“La vita comune”
Sintesi "commentata"” del libro di Bonhoeffer

Come utile sussidio "didattico" e come avvio alla lettura personale del testo, offriamo qui uno
strumento utilizzato in una parrocchia: una sintesi schematica del libro con mix di commenti
legati alla situazione della vita parrocchiale. Una resa "viva' di un testo classico.

In queste nostre riflessioni ci faremo guidare dal testo di Dietrich Bonhoeffer La vita comune.

Bonhoeffer, pastore luterano che prese posizioni molto ferme contro il nazismo tanto da essere ucciso il 9
aprile 1945 nel campo di Flossenbiirg. Chiamato dalla chiesa luterana “confessante” a seguire un
gruppo di giovani pastori e vivere con loro in comunita. Da questa sua esperienza nasce il libro al quale
faremo riferimento in questi nostri incontri. La lettura di questo libro non manca di evidenziare quanto
Bonhoeffer fosse ispirato riuscendo ad aprire prospettive sulla vita comune che aprono il cuore.
Personalmente consiglio la lettura di questo testo per poter godere delle interessanti intuizioni di questo
uomo animato da una profonda amicizia con Cristo, fondamento di ogni esperienza di vita comunitaria.

+ La missione del cristiano ¢ quella di vivere in mezzo agli altri. Sono rari i momenti in cui si possa
vivere insieme e deve essere compreso come un vero € proprio momento di grazia

* La comunione cristiana ¢ comunione per mezzo di Gesu Cristo e in Gesu Cristo e questo significa:
- che un cristiano ha bisogno dell’altro per Gesu Cristo. La nostra salvezza ¢ in Cristo e nella sua
Parola. Ma la Parola ¢ trasmessa dagli uomini, dai fratelli. Il fratello diventa il nunzio della salvezza.
I1 Cristo che ¢ presente nel proprio cuore ¢ piu debole del Cristo nella parola del fratello.

- che un cristiano incontra 1’altro soltanto per mezzo di Gesu Cristo.

E soltanto attraverso Cristo che si riconosce il fratello. E Cristo che apre la strada, ostruita dal nostro
Io, verso Dio e il fratello

- che in Gesu Cristo siamo stati eletti fin dall’eternita, accolti nel tempo e uniti per I’eternita.
Assumendo la nostra carne Gesu ci ha resi partecipi della sua stessa vita. Dove ¢ lui siamo anche noi e
siamo tutti destinati a stare dove lui sta. Nella comunione fraterna facciamo esperienza concreta
dell’amore che Cristo stesso ci ha donato. Cristo ha inaugurato il modo di essere fratelli oltre il
peccato che ci ha separati e ci ha resi ostili I'uno all’altro.

La comunita come realta divina e non ideale umano

* Due aspetti da considerare:

- la fratellanza cristiana non ¢ un ideale umano ma una realta divina

- la fratellanza cristiana ¢ una realta pneumatica e non psichica.

* Nella comunita non dobbiamo cercare il nostro ideale di comunita, ma capire che € qualcosa che ci ¢
donato, ci ¢ dato. La comunita ci sollecita ad uscire da noi stessi € per questo non puo essere
modellata sul nostro gusto personale.

Non ¢ la comunita ad essere modellata a nostra immagine, ma ¢ la comunita che ci consente di essere
sempre pit immagine di Dio, nel senso dell’amore che Lui ci ha donato. Nella comunita abbiamo la
possibilita di sperimentare la verita dell’amore oltre il semplice sentimento. Capiamo quanto sia
difficile amare e che questo non ¢ qualcosa che costruiamo una volta per tutte, ma che richiede la
nostra continua ricerca. In questo percorso non siamo assolutamente soli. Nella vita comunione ¢ lo
Spirito Santo che ci costruisce a immagine della Trinita, crea quel circolo di amore che lega il Padre al
Figlio e il Figlio alla sua Chiesa, cio¢ noi.

* Chi ¢ deluso di una comunita cristiana nella quale ¢ stato posto, esamini prima se stesso, se non ¢
magari solo un ideale che Dio spezza; e se si rende conte che le cose stanno cosi ringrazi Dio che lo
ha condotto a questo travaglio.

* Dato che la comunita cristiana ¢ basata solo su Gesu Cristo, essa ¢ una realta pneumatica e

non psichica. Comunione spirituale ¢ la comunione di coloro che sono chiamati da Cristo; psichica ¢
la comunione delle anime religiose.

https://comboni2000.org 1


https://comboni2000.org/

La preghiera comune

* L’importanza della preghiera anche come liturgia comune. Non basta pregare da soli, ma dobbiamo
anche pregare insieme
* Tre gli elementi della preghiera: I salmi; la Parola di Dio; la preghiera di intercessione.

1 Salmi

* Non tanto preghiera personale, ma preghiera stessa di Cristo. In questo modo si comprendono anche
1 passi piu difficili per noi.

* Ognuno nella preghiera comune non prega per se stesso, ma per tutta la comunita. La preghiera del
singolo ¢ importantissima per questo * ?Dai Salmi impariamo cio che bisogna chiedere.

* Nei Salmi noi preghiamo la preghiera stessa di Gesu e questo aspetto ci permette di pregare anche
ci0 che non si riesca a pregare. La preghiera ¢ sempre un affidarsi nelle mani dell’ Altro che qui ¢ lo
stesso Cristo che intercede per noi.

* La preghiera dei Salmi ci insegna a pregare come comunita.

La Parola di Dio

« La Scrittura va compresa nella sua interezza. E bene leggere lunghi passi della Sacra Scrittura anche
quando sembra che siano troppo lunghi.

Abituarsi a leggere la Scrittura insieme. L’ideale ¢ la lectio continua cio¢ un libro continuo della
Bibbia perché la Bibbia ¢ un corpus.

* La lettura continua obbliga il lettore a trovarsi nel luogo dove quegli eventi sono accaduti. Il lettore
non ¢ soltanto spettatore, ma diventa “attore” della Scrittura attualizzando cosi la Parola alla propria
vita. La Scrittura non appare mai come una realta estranea che non mi parla, ma invece mi interpreta,
interpreta 1 fatti della mai stessa vita.

» L’importanza della lettura cultuale. Come leggere la Scrittura? Con partecipazione, ma la Parola non
¢ parola tua, ma di Dio. Non ti appartiene.

Prestiamo umilmente la nostra voce perché quella parola parli all’oggi dei fratelli.

La preghiera della comunita. Preghiera di intercessione

* Alla Parola di Dio la preghiera della comunita diventa risposta. Non sempre ovalizziamo questo tipo di
preghiera nelle nostre liturgie eppure ¢ un momento molto importante del nostro pregare. Ci fa capire che
I’ascolto della Parola di Dio ¢ un ascolto fecondo, che la Parola ¢ scesa nel nostro cuore e sta fecondandolo.
« E bella che la nostra preghiera possa essere fatta al mattino perché ci da la forza per la giornata.

* La comunita cresce nella preghiera liturgica che deve essere profondamente riscoperta. Non si tratta di
togliere valore ad altre forma di preghiera, ma la preghiera liturgica ha uno statuto proprio, di grande forza.
+ Siamo abituati a formulari predefiniti ma ¢ importante anche poter esprimere liberamente delle
proprie preghiere.

* Alcuni criteri per la preghiera di intercessione

- pregare per tutti € non soltanto per noi

- non fare “omelie” o meditazioni, ma semplici intenzioni di preghiera

- la preghiera sia risposta al testo biblico che si ¢ ascoltato

1l pasto comune

* Non ¢ esperienza comune nelle nostre realta. Ma il pasto comune ci apre a qualche considerazione
importante che vale anche per noi e per la crescita della nostra comunita.

* Bonhoefter sottolinea tre elementi caratterizzanti il pasto comune:

- Cristo ¢ donatore di tutti 1 beni

- Cristo ¢ il dono

- Cristo ¢ presente in mezzo a loro e quindi anche a noi

* Bonhoeffer parla proprio del pasto comune e non dell’Eucarestia qui.

« E un impegno alla condivisione. “Dacci il nostro pane quotidiano” non il “mio” pane quotidiano.

https://comboni2000.org 2


https://comboni2000.org/

1l lavoro

* Due momenti: preghiera e lavoro

» L’impersonalita del lavoro incontra il “Tu” di Dio. Sotto questo profilo la preghiera aiuta. Lavoro e
preghiera si incontrano. La preghiera non distrae, ma anzi si trasforma in contemplazione. In tutto cio
che facciamo c’¢ Dio!

Solitudine e silenzio in comunita

La solitudine

«Molti cercano la comunione per paura della solitudine. Siccome non sanno piu rimanere soli, sono
spinti in mezzo agli uomini Anche cristiani , che non riescono a risolvere i loro problemi sperano di
trovare aiuto dalla comunione con gli altri. Di solito poi sono delusi e rimproverano alla comunita cio
che ¢ colpa loro. La comunita cristiana non ¢ una casa di cura dello spirito; chi, per fuggire a se stesso
entra in comunita, ne abusa per chiacchiere distrazione, per quanto spirituale possa sembrare il
carattere di queste chiacchiere e di questa distrazione. In realta egli non cerca affatto comunione, ma
I’ebbrezza che possa fargli dimenticare per un momento la sua solitudine, e proprio cosi crea la
solitudine mortale dell’uomo: Il risultato di simili tentativi di guarigione sono la disgregazione della
Parola e di ogni reale esperienze ed, infine, rassegnazione, morte spiritualey.

Troppo spesso dalla comunita cerchiamo ci6 che questa non ci puo dare. Esiste una solitudine che non si
puo eliminare. L'uomo deve necessariamente confrontarsi con questa solitudine e non puo aspettarsi che
altri la possano eliminare. E la solitudine che si sperimenta in maniera radicale davanti alla morte, ma che,
con gradazioni diverse possiamo sperimentare anche nel corso della nostra vita. E quella solitudine
esistenziale e radicale che dobbiamo imparare ad affrontare. L’esperienza stessa di Gesu nel Getsemani.
Quella profonda solitudine che mette a nudo il nostro limite. Nella nostra fede cristiana sappiamo
bene che questa solitudine puo essere abitata soltanto dal Signore. E quanto ricordiamo in maniera
solenne nel Credo quando diciamo “discese agli inferi”. Nella tradizione orientale cristiana la discesa
agli inferi ¢ ricordata anche nelle icone, la nostra tradizione occidentale fa cadere nell’oblio questo
articolo della fede e non riesce a trarne le conseguenze anche dal punto di vista esistenziale.
L’esperienza radicale del limite e della sofferenza, ogni esperienza radicale di solitudine ¢ abitata da
Cristo in forza della sua redenzione. Il nostro limite radicale, la nostra solitudine radicale ¢ abitata e
soltanto da lui puo essere trasfigurata.

Ci ricorda Bonhoeffer: chi non sa rimanere solo tema la comunita e chi non sa vivere nella comunita si
guardi dal restare solo. L’esperienza della solitudine nella comunita ¢ quindi qualcosa di molto piu
profondo e non puo limitarsi all’esclusivo superamento della propria solitudine.

In questo si ripresenta quanto gia affermato da Bonhoeffer all’inizio e cio¢ che la comunita cristiana € una
comunita spirituale e non psichica. La ricerca del superamento della solitudine, pur comprensibile, non va
ricercata nell’ambito psichico, ma in quello spirituale che da spessore anche alla propria esperienza di
solitudine. Solo in questa prospettiva possiamo essere aiutati dalla comunita a superare la propria
solitudine radicale, perché ¢ nella comunita che facciamo I’esperienza tangibile della grazia del Signore
attraverso la vita sacramentale. Dobbiamo allargare la nostra comprensione della comunita dal semplice
contatto con le persone che incontriamo frequentemente nelle nostre chiese a quella dimensione altra della
Chiesa che ¢ costituita dai santi e da coloro che ci hanno preceduto nel segno della fede e questa
esperienza possiamo farla soltanto nella celebrazione dei sacramenti.

Necessita e forza del silenzio

«Caratteristica della solitudine ¢ il silenzio, come la parola ¢ caratteristica della comunione.

Tra silenzio e parola vi ¢ lo stesso legame interiore e la stessa distinzione che v’¢ tra solitudine e
comunione. L’ una non puo esistere senza ’altro. La giusta parola nasce dal silenzio, e il giusto
silenzio nasce dalla parola. Tacere non significa restare muti, come parlare non significa

https://comboni2000.org 3


https://comboni2000.org/

chiacchierare. Il restare muti non crea la solitudine e chiacchierare non crea comunioney.
Ogni relazione ha bisogno di silenzio, e anche la vita comune si alimenta di silenzio.

A volte il silenzio aiuta a superare il conflitto molto piu della parola, ad esempio, quando ci rendiamo
conto che la comunicazione ¢ influenzata da pregiudizi che impediscono il giusto rapporto e il cogliere la
vera motivazione dell’altro. Non esiste dialogo se non c¢’¢ un’accoglienza benevola dell’altro. Dobbiamo
abituarci, anche nella comunita, a preservare il silenzio quando € necessario. Dobbiamo aver il coraggio di
preservare il silenzio anche di fronte alla Parola non come atto di disonore verso di essa, ma piuttosto
come atteggiamento umile di assimilazione. Ne accenneremo piu avanti.

Nel silenzio ¢ insito un meraviglioso potere di chiarificazione, di purificazione, di concentrazione sulle
cose essenziali. Questo ¢ anche un dato di fatto profano. Ma il silenzio prima di ascoltare la Parola, porta a
saper ascoltare veramente, e percio la Paola pure ci parlera al momento opportuno. Molte cose vengono
taciute. Ma le cose essenziali, di vero aiuto possono essere espresse in poche parole.

Dobbiamo anche evitare il rischio contrario cio¢ quello di credere il silenzio come la panacea di tutti i
mali. Si pud nascondere qualcosa di oscuro anche nel silenzio. Si pud nascondere la trappola
dell’autoillusione. Per questo ogni esperienza spirituale ha sempre bisogno di essere sottoposta al
discernimento di una terza persona proprio per evitare questo rischio.

«... comunque stiano le cose: nessuno dal silenzio si aspetti altro che il semplice e puro incontro con
la Parola di Dio, in vista della quale ha cercato il silenzio. Ma I’incontro con Dio gli sara donato. Il
cristiano non ponga delle condizioni sul modo con cui aspettare e sperare questo incontro, ma lo
accetti cosi come avviene, ed il suo silenzio sara largamente ricompensato».

La solitudine nella preghiera

La nostra preghiera comune, lo abbiamo visto la scorsa volta, ¢ fondamentale per la vita comune. Se
non c’¢ preghiera non ¢’¢ comunita cristiana. Ma nella solitudine e nel silenzio si sperimenta un altro
modo di vivere la preghiera per la comunita. E I’esperienza della preghiera individuale che, in forza di
quanto detto fino ad adesso, non puo essere che compresa in questo spirito comunitario. La nostra
preghiera personale non puo essere solipsistica e esclusivamente attenta ai nostri bisogni ma si allarga
necessariamente oltre 1 nostri piccoli confini. Il cristiano deve dedicare un tempo apposito alla
meditazione della Parola, alla preghiera e alla intercessione.

«Il periodo di meditazione serva alla riflessione personale sulla Scrittura, alla preghiera personale e
all’intercessione personale; a nessun altro scopo. Non v’¢ luogo per esperimenti spirituali. Ma per
queste tre cose dobbiamo avere il tempo necessario perché ¢ Dio che ce lo ordina.

Anche se la meditazione non avesse per noi nessun altro senso che quello di rendere a Dio un servizio
da Lui richiesto sarebbe gia sufficiente».

Molto efficace I’affermazione di Bonhoeffer:

«Se mediante la lettura in comune della Bibbia venivamo portati a conoscere piuttosto I’ampiezza e la
vastita di tutta la Scrittura nel suo insieme, qui invece veniamo condotti nella incommensurabile
profondita di ogni singola frase e parola. Ambedue le cose sono egualmente necessarie. “Affinché siate
resi capaci di abbracciare con tutti i santi quale sia la larghezza, I’altezza e la profondita dell’amore di
Cristo” (Ef.. 3,18)».

11 rapporto con la Scrittura nella meditazione non ¢ di tipo funzionale. Non si medita perché dobbiamo
preparare qualcosa per altri, si medita perché il Signore ha qualcosa da dire a noi in quel giorno, in quel
momento. Se ¢ vero che ¢ sempre importante in un altro momento avere un approccio di approfondimento
alla Scrittura, anche attraverso la lettura di commenti esegetici, ¢ altrettanto vero che nel momento della
preghiera non si cerca altro che I’'umile ascolto del Signore nella nostra vita. Il Signore ha qualcosa da dire
anoi in quel momento e in quell’occasione. Non dobbiamo cercare la straordinarieta cosi come non
dobbiamo dilungarci nella lettura del testo. Il Signore puo parlarci in maniera molto semplice e possiamo
trovare molto gusto anche soltanto in una parola che rappresenta la chiave con la quale il Signore vuole
aprire il nostro cuore. Uno dei grossi limiti alla nostra preghiera ¢ proprio a ricerca della sensazione,
dell’emozione invece che dell’accoglienza di una volonta di Dio che si esprime anche in una preghiera

https://comboni2000.org 4


https://comboni2000.org/

umile. Come ci insegna San Giuseppe che ricevette le rivelazioni di Dio durante il sonno cio¢ il tempo nel
quale la coscienza si assopisce e la nostra azione € praticamente annullata. Eppure il Signore parla e la
persona ¢ n grado di ascoltare e realizzare quanto il Signore chiede.

Ricorda Bonhoeffer: «Soprattutto non € necessario che, durante la meditazione, facciamo qualche scoperta
inattesa e straordinaria. Puo anche accadere, ma se non ¢ cosi non ¢ affatto segno di un periodo di
meditazione sprecato. Non solo in principio, ma sempre di nuovo passeremo periodi di grande vuoto
interiore e di apparente indifferenza, di incapacita di intendere e di avversione per la meditazione. Non
dobbiamo fermarci su queste esperienze e soprattutto non dobbiamo lasciarci indurre a non mantenere
tanto piu fedelmente e pazientemente i nostri periodi di meditazione.

Percid non ¢ bene che prendiamo troppo sul serio le numerose brutte esperienze che facciamo con noi
stessi nella meditazione. Per una via traversa apparentemente pia potrebbero introdursi di nuovo di
nascosto la nostra vanita e le nostre pretese di fronte a Dio, come se fosse nostro diritto fare esperienze
solo edificanti ed allietanti, come se 1’esperimentare la nostra poverta interiore non fosse degno di noi».

Facciamo fatica a pensare che 1’esperienza di aridita spirituale o addirittura di desolazione siano vere
esperienze spirituali. L’esperienza vera di preghiera non ¢ legata esclusivamente alla consolazione.
Sant’Ignazio dice negli Esercizi che uno delle cause dell’aridita puo essere proprio la stessa volonta di
Dio che ci fa sperimentare se, in assenza di consolazione, cerchiamo veramente lui oppure la sua
consolazione. E vero che Iaridita pud anche essere dovuta alla nostra negligenza, alla nostra
inadeguata preparazione nella preghiera, ma una volta appurato che sia cosi e messo in giovo tutto
quello che ¢ in nostro potere dobbiamo rimanere fedeli alla nostra preghiera senza dubitare della
grazia di Dio che agisce anche, e a volte soprattutto, in quei momenti.

L’intercessione come servizio alla comunita

Alla meditazione della Parola deve sempre seguire un tempo di preghiera personale. Riuscire a far
calare nel proprio vissuto quotidiano quanto abbiamo ascoltato.

Domandarci cosa il Signore chiede alla nostra vita in quella giornata, in quel periodo che stiamo
vivendo. Se non fossimo capaci di compiere questa opera di assimilazione la nostra meditazione
potrebbe essere vanificata. Per essere liberati da ogni spiritualismo ¢ necessario passare dal passaggio
della meditatio all’oratio fino alla contemplatio questo ¢ I’itinerario che ci € proposto da secoli nella
Lectio Divina e che continua ad alimentare anche la preghiera dei nostri tempi.

Ma ¢ altrettanto importante ricordarci che accanto alla preghiera personale dobbiamo anche collocare
la preghiera di intercessione. Il primo servizio e la prima solidarieta e opera di carita che in una
comunita cristiana dovrebbe esserci ¢ quella dell’intercessione. Pregare gli uni per gli altri.

«Non ¢ possibile, in un culto in comune, ricordare tutte le persone che ci sono affidate e intercedere per
loro, o comunque non nella forma dovuta. Ogni cristiano ha la propria cerchia di persone che gli hanno
chiesto di intercedere per loro o per le quali si sente chiamato, per determinate ragioni, a intercedere. In
primo luogo saranno coloro insieme ai quali vive ogni giorno. E qui ci troviamo ad un punto in cui
sentiamo battere il cuore di ogni convivenza cristiana. Una comunita cristiana vive dell’intercessione
reciproca dei membri o perisce. Non posso giudicare o odiare un fratello per il quale prego, per quanta
difficolta 1o posa avere ad accettare il suo modo di essere o di agire. Il suo volto, che forse mi era estraneo
o mi riusciva insopportabile, nell’intercessione si trasforma nel volto del fratello per il quale Cristo €
morto, nel volto del peccatore perdonato. Questa € una scoperta veramente meravigliosa per il cristiano
che incomincia ad intercedere. Non esiste antipatia, non esiste tensione e dissidio personale che, da parte
nostra, non possa essere superato nell’intercessione. L’intercessione ¢ il bagno di purificazione a cui il
singolo ed il gruppo devono sottoporsi giornalmente. Pud esserci un’aspra lotta con il fratello, nella nostra
intercessione, ma rimane la promessa che vinceremoy.

I1 volto del fratello o della sorella deve essere osservato nella filigrana della Croce di Cristo cosi che il
suo voto possa prendere il volto stesso di Cristo. E per quel fratello e per quella sorella che Cristo ¢
morto, come per me ovviamente. Non si tratta di ripetere formule o invocazioni, ma proprio di fare

https://comboni2000.0rg 5


https://comboni2000.org/

una preghiera contemplativa sul volto del fratello. Da questo risulta chiaro che I’intercessione ¢ un
servizio alla comunita e inoltre che a questo servizio bisogna dedicare tempo. A volte sembra che noi
non crediamo troppo nella forza della preghiera di intercessione. Quanto ¢ invece importante dedicare
il tempo migliore a questo tempo di servizio alla comunita. Al di fuori del culto comune, delle diverse
preghiere che possiamo fare insieme. Nella nostra solitudine e nel nostro silenzio desiderato e attuato
contempliamo 1 volti dei nostri fratelli e delle nostre sorelle.

Collochiamo nel nostro cuore le loro vite. Liberiamo la nostra preghiera dalle distrazioni.

E un grandissimo atto di carita. A volte sono le persone stesse con i loro volti e le loro storie a bussare
alla nostra porta. Non dobbiamo cacciare queste situazioni, ma cerca di introdurle serenamente nella
nostra preghiera. La differenza tra una distrazione e una intercessione ¢ la capacita di portare quel
volto davanti al Signore e non pensare di essere noi a risolvere i problemi che molto spesso non
riusciremmo a risolvere.

Matteo 17, 19 Allora i discepoli, accostatisi a Gesu in disparte, gli chiesero: «Perché non 1'abbiamo
potuto cacciare noi?» 20 Gesu rispose loro: «A causa della vostra poca fede; perché in verita io vi
dico: se avete fede quanto un granello di senape, potrete dire a questo monte: "Passa da qui a la", e
passera; e niente vi sara impossibile. 21 [Questa specie di demoni non esce se non per mezzo della
preghiera e del digiuno».]

1l tempo della prova

«Ogni giorno il cristiano, per molte ore, si trova solo in mezzo ad un mondo tutt’altro che cristiano. E
il tempo della prova. E la prova di una buona meditazione e di una buona comunione cristiana.
La nostra vita ¢ vissuta per la maggior parte del tempo in un mondo non cristiano.

La nostra vita si svolge in contesti, ambiti, relazioni nelle quali dirsi cristiani significa mettersi in gioco.
Quante volte viviamo la nostra esistenza in maniera schizofrenica: frequentiamo la chiesa, ma non
riusciamo a tradurre quanto abbiamo ascoltato e pregato nella vita di ogni giorno. La preghiera diventa
I’0asi felice nella quale immergersi, ma che assume anche i contorni di una irrealta. Dio rimane confinato
in ambiti precisi, ma non travalica la soglia della chiesa o del luogo in cui preghiamo. L’esercizio della
preghiera e la vita comune devono costituirci cristiani maturi che sanno affrontare le sfide che ci sono
presentate nella nostra quotidianita, in famiglia, al lavoro, a scuola. E anche importante ricordarsi che il
nostro personale comportamento ha delle ricadute sulla stessa comunita.

Sia in termini di immagine, ma anche in termini spirituali. Ogni peccato individuale ha effetti su tutto il
contesto sociale e comunitario. Siamo membra vive di un corpo vivo.

«Chi, dopo la sua giornata lavorativa, torna nel gruppo comunitario, porta con s¢ la benedizione della
solitudine e lui stesso riceve a sua volta la benedizione della comunione. Beato chi ¢ solo nella forza della
comunione, beato chi mantiene la comunione nella forza della solitudine. La forza della solitudine ¢ la
forza della comunione ¢, per9, solo la forza della Parola di Dio che vale per il singolo e per la comunita.

Il servizio fraterno vicendevole

L’accettazione dell’altro

11 vangelo di Luca al capitolo 9 ci dice che nacque una disputa tra chi doveva essere il primo tra di loro.
Questa disputa nasce appena dopo che ha annunciato che sta per essere consegnato nella mani dei
discepoli. Un poco piu avanti ancora Luca ci mostra I’episodio della Trasfigurazione. Non dobbiamo e
non possiamo misconoscere il fatto che la comunita cristiana sia fatta di uomini e di donne non
completamente liberate da questi elementi umani. La seduzione del potere ¢ molto piu subdola e potente di
quello che si pensi. Per questo tutto quanto siamo andati dicendo in questi nostri incontri ¢ fondamentale
per poter combattere questa tentazione forte. Non essere comunita psichica, non volere la comunita a
nostra immagine e somiglianza, vivere di preghiera, di contatto con la Parola di Dio, di intercessione.

https://comboni2000.org 6


https://comboni2000.org/

«Percio in ogni comunita ¢ di importanza vitale guardare in faccia, fin dal primo momento, questo
pericoloso nemico ed estirparlo subito. Non si pud perdere tempo perché fin dal primo momento
dell’incontro con I’altro I’'uomo cerca la sua posizione di combattimento dove puo resistere all’altro».
Certamente la comunita ¢ costituita da persone diverse, con caratteristiche diverse.

L’immagine di San Paolo delle membra che costituiscono il corpo ci dice che la comunita ¢ una realta
complessa e che deve conservare questa complessita attraverso ’aiuto affinché ognuno trovi la
propria collocazione. Non dobbiamo pensare che qualche comunita sia esente da questo rischio.
«Tutto ci0 puo accadere tra le persone piu colte o anche tra le persone piu pie; ma I’importante ¢ ce
una comunita cristiania sappia che certamente in un qualche angolino “sorge fra di loro la disputa su
chi ¢ il maggiore fra loro”.

La maniera piu efficace per lottare contro i nostri cattivi pensieri spesso ¢ di metterli a tacere». Non
dobbiamo dare spazio a cio che riteniamo essere cattivo. E qualcosa che si conquista spazio passo
dopo passo. A volte inizia in maniera lieve come una semplice critica a quello che fa un altro membro
della comunita e poi si costituiscono i gruppetti e poi sorgono i muri della diffidenza e dell’ostilita.
«Com’¢ certo che lo spirito di auto giustificazione puo solo essere superato dallo spirito di grazia,
tuttavia 1 singoli pensieri pronti a criticare vengono limitati e soffocati col non concedere loro mai il
diritto di farsi largo, tranne nella confessione de peccato, nella quale dovremo ancora parlarey.

E chiaro che uno dei grandi problemi per la vita comune & proprio 1’uso improprio della parola, il
chiacchiericcio. La lettera di San Giacomo espone approfonditamente questo messaggio. Anche il
nostro Papa sottolinea molto questo aspetto nelle sue omelie.

Diceva nella visita fatta recentemente ad una parrocchia romana:

“Soltanto io vorrei lasciarvi un messaggio. Questo lo capiamo tutti, quello che ho detto: testimoni
peccatori. Ma, leggendo il Vangelo, io non trovo un [certo tipo di] peccato negli Apostoli. Alcuni violenti
c¢’erano, che volevano incendiare un villaggio che non li aveva accolti... Avevano tanti peccati: traditori,
codardi... Ma non ne trovo uno [particolare]: non erano chiacchieroni, non parlavano male degli altri, non
parlavano male uno dell’altro. In questo erano bravi. Non si “spennavano”. Io penso alle nostre comunita:
quante volte, questo peccato, di “togliersi la pelle ’'uno all’altro”, di sparlare, di credersi superiore all’altro
e parlare male di nascosto! Questo, nel Vangelo, loro non I’hanno fatto. Hanno fatto cose brutte, hanno
tradito il Signore, ma questo no.

Anche in una parrocchia, in una comunita dove si sa... questo ha truffato, questo ha fatto quella
cosa..., ma poi si confessa, si converte... Siamo tutti peccatori. Ma una comunita dove ci sono le
chiacchierone e i chiacchieroni, ¢ una comunita che ¢ incapace di dare testimonianza.

Io diro soltanto questo: volete una parrocchia perfetta? Niente chiacchiere. Niente. Se tu hai qualcosa
contro uno, vai a dirglielo in faccia, o dillo al parroco; ma non fra voi. Questo ¢ il segno che lo Spirito
Santo ¢ in una parrocchia. Gli altri peccati, tutti 1i abbiamo. C’¢ una collezione di peccati: uno prende
questo, uno prende quell’altro, ma tutti siamo peccatori. Ma quello che distrugge, come il tarlo, una
comunita sono le chiacchiere, dietro le spalle.

Io vorrei che in questo giorno della mia visita questa comunita facesse il proposito di non chiacchierare. E
quando ti viene voglia di dire una chiacchiera, morditi la lingua: si gonfiera, ma vi fara tanto bene, perché
nel Vangelo questi testimoni di Gesu — peccatori: anche hanno tradito il Signore! — mai hanno
chiacchierato uno dell’altro. E questo ¢ bello. Una parrocchia dove non ci sono le chiacchiere ¢ una
parrocchia perfetta, ¢ una parrocchia di peccatori, si, ma di testimoni. E questa ¢ la testimonianza che
davano 1 primi cristiani: “Come si amano, come si amano!”. Amarsi almeno in questo. Incominciate con
questo. Il Signore vi dia questo regalo, questa grazia: mai, mai sparlare uno dell’altro. Grazie”.

Anche Bonhoeffer dice in proposito: «Saro quindi una regola fondamentale di ogni vita comunitaria
proibire al singolo di parlare al fratello in assenza di lui. E ben chiaro che con cio non si intende proibire la
parola personale intesa a richiamare il fratello...Ma non ¢ permesso parlare dietro le sue spalle, anche
quando le nostre parole possono assumere I’apparenza di benevolenza e di aiuto, perché, proprio cosi
travestite, si infiltrera sempre di nuovo lo spirito di odio per il fratello con I’intento di fare il maley.

https://comboni2000.0rg 7


https://comboni2000.org/

Non ci interrogheremo mai abbastanza sul perché di tanta insistenza su questo male della
comunicazione fraterna. Certamente ha a che fare con la pretesa di modellare gli altri a propria
immagine e somiglianza e nasconde un modo subdolo che puo distruggere la comunita a volte anche
in maniera grave se non addirittura irrimediabile. L’atteggiamento giusto, allora, ¢ quello che accoglie
I’altro nella sua originalita e peculiarita, come dono di Dio. La comunita ci obbliga a modellarci e a
modificarci. Non siamo noi il centro del mondo e questo facciamo molta fatica a comprenderlo.

Vivere similmente nella grazia del perdono di Dio

L’immagine di comunita che ci viene dalla Scrittura ed ¢ confermato in molte pagine di spiritualita
antica e moderna ¢ un’immagine composita nella quale tutti devono trovare una loro collocazione. Se
la comunita ¢ costituita da Cristo e da lui convocata nessun membro ha il diretto di escludere
qualcuno. Le stesse dinamiche comunitarie si devono costruire attorno a quei principi che abbiamo
indicato negli incontri precedenti. Il principio della comunita non ¢ la ricerca del posto migliore agli
occhi del mondo, ma la ricerca del posto adatto per me. Sappiamo bene che invece anche nelle nostre
comunita le regole del mondo funzionano, eccome.

«Ogni comunita cristiana deve sapere che non solo i deboli hanno bisogno dei forti, anche i forti dei
deboli. L’esclusione dei deboli ¢ la morte della comunita. Nella comunita non dovra regnare
I’autogiustificazione e con cio il violentamento, ma giustificazione per grazia e percio servizio. Chi
nella vita ha provato una volta la misericordia di Dio non desidera altro che servire».

L’esperienza della misericordia ricevuta deve essere talmente forte e profonda da modificare il proprio
rapporto con la comunita, che ¢ poi il mio fratello. Non pretendere dall’altro il poco debito che ha nei
tuoi confronti se a te ¢ stato condonato 1’enorme debole del tuo peccato che ¢ il piu grande e il vero
miracolo operato da Gesu nella sua bonta.

«Chi vuole imparare a servire deve prima imparare a tenere se stesso in poco conto.”Nessuno abbia di
sé un concetto piu alto di quello che deve avere” (Rom 12,3)». Il problema di ogni comunita ¢ la
giusta stima di s€. Una comunita che riesce a far emergere i difetti degli altri deve allo stesso tempo
essere capace anche di accoglierli, senza giudizio.

«Poiché¢ il cristiano non puo ritenere se stesso saggio non terra piu in gran conto neppure 1 suoi piani e
e sue intenzioni, sapra che ¢ un bene se la sua volonta viene spezzata nell’incontro con il prossimo.
Sara pronto a ritenere la volonta del prossimo piu importante e urgente della propria.

Chi vive nella giustificazione per grazia accetta anche offese e ingiustizie senza protestare, ma anzi
vede in esse la mano del Signore che punisce e fa grazia insieme. In ogni modo nessuno di noi agira
veramente come Gesu e Paolo, se non avendo imparato, come questi, a tacere di fronte a offese e
scherni. Il peccato di ipersensibilita e permalosita ci fa vedere sempre di nuovo quanto diffuso sia un
errato concetto dell’onore, cio¢ quanta mancanza di fede regna ancora nella comunita.

Ed infine deve essere detta ancora un’ultima cosa: non ritenere se stessi saggi, tenersi dalla parte degli
umili, senz’altro — senza voler dire grandi parole, ma parlando in piena sobrieta — significa ritenere se
stesso il piu grande dei peccatori. Non puo esserci vera coscienza dei propri peccati, senza che
conduca in questo abisso. Se 1 miei peccati, in qualche modo confrontati con quelli degli altri, mi
paiono minori, meno gravi, vuol dire che non riconosca veramente il mio peccato.

Necessariamente il mio peccato ¢ il piu grave ed ¢ il piu riprovevole. Per il peccato degli altri I’amore
cristiano trova tante giustificazioni; solo per il mio non ci sono scuse. Percio esso ¢ il piu grave. Deve
trovare il fondo di questa umiliazione chi vuol servire il fratello nella comunitay.

Puo apparire un ideale molto alto, ma se non puntiamo a questo ¢ difficile proporre un modo diverso di
vita rispetto a quanto si vive nel mondo. Troppo spesso le nostre comunita cristiane sono immagine €
somiglianza di quanto avviene nella societa in quello che San Giovanni chiamerebbe il “mondo”, dando a
questo termine una accezione negativa di tutto cio che si oppone, a tratti anche con violenza, al sogno di
Dio. Se nelle nostre comunita ci rassegniamo alle invidie e alle gelosie, al voler sopraffare 1’altro, a voler
conservare 1 nostri piccoli posti di potere, saremo sale insipido e luce che ¢ tenuta nascosta, non serve a

https://comboni2000.org 8


https://comboni2000.org/

niente. La proposta cristiana di comunita ¢ qualcosa che deve combattere contro la nostra natura segnata
dal peccato che ci porta dove vanno tutti. Per questo il cristianesimo non puo essere soltanto un fatto di
sentimento, di sentire, ma un atto di volonta. La fede molte volte, forse la stragrande maggioranza delle
volte, ¢ un atto di volonta. Credo sulla parola del Signore, perché lo amo, perché I’amore sincero mi
spinge a credere in Colui che amo, ma non perché ¢’¢ un’evidenza chiara dei fatti. Costruire la comunita €
compito arduo. La comunita dee premunirsi per superare i momenti di crisi, I’enorme fatica che a volte
sembra diventare insormontabile che si trova ad affrontare in alcuni momenti. Accogliere I’altro, I'umilta,
la percezione del proprio peccato sono la via per superare questi momenti di difficolta e di crisi.

Ascoltare il fratello

«Il primo servizio che si deve al prossimo ¢ quello di ascoltarlo. Come I’amore di Dio incomincia con
I’ascoltare la sua Parola cosi I’inizio dell’amore per il fratello sta nell’imparare ad ascoltarlo. Chi non sa
ascoltare a lungo e con pazienza parlera senza toccare veramente I’altro ed infine non se ne accorgera
nemmeno pity.

Noi pensiamo che di fronte al bisogno si debba sempre dire una parola buona, di conforto, di
consolazione. Ancora una volta non si tratta qui di negare 1’importanza che una parola puo avere in un
momento di difficolta del fratello o della sorella, ma si tratta piuttosto di riconoscere che una parola
detta ha efficacia soltanto se ¢ frutto di un’acquisizione data dall’ascolto che fa scaturire quella parola
come parola vera e per questo efficace. Anche se semplice. Pensate un momento al dramma della
perdita di una persona cara, soprattutto quando la persona ¢ amata, magari ¢ giovane, e di fronte
abbiamo persone che non si danno pace. Non dobbiamo immediatamente cadere nella tentazione di
voler consegnare parole pie di consolazione, ma piuttosto ascoltare, abbracciare il dolore dell’altro.
Niente piu. Dobbiamo avere il coraggio di riconoscere che di fronte a queste situazioni non ci sono
parole definite, non ¢’¢ certezza che dobbiamo annunciare. E molto difficile avere parole vere e
profonde in questi casi € molto spesso il cristiano deve avere anche il coraggio e la comprensione di
accollarsi il peso della rabbia verso Dio e dell’incomprensione della sua volonta. Non dobbiamo fuggire.

«Il mondo pagano sa, oggi, che spesso si puo aiutare un altro solo ascoltandolo seriamente; avendo
riconosciuto questo vi ha impostato una propria cura d’anima laica alla quale accorrono numerosi
uomini, anche cristiani. Ma i cristiani hanno dimenticato che il compito dell’ascoltare ¢ stato loro
affidato da Colui il quale ¢ 1’uditore per eccellenza, alla cui opera sono chiamati a collaborare.
Dobbiamo ascoltare con 1’orecchio di Dio affinché ci sia dato d parlare con la Parola di Dio».

Ognuno porti il peso dell’altro

«Il secondo servizio che in una comunita cristiana I’uno deve all’altro € I’aiuto concreto e attivo. Si
pensa in primo luogo a piccoli e semplici servizi materiali».

Quello dell’impegno per gli altri ¢ un’importante test di cosa sia per noi la comunita. E vero, per molti
la parrocchia significa soltanto andare a Messa la domenica, al massimo scegliere la Messa quella che
da maggiori emozioni nel migliore dei casi, oppure, nella peggiore delle ipotesi, quella che ¢ pit
comoda per I’orario. Evidentemente quanto diciamo in questi nostri incontri € lontano da questa
mentalita. C’¢ invece bisogno di dedicare un poco di tempo nell’esercizio della vita comunitaria
attraverso 1’aiuto reciproco. Non troppo tempo perché ognuno deve dedicare il tempo opportuno
anche agli altri ambiti della sua vita, ma non deve nemmeno essere un tempo residuale.

«Solo li dove e mani non si sentono superiori all’opera di amore e di misericordia nel quotidiano
servizio fraterno la bocca pud annunziare, piena di letizia e in maniera credibile, la Parola dell’amore
e della misericordia.

In terzo luogo parliamo del servizio inteso a sostenere il prossimo. Per il pagano 1’altro non diviene
nemmeno un peso, egli infatti evita d lasciarsi aggravare da qualcuno, mentre il cristiano deve portare
il peso del fratello. Deve sopportare il fratello. Solo se ¢ un peso I’altro ¢ veramente un fratello e non
un oggetto da dominare. Il peso degli uomini per Dio stesso ¢ stato cosi grave che Egli ha dovuto

https://comboni2000.org 9


https://comboni2000.org/

piegarsi sotto questo peso e lasciarsi crocifiggere. Dio ha veramente sopportato gli uomini nel corpo
di Cristo. Ma cosi li ha portati come una madre porta il figlioletto, gli uomini ed essi lo oppressero
fino a terra, ma Dio resto con loro ed essi con Dioy.

Come la desolazione ¢ un’esperienza spirituale profonda, cosi il sopportare il fratello ¢ un’esperienza
comunitaria profonda. Noi ci aspettiamo dalla comunita solo benessere e accoglienza, ma dobbiamo
anche farci carico delle fragilita della comunita.

L’altro si sperimenta come peso primariamente quando dobbiamo sopportare la sua liberta. Il fatto che
I’altro non risponde al mio modello, ai miei desideri, ma continua ad essere mio fratello. E vorrei
allora dominarlo, modellarlo piuttosto che accoglierlo. E ’espressione pill pesante della difficolta &
accoglierlo nel suo peccato. E il momento in cui dobbiamo stare accanto al fratello che cade e fargli
sentire la carezza di Dio che non vuole perdere nessuno. La comunita non puo giudicare perché cio
che oggi succede a qualcuno domani potrebbe accadere a me e quanto gradirei che ci fosse qualcuno
che mi aiuta a rialzarmi. Sotto questo profilo € bene ricordare anche il compito importante che ha
I’ammonimento e la correzione dell’altro. Spesso non sappiamo quando intervenire e in che modo
farlo. Certo non ¢ facile, ma non dobbiamo rinunciare a questa caratteristica del servizio comunitario
L’altro non deve sentirsi attaccato, aggredito, emarginato (quante volte invece il nostro atteggiamento
mostra proprio questa attitudine di fondo).

Mi ricordo che una volta entro in chiesa una persona povera conosciuta in comunita. Era
particolarmente sporca e maleodorante e ando, senza curarsi di coloro che partecipavano alla Messa,
ad accendere una candela alla Madonna. Mi resi conto che alcuni, guardando la persona, avevano
fatto una smorfia di disagio. Alla fine della Messa sentii che non dovevo lasciar cadere quella
provocazione. Richiami il fatto che era appena successo e dissi che questo ci spingeva a tre
atteggiamenti. Il primo era rendere grazie a Dio perché ci rendeva degni di poter accogliere i poveri,
secondo che nel caso avessimo espresso nel nostro cuore un sentimento di disagio questa era
I’occasione per fare un serio esame di coscienza per essere illuminati sul modo di accogliere il povero,
terzo che quando si fosse incontrata quella persona per strada di salutarla dire semplicemente un
“buongiorno” o una “buonasera” perché il nostro sguardo si fermasse sul povero che ci passa accanto.
Mi permetto quindi di concludere anche sul servizio dell’autorita. Non voglio dire molto, ma dire che
soltanto con le premesse che abbiamo svolto fino ad adesso ¢ possibile cogliere il senso vero
dell’autorita in una comunita cristiana e quindi anche in una parrocchia. Colui che ha autorita in una
parrocchia deve essere capace di facilitare al massimo questo processo di integrazione tra i diversi
elementi in gioco. La parrocchia dee essere un luogo inclusivo e non esclusivo. Questo ¢ il compito
principale dell’esercizio dell’autorita in una comunita cristiana.

La vita sacramentale

La comunita cristiana vive dei sacramenti. Entriamo nella comunita in forza del Battesimo e
continuiamo il nostro percorso nella comunita aiutati costantemente dal sostegno dei sacramenti. |
sacramenti non sono qualcosa di personale, ma sono qualcosa che ci ¢ donato attraverso la comunita e
per la comunita. Potremmo vedere ogni singolo sacramento e cogliere la profondita del legame
comunitario: i sacramenti fondano radicalmente la comunita e ci liberano dal rischio di cambiare la
comunita come una sorta di combriccola di amiconi. La comunita non funziona perché siamo noi
bravi a farla funzionare, ma perché il Signore ci sostiene soprattutto attraverso il sacramenti.

La perdita della prassi sacramentale ¢ un vulnus gravissimo all’unita della comunita perché ¢ proprio
in forza dei sacramenti che noi riusciamo a superare le tensioni, che riusciamo ad elevarle a un livello
superiore. Il sacramento ci mostra concretamente che cosa sia I’amore di Dio per noi. Ogni
sacramento, si potrebbe dire, nasce sul Golgota, dal costato di Cristo da cui usci sangue ed acqua. La
dimensione comunitaria della vita sacramentale ¢ uno degli aspetti piu deboli della vita comunitaria.
Troppo spesso 1 sacramenti sono vissuti dai cristiani come un fatto privato e non coinvolgono la
comunita. Spesso anche il tentativo dei sacerdoti di volerli rendere pit comunitari, pensiamo ad
esempio ai battesimi, trovano comunita distratte e riottose tanto da far compiere i salti mortali per

https://comboni2000.org 10


https://comboni2000.org/

farne comprendere il significato di esperienza di comunita.

A volte mi domando come ¢ possibile che una comunita non gioisca del fatto che un bambino venga
battezzato ed entri a far parte della comunita, come una comunita non riesca a condividere la gioia dei
genitori e del buon Dio per la nascita di un nuovo cristiano. Conseguenze della nostre povere e
sfiancate comunita occidentali che rischiano di vivere come un fatto di consumo anche il dono
dell’amore dei Dio. Tra 1 diversi sacramenti vorrei soffermarmi su due in particolare evidenziando
alcuni aspetti della dimensione comunitaria.

La confessione dei propri peccati

Per una comunita & molto difficile riconoscersi peccatori e accogliere il peccatore. E grazia del Vangelo
compiere questo atto spremo dell’amore fraterno. Se figli di uno stesso Padre che ama e perdona
dobbiamo essere capaci i amore e di perdono verso i fratelli che il Signore ci ha messo accanto.

Qui abbiamo bisogno di una precisazione. Il peccato, come abbiamo gia detto, non ¢ primariamente il
trasgredire una norma, ma il non riconoscere € non rispondere all’amore di Dio che mi ¢ donato per
essere a sua volta donato. Il peccato ed il perdono si inserisce in una dinamica di conversione anche se
questa non ¢ detto che coincida immediatamente con il superamento della fragilita. Ma cio che conta,
nel riconoscere il peccato, ¢ che esiste una chiamata alla conversione che viene accolta. Il peccatore si
sente interpellato da Vangelo e anche dalla comunita dei credenti ad un cambiamento di rotta e di
mentalita. Papa Francesco, che come sappiamo sottolinea spesso la drammatica presente del peccato
nelle nostre comunita cristiane, sottolinea con fermezza la differenza sostanziale tra peccato e
corruzione. Infatti egli intende per corruzione quella realta “impermeabile” alla chiamata della grazia,
resistente alla conversione. Non esiste peccato, ce lo siamo gia detti, se non esiste una relazione forte
e significativa con il Signore che cogliamo come nostra salvezza e Signore della nostra vita.

In un suo intervento legato ad una grave vicenda che colpi I’ Argentina alcuni anni fa scriveva:

Non bisogna confondere peccato con corruzione. Il peccato, soprattutto se reiterato, conduce alla
corruzione, non pero quantitativamente (tanti peccati fanno un corrotto) ma piuttosto
qualitativamente, con il generarsi di abitudini che vanno deteriorando e limitando la capacita di
amare, ripiegando ogni volta di piu i riferimenti del cuore su orizzonti piu vicini alla sua immanenza,
al suo egoismo.... Potremmo dire che il peccato si perdona, la corruzione non puo essere perdonata.
Semplicemente per il fatto che alla radice di qualunque atteggiamento corrotto c’¢ la stanchezza della
trascendenza: di fronte al Dio che non si stanca di perdonare, il corrotto si erge come autosufficiente
nell’espressione della sua salvezza: si stanca di chiedere perdono.

Ancora troviamo nel testo di Bonhoeffer:

«Il peccato vuole restare solo con I'uomo, lo vuole distogliere dalla comunita. Quanto pitt un uomo si
isola, tanto piu forte diviene il potere distruttore del peccato su di lui; quanto piu profondo ¢
I’irretimento nel peccato, tanto piu funesta diventa la solitudine. Il peccato vuole restare nascosto
teme la luce. Nell’oscurita del silenzio avvelena tutto I’essere dell’'uomo. E questo puo accadere in
mezzo alla comunita di uomini pii.

Per ritrovare la comunione con tutta la comunita non € necessaria una confessione dei peccati con tutti
i membri della comunita. Nel fratello a cui confesso i miei peccati e che mi concede il perdono
incontro tutta la comunitay.

Ci0 che non riusciamo facilmente a cogliere, nel peccato, € che questo rompe la comunione non soltanto
con Dio, ma anche con il fratello. Troppo spesso consideriamo la confessione dei peccati come un fatto
che riguarda soltanto me e Dio. In realta non ¢ cosi.

La dimensione sacramentale della comunita ci fa capire che esiste una solidarieta nel peccato come esiste
una solidarieta nel perdono. Altrimenti perché la Chiesa continuerebbe a sostenere la tesi del peccato
originale? Perché un bambino innocente porta con sé il segno del peccato dei progenitori? Dietro al
racconto della Genesi si comprende molto bene il senso di questa affermazione. Per questo ¢’¢ bisogno del
fratello per sanare la ferita che il peccato crea nella comunita anche se il peccato che ho commesso sembra
apparentemente non aver offeso nessuno della comunita. C’¢ una dimensione altra del bene e del male che

https://comboni2000.0rg 11


https://comboni2000.org/

non ¢ sempre individuabile ad un livello pit basso. Ogni azione ha un suo effetto anche se noi non ce ne
accorgiamo. “La creazione geme e soffre delle doglie del parto” ci ricorda San Paolo. Il peccato ¢ rottura
dell’armonia del cosmo voluta da Dio. Puo sembrare una posizione strana, ma invito a non sottovalutarla
perché la visione cristiana del mondo non ¢ assolutamente estranea da questo elemento. Basti pensare
all”’effetto farfalla” elaborato da Edward Lorenz.

C’¢ un altro aspetto importante nella confessione al fratello. Abbatto la mia superbia dice Bonhoeffer
L’umiliazione ¢ a via della croce, ¢ abbracciare la “turpe” morte.

«Perché la confessione dei peccati tanto spesso ¢ piu facile al cospetto di Dio che a quello del fratello?
Dio ¢ santo e senza peccato, ¢ un giudice giusto del malvagio e nemico di ogni disobbedienza. 11
fratello, invece, € peccatore come noi, conosce per esperienza le tenebre del peccato nascosto. Non
dovrebbe essere piu facile per noi trovare la via della confessione al fratello di quella al Dio santo? Se
per noi non ¢ cosi dobbiamo chiederci se non abbiamo spesso ingannato noi stessi con la nostra
confessione a Dio, se non abbiamo piuttosto confessato i nostri peccati a noi stessi e ce li siamo anche
perdonati da noi stessi. Le innumerevoli ricadute, la debolezza della nostra obbedienza cristiana non
devono forse essere ricercate proprio nel fatto che viviamo di un perdono concessoci da noi stessi e
non del vero perdono dei nostri peccati?».

Questo aspetto ¢ molto interessante. Sant’Ignazio di Loyola nella sua prima settimana chiede
all’esercitante di chiedere al Signore la grazia di provare umiliazione e vergogna per il proprio
peccato. La vergogna e I’umiliazione non nasce dalla paura della punizione, sottolinea Ignazio, ma
dalla irriconoscenza nonostante abbia ricevuto favori e doni.

“[74] Mi sforzero di provare vergogna per i miei tanti peccati, proponendomi qualche esempio, come
quello di un cavaliere che si trova alla presenza del re e di tutta la sua corte, pieno di vergogna e di
umiliazione per averlo offeso gravemente, pur avendo prima ricevuto da lui molti doni e molti favori.”

Penso che questo passaggio per quanto importantissimo sia spesso trascurato. Noi abbiamo paura
della punizione di Dio molto piu che amore. E molto bella la preghiera che San Francesco Saverio
pronuncio davanti al crocifisso che aveva nel suo castello di Javier:

Per servirti, mio Dio, non mi muove il terrore della tua mano che lancia raggi, né 1’orrore del fuoco
dell’inferno che brucia in eterno: Tu mi muovi, mio Dio, tu stesso. Tu, Gesu Cristo, trafitto, mi attrai,
La Croce mi costringe € mi accende, il tuo sangue che scorre dalle tue ferite. Se non esistesse il fuoco
dell’inferno e se sparisse la speranza della gloria, i0, senza dubbio, o Creatore mio, innamorato dalla
vostra bonta,contemplando la vostra sublime divinita, santa e retta, continuerei nell’amore gia
iniziato. A te Gesu, Figlio di Dio, a te Figlio della Vergine, mite, forte, innocente che ti degnasti di
morire per noi, che tutto meriti, ti amerei senza alcuna ricompensa.

E questa I’esperienza che muove i santi e che dovrebbe essere al centro della nostra visione della
penitenza e del perdono.

Bonhoeffer ricorda anche che la confessione ¢ fatta di cose concrete. Non puo essere generica e vaga.
Tanto piu si € in grado di compiere un buon esame di coscienza e tanto piu si sara in grado di fare una
buona confessione. Noi non commettiamo tutti i peccati del mondo, ma alcuni. La vita comune ci puo
aiutare a capire quali siano i nostri punti deboli, 1 pertugi o forse addirittura i varchi attraverso i quali
tenta di passare la tentazione del male. La comunita ci aiuta a conoscerli meglio. Non dobbiamo
averne paura sulla base di quanto si ¢ detto prima. Chiedere il perdono di Dio ¢ donare alla comunita
una grazia speciale.

L’Eucarestia

L altro sacramento che ¢ bene indicare in questo ultimo incontro sulla comunita ¢ quello dell’Eucarestia.
Sull’Eucarestia si dicono molte cose € molto gia sappiamo. Abbiamo gia detto che I’Eucarestia ¢ il
sacramento che piu di altri ci fa comprendere il significato di essere Chiesa cio¢ dei convocati. Proprio
nella celebrazione del Giovedi Santo avremo modo di cogliere questa intima unione tra Eucarestia e

https://comboni2000.0rg 12


https://comboni2000.org/

comunita nel gesto della lavanda dei piedi che ci ricorda questa intima unione tra dono di Cristo per la sua
Chiesa e dono del servizio tra fratelli:”quanto ho fatto io fatelo anche voi”. Le stesse parole che ritroviamo
nell’istituzione secondo 1 Sinottici e che ripetiamo nelle parole consacratorie durante la Messa “Fate
questo in memoria di me”. Questa strettissima unione tra Eucarestia e servizio fonda la comunita. Una
comunita, che come abbiamo detto, non ¢ soltanto costituita da noi presenti all’azione liturgica, ma
ingloba tutti 1 cristiani di oggi e di ieri, 1 defunti, 1 Santi. In ogni Messa € presente tutta la Chiesa. Questo €
un grande miracolo che non sempre consideriamo.

Nelle due mense, quella della Parola e quella dell’Eucarestia, abbiamo gia accennato dell’importanza
della preghiera dei fedeli come risposta corale alla Parola di Dio che si ¢ appena ascoltato.
Erroneamente si ritiene che sia I’omelia I’attualizzazione della Parola, in realta € la Parola stessa che
nel momento in cui viene proclamata nell’assemblea acquista il suo statuto dell’’hic et nunc” della
presenza. La Parola ¢ sempre attualizzata nella sua proclamazione ed ¢ resa attuale dall’assemblea che
la ascolta dalla comunita che la ascolta e vi risponde attraverso la preghiera.

Ma ¢ adesso bene sottolineare anche la particolarita della Mensa dell’Eucarestia come ulteriore
momento nel quale la comunita si costruisce. Nella 1 lettera ai Corinzi Paolo afferma:

10:14 Percio, o miei cari, fuggite l'idolatria. 15 Parlo come a persone intelligenti; giudicate voi stessi
quello che dico: 16 il calice della benedizione che noi benediciamo, non é forse comunione con il
sangue di Cristo? E il pane che noi spezziamo, non é forse comunione con il corpo di Cristo? 17
Poiché c'e un solo pane, noi, pur essendo molti, siamo un corpo solo: tutti infatti partecipiamo
dell'unico pane.

11 pane spezzato, ritualizzazione di quello spezzato nell’Ultima Cena, diventa il simbolo dell’unita
della comunita. Per questo diciamo che I’Eucarestia fa la comunita.

Quanti testi evangelici possiamo leggere sotto la chiave eucaristica. Quell’'unico pane viene spezzato e
distribuito perché la comunita possa rendersi conto da dove nasce e dove deve ritrovare la propria
unitd. La Costituzione “Sacrosanctum Consilium” del Concilio Vaticano II afferma proprio che
I’Eucarestia ¢ “culmen et fons”, punto di partenza e di arrivo di ogni esperienza cristiana e
comunitaria. Quando recitiamo il Padre Nostro ricordiamo questa grande verita. Chiediamo che ci
venga dato il nostro pane quotidiano, non il mio pane o il loro pane, ma il nostro pane. E il pane
dell’Eucarestia, il pane dei pellegrini, prefigurato dalla manna nel deserto che non puo essere
conservato perché ¢ segno della provvidenza di Dio che ogni giorno ne da a chi lo chiede. Segno della
comunione intima con il Signore e pane fondante la comunita cristiana. Anche laddove per qualsiasi
motivo non si puod concretamente ricevere il pane eucaristico, non dobbiamo mai perdere di vista la
dimensione universale di ogni Messa celebrata sulla terra.

Personalmente ritengo che dobbiamo recuperare il senso liturgico della celebrazione mettendo in
secondo piano la dimensione devozionale che rischia anche di essere privatistica. Ognuno celebra o
riceve la comunione per s¢, ma questo non esiste.

L’impossibilita di accaparrare la manna esalta il valore profondamente spirituale del dono di Dio che
non puo essere posseduto. Cosi nell’Eucarestia viviamo lo stesso sentimento di esaltazione.
L’Eucarestia ¢ segno della comunione con Dio, ma contemporaneamente anche dei fratelli. Per questo
la divisione tra i cristiani ¢ uno degli aspetti piu evidenti di questa rottura della comunione, cio¢
I’impossibilita di cibarsi dello stesso pane.

Concludo con una considerazione del p. Michel de Certeau riguardante I’episodio evangelico dei discepoli
di Emmaus. E una considerazione che si inserisce proprio in questa dimensione di non riconoscibilita del
pane spezzato nella locanda, immagine, troppo spesso anche delle nostre comunita eucaristiche:

Ma essi non lo riconobbero. “Ma i loro occhi erano incapaci di riconoscerlo”. Sono troppo assorbiti
da cio che hanno perduto, per vedere il dono che hanno davanti. Sono troppo abitati dal volto di colui
che hanno amato, per scoprirlo in quest altro volto. Sono posseduti ancora dal tesoro che credevano
di possedere e che a loro e stato rapito,; questa ricchezza sfuggita li trattiene in se stessi,
impenetrabile a colui che viene sempre nascosto, perché sempre Altro.

https://comboni2000.org 13


https://comboni2000.org/

I1 pane eucaristico nasconde e mostra, rende presente 1’assente.
E Gesu accoglie la richiesta dei due viandanti di entrare con loro in casa.

«Egli entra dunque nella loro casa, come subito nella loro conversazione. Presso di loro, egli e
presso di sé, ma lui allarghera la casa in cui essi lo ricevono alle dimensioni della sua. La,
nell’intimita e per questo pasto comune, fa i gesti del padrone di casa: prende il pane, lo benedice e
glielo distribuisce. Non é piu [’ospite a cui si dona la propria pare; egli e colui che la dona a
ciascuno. Non é piu lo straniero che passa e che si accoglie, ma colui che li riceve dopo averli
istruiti. Egli li chiama e li nutre. Li adotta come suoi amici e li invita alla sua tavolay.

(FONTE: http://parrocchiaroiano.it/cache/box/files/EJkOuUJ.pdf)

https://comboni2000.0rg 14


http://parrocchiaroiano.it/cache/box/files/EJkOuUJ.pdf
https://comboni2000.org/

	“La vita comune” Sintesi "commentata" del libro di Bonhoeffer
	La comunità come realtà divina e non ideale umano
	La preghiera comune
	Solitudine e silenzio in comunità
	Il servizio fraterno vicendevole
	La vita sacramentale


