https://comboni2000.org 1

Meditazioni di Divo Barsotti

Deus Caritas est

Dallo Spirito Santo dipende tutta la vita spirituale del cristiano. Vi ho detto qualcosa della vita
di fede e di speranza, che si esprime nella preghiera come frutto dell'azione dello Spirito in noi. Ma
gia si ¢ accennato ieri nell'omelia che, per il dono dello Spirito Santo, ¢ soprattutto la carita che viene
effusa nel cuore dell'uomo ed ¢ all'esercizio soprattutto della carita che viene giustamente attribuita
l'azione segreta, ma efficace dello Spirito Santo nei nostri cuori. Ci siamo richiamati per questo al
testo dell'Epistola di san Paolo: "La carita di Dio ¢ stata effusa nel nostro cuore per lo Spirito Santo
che ci fu donato", cio¢ dal dono dello Spirito d'amore. Che cos'¢ questo amore? L'amore suppone la
distinzione e crea 'unita; suppone l'unita che sussiste soltanto nella distinzione delle persone.

Per avere una certa idea dell'amore, noi dovremo studiare piu attentamente quello che ¢ Dio in se
stesso, perché 'ultima rivelazione che la parola del creatore ci ha dato dell'essere di Dio, € questa: "Dio ¢
carita, Dio ¢ amore". "Deus caritas est". Si pud comprendere 1'amore, cosi come si comprende Dio; per cui
se Dio ¢ incomprensibile, € incomprensibile anche la carita. Tuttavia quanto noi possiamo intravedere del
mistero di Dio proprio in forza della rivelazione divina, tutto questo anche ci aiuta a comprendere la
natura, il carattere e le operazioni della carita. Percio noi dobbiamo parlare decisamente di Dio. Di Dio in
sé stesso, di Dio nella sua intima vita, nelle operazioni che Egli ha compiuto.

Dio in se stesso ci rivela che ¢ essenzialmente Uno. Direi che in tutto 1'Antico Testamento la
perfezione che maggiormente lo rivela ¢ la sua Unita. Anche oggi ¢ 1'ebraismo, come anche 1'Islam,
che soprattutto proclamano la sua Unita trascendente: Egli ¢ Uno, Uno solo! Noi lo diciamo ogni
giorno: "Ascolta Israele, il Signore ¢ il nostro Dio, il Signore ¢ Uno solo". L'Unita di Dio pero, ¢ una
unita ben diversa da come noi possiamo pensarla. L'essere creato non ¢, ma possiede; non ¢, ma ha. A
proposito del nostro vivere, noi dobbiamo coniugare il verbo avere, mentre a proposito dell'Essere
divino, dobbiamo coniugare il verbo essere.

Io ho, ma non sono, perché quello che sono, lo ricevo da Lui. "Che cosa tu sei, che tu non abbia
ricevuto?" Che cosa hai che tu non lo abbia ricevuto? L'essere stesso ¢ un dono che Dio ci fa; noi non
siamo per noi stessi, siamo perché Dio ci ha creati. L'essere stesso, dunque, lo riceviamo da Dio. Il
riceverlo vuol dire che non siamo l'essere ma lo possediamo per una sua partecipazione.

Dio é I'assoluta, eterna, infinita poverta!

Qui ¢ la differenza fra I'unita che si trova in Dio e 1'unita che io posso ritrovare nella creazione.
L'unita nella creazione ¢ il vuoto perché, se togli quello che la creatura possiede, essa non ¢; dunque
bisogna che la creatura sia molteplice. Quanto piu ha, tanto piu ¢, perché l'essere della creatura,
siccome ¢ un dono, si misura da quanto riceve: tanto piu ¢ quanto piu riceve. In altre parole, l'unita
della creatura, senza la molteplicita, ¢ puro vuoto, pura capacita; e dire unita, vuol dire poverta.
Quando di uno si dice che ha due o tre milioni, che possiede quattro o cinque palazzi, ha quattro ville
al mare, cinque o sei in montagna, allora ¢ qualcuno, perché I'essere per noi implica l'avere. In Dio
non ¢ cosi. Dio non ha bisogno che all'essere suo si aggiunga nulla. Non solo, ma non pud neppure
aggiungere nulla, perché Egli non ha, Egli ¢. In altre parole, Dio ¢ I'assoluta, eterna infinita poverta.
Si! Egli ¢ essenzialmente povero. Essere ricco vuol dire avere, Dio invece non ha nulla. L'essere di
Dio non si esprime per quello che ha, appunto perché Egli non possiede. L'essere di Dio si esprime
per quello che ¢. E che cosa ¢ Dio? E I'Infinito, & 'Eterno, ¢ il Bene; ¢ la Sapienza, ¢ la Verita, ¢ il
Tutto. Non ha nulla, ma ¢ tutto. L'avere vuoi dire ricevere, vuoi dire un'aggiunta all'essere. L'essere
creato ¢ pura indigenza, ¢ vuoto che Dio riempie con i suoi doni. Dio non puo ricevere nulla, perché
Egli ¢ gia tutto. Egli ¢, non ha. L'avere suppone la costituzione dell'essere primo, a cui si aggiunge poi
un avere. A Dio non puo essere aggiunto nulla.



https://comboni2000.org 2

Che cosa puoi aggiungere all'Infinito? Quanto fa I'Infinito piu uno? All'infinito non si pud
aggiungere assolutamente nulla; contraddice all'essenza stessa dell'infinito poter aggiungergli qualche
cosa. Per questo, 1'unita di Dio ¢ ben diversa dall'unita della creatura. Quando io parlo dell'unita della
creatura, parlo del vuoto; I'essere senza l'avere per la creatura ¢ vuoto. L'essere di Dio, proprio senza
l'avere, ¢ totalita, beatitudine infinita, immensa, eterna.

Come ama Dio se é Uno?

Ora non pud mancare a Dio la perfezione dell'amore, dal momento che l'amore ¢ una
perfezione; ma come fa ad essere amore se ¢ Uno? Per amare ci vuole 1'amante e 1'amato. Ma potrei
anche amare me stesso e dunque essere uno. Si, ¢ vero! Ma ¢ a causa dell'imperfezione propria del
nostro amore che possiamo ripiegarci sopra noi stessi; 1'egoismo non puo far parte della totalita del
vero amore. E una imperfezione dell'essere questo amore che ci chiude in noi stessi. Di per sé l'amore
invece ¢ il rapporto che uno puo avere al di fuori di se stesso. L'essere creato, e anche Dio, se ama,
deve essere rapporto reale con un altro; ma come puod Dio essere rapporto reale con un altro, se 1'Unita
di Dio suppone le persone distinte in questa stessa unita? Egli "¢ uno in tre persone uguali e distinte"
dice il catechismo. L'unita di Dio non si moltiplica. Egli rimane uno, ma ¢ proprio il fatto dell'essere
uno in tre persone distinte, che rende possibile la definizione di Dio come amore. Se fosse uno senza
essere trino nelle persone, non sarebbe amore. Se fosse trino e non fosse uno, non sarebbe ugualmente
amore, perché 'amore non sarebbe perfetto. Se Dio fosse amore per 1 rapporti con noi, sarebbe un Dio
ben povero, un Dio che non sarebbe piu Dio, perché se Dio diviene amore soltanto congiunto alla
creazione, Egli non potrebbe amare nessuno infinitamente come ama Se stesso. L'essere che ama, se
vuole essere tutto amore, deve donarsi totalmente all'altro che ama. Ora nessuna creatura puo ricevere
totalmente Dio perché la creatura ¢ finita, e Dio ¢ infinito. Dio non sarebbe amore, se fosse amore
soltanto in quanto ci siamo noi; questo amore dimostrerebbe che Dio stesso ¢ imperfetto, che Dio
stesso non realizza I'essere suo, perché la realizzazione di sé, come amore, suppone un altro da s¢, ma
uguale a sé.

Dio dunque ¢ amore perché ¢ uno e perché, nello stesso tempo, ¢ trino nelle persone. L'amore
cio¢ ¢ nell'intimo stesso di questa unita per la quale il Padre dona tutto Se stesso, cio¢ tutta la natura
divina al Figlio e il Figlio ritorna a donare tutto Se stesso, cio¢ la natura divina, al Padre. Il dono ¢
l'unita. una unita che viene generata ed ¢ posseduta. Viene generata dal Padre ed ¢ posseduta dal
Figlio: ¢ donata dal Figlio al Padre, in una offerta di pura relazione. Cosi il Padre vive nel Figlio e il
Figlio vive nel Padre nell'unita di un amore che ¢ l'unita stessa della sua natura che ¢ pienamente
donata nella distinzione delle persone che si amano.

Perché Dio e trino?

Se questo ¢ vero, possiamo fare una obiezione: perché invece di essere due, sono tre le persone?
Osservate la famiglia umana: se la famiglia si chiude, marito e moglie, diventa una monade chiusa. Se
tu ami veramente e ti leghi all'altro per amore e se il tuo ¢ amore perfetto, tu non puoi pretendere di
essere il solo ad amare: devi volere che anche altri amino. L'amore se deve essere totale, non puo
essere limitato. Dio, essendo amore, non ¢ soltanto Padre e Figlio, ma ¢ Padre, Figlio e Spirito Santo.
Questo vuol dire che tre persone divine, esprimono la natura stessa dell'amore meglio che due persone
divine. Unita della natura e trinita delle persone; questa deve essere la rivelazione suprema dell'amore,
se Dio ¢ amore. Dio ¢ amore essendo uno nella natura e trino nelle persone.

Dunque il rapporto di amore non puo essere limitato. Qualche cosa di questo si vede anche nella
famiglia umana, perché non sono due che si amano; c'¢ anche il figlio fra di loro, sul quale converge
I'amore della madre e del padre. Il figlio rompe 1'unita del marito e della moglie, amando sia la madre
che il padre. Anche nella famiglia umana I'amore, se ¢ perfetto, indica che la qualita del rapporto
marito e moglie si rende piu profondo con un altro rapporto che crea una unita nuova, la famiglia. Fra
lo sposo e la sposa il rapporto ¢ divino, perché non c'¢ soltanto il rapporto nuziale dello sposo alla
sposa e della sposa allo sposo; ¢'¢ anche il rapporto di maternita e di paternita nei confronti del figlio e



https://comboni2000.org 3

il rapporto filiale da parte del figlio nei riguardi della sposa e dello sposo che diventano la madre e il
padre. Qualche cosa di simile avviene anche in Dio. Infatti lo Spirito Santo, secondo quello che dice
sant'Agostino, ¢ l'unita del Padre e del Figlio.

Ora noi troviamo due cose da affermare solennemente nella natura dell'amore, cosi come si
esprime in Dio: la necessita dell'unita originaria e dell'unita come frutto ultimo. Unita originaria: la
natura divina. Unita come frutto ultimo dell'amore: la Trinita. Lo Spirito Santo ¢ l'unita del Padre e
del Figlio, del Figlio col Padre che si uniscono.

Tutto questo dobbiamo trovarlo poi nell'azione dello Spirito Santo che agisce in noi. Le persone
umane sono piu di tre, tuttavia dobbiamo essere uno. Dobbiamo vedere allora come lo Spirito Santo
opera, Lui che ¢ I'amore personale del Padre e del Figlio, Lui a cui si attribuisce I'amore stesso.

Lo Spirito Santo opera l'incarnazione del Verbo

Abbiamo gia detto che la vita spirituale dipende dall'azione dello Spirito. Come lo Spirito Santo
opera in noi e ci fa vivere I'amore? Si ¢ detto che il Padre, per il Figlio, nello Spirito Santo si comunica a
noi; dunque nel dono che Dio ci fa nello Spirito Santo, Dio si comunica a noi, Dio vive in noi. Ora in che
modo Dio si manifesta presente in noi? Che cosa opera lo Spirito Santo comunicandosi all'uomo?
Comunica l'amore. Lui che ¢ amore sostanziale e perfetto, lui che ¢ amore infinito ed eterno, Iui che ¢
amore increato, si comunica a noi in modo reale, trasformandoci in qualche modo in amore. Questo amore
come si esprime? Si esprime come unita di una molteplicita di rapporti che si riducono all'unita. Quale
unita? Qual ¢ I'opera per eccellenza dello Spirito Santo, che noi diciamo ogni volta che recitiamo il Credo?
"Si incarno per opera dello Spirito Santo". Dunque 1'opera dello Spirito Santo ¢ I'incarnazione del Figlio di
Dio. Che cosa avviene nell'incarnazione del Figlio di Dio? Avviene una unita mirabile, straordinaria, unica
nel suo genere e che per noi ¢ incomprensibile. Dio e I'uomo, tempo ed eternita, sono una creatura sola:
Cristo Gesu. Il mistero dell'incarnazione ¢ il mistero dell'unita piu paradossale che si possa pensare. Non &
una unita come quella di Dio, ¢ una unita che, per opera dello Spirito Santo, nasce da questa persona
divina, che ¢ la persona del Verbo che ¢ unica nella natura divina e nella natura umana. In tal modo che la
persona del Verbo, che ¢ tutto Dio, ¢ anche, insieme, Dio € uomo. Tutto Dio ¢ I'nvomo. Di qui ne deriva
che il mistero dell'incarnazione assume questa unita paradossale: la creatura e il Creatore non sono la
stessa cosa, eppure sono uno. Tempo ed eternita non sono la stessa cosa eppure, tuttavia, sono la vita di un
essere solo: Cristo Gesu. Tempo ed eternitd coincidono nell'unita personale del Verbo. Creazione e
Creatore coincidono nella persona del Verbo. Dio e 'uvomo, che sono ad infinita distanza, che sono gli
estremi dell'essere, coincidono nella persona del Verbo incarnato, nel Cristo. L'opera dello Spirito Santo ¢
l'unita, ma non piu l'unita di Dio solo, ma anche I'unita di tutta la creazione. La creazione diviene una in
Dio; lo Spirito Santo realizza questa unita paradossale per cui la creazione e Dio sono il Cristo.

Che rapporto fra Dio e la creazione?

Che cosa vuol dire che la creazione e Dio sono il Cristo? Forse Dio riceve qualche cosa? No
certo; la creazione ¢ gia ordinata all'incarnazione del Verbo fino da quando Dio lo ha voluto. San
Giovanni della Croce in uno dei suoi scritti, dice queste parole che sono metafisicamente chiare,
anche se non riusciamo a capirle: "la creazione ¢ Dio". Se dico "io sono", Dio non ¢ piu uno: a Dio
non si aggiunge la creatura, a Dio non si assomma nulla.

Si ¢ detto prima che I'infinito piu uno fa l'infinito. Non si pud sommare nulla all'infinito, dunque
neppure la creazione a Dio. La creazione ¢ Dio. Ma la creazione non ¢ Dio. Allora come si puo capire
tutto questo? Se dico la creazione ¢ Dio, io identifico la creazione con Dio. Ma se dico la creazione ¢
in Dio, accenno a quel misterioso rapporto che la creatura ha con Dio che trae dal nulla questo essere.
Dal nulla no: il nulla non esiste, il nulla non ¢. E in forza di un atto libero e gratuito che Dio stabilisce
la creazione. Dio stabilisce la creazione per questo atto contingente e libero, ma che ¢ al tempo stesso
divino, perché ¢ atto di Dio. La creazione in sé ¢ voluta da lui liberamente, ma ¢ voluta in ordine alla
realizzazione di sé come atto di liberta.



https://comboni2000.org 4

E un po' difficile quello che vi dico. La creazione ¢ voluta da Dio come atto della sua liberta, mentre
la processione delle persone divine ¢ atto di necessita, non atto di Dio come liberta, perché fa parte della
sua natura. L'atto che costituisce la creazione ¢ l'atto di Dio come liberta, perché la creazione non ¢
necessaria a Dio. Dipende soltanto dalla sua volonta libera. Pero ¢ atto di Dio e l'atto di Dio non ¢ Dio
stesso? Che cosa ne viene di qui? Che la creazione ¢ voluta da Dio in ordine ad essere assunta, ad essere
come partecipazione della divinita, dira la teologia della Chiesa orientale. La creazione avra raggiunto la
sua perfezione, quando essa diverra Dio per partecipazione di amore. Tutta la creazione tende a Dio
nell'uvomo: forse anche in altre creature intelligenti, forse anche nell'angelo.

Il nulla non ¢ qualche cosa, ¢ solo una espressione antropomorfica del linguaggio, perché non ci
si puo esprimere in altro modo; ¢ il nulla che accoglie il tutto divino. Vi ¢ progressione in qualche
modo fra il nulla e il tutto, perché il nulla, dicevo prima, ¢ come una capacita che accoglie I'Infinito.
Le creature sono in ordine ad accogliere Dio. Si ¢ detto prima che I'essere della creatura si deve
coniugare col verbo avere. lo sono? No! Non sono! Anche I'essere che posseggo, lo ricevo da Dio e lo
ricevo in ordine ad accogliere Dio, perché Dio non pud dare altro che Sé stesso. La creazione ¢
condizione soltanto di questo suo fine ultimo che ¢ I'Incarnazione del Verbo, che ¢ Dio egli stesso.
L'vomo ¢ Dio: ecco il Cristo. La creazione ¢ Dio in Cristo Gesu. L'uomo ¢ Dio in Cristo; ma I'uomo
non cessa di essere tale nel senso che rimane libera la presenza di Dio nella creazione e libero ¢ questo
essere assunto da Dio. La creazione ¢, ripeto, in Cristo Gesu! Queste parole che vi ho detto ci dicono
che cos'¢ il nostro paradiso, ma ci dicono anche quello che ¢ la nostra vita quaggiu.

Che cos'é il paradiso?

11 paradiso ¢ Dio stesso. Nessun altra cosa da Dio, perché noi siamo soltanto per vederlo, noi siamo
soltanto come condizione alla sua presenza. Se i0 non fossi, non potrei vederlo, né potrei vivere la
presenza di Dio. Ma io non vivo piil me stesso, i0 non posso separare piu nulla da me: io non sono che
condizione al moltiplicarsi della presenza divina, della beatitudine divina, della gioia infinita di Dio. Non
sono che condizione a questo moltiplicarsi di Dio attraverso ogni persona umana. Dio rimane unico e in
qualche modo si moltiplica, nel senso che, in Cristo, anche le persone create ora posseggono ma, in questo
caso, esse posseggono gratuitamente e non in modo necessario come ¢ invece per le persone divine. Ma
che cosa ricevono le creature in questo possesso? Tutta 'immensa felicita divina, tutta 1'eternita divina,
tutta la gloria divina, tutta la pace e 1'amore di Dio! Come ogni persona divina ¢ Dio, cosi ogni persona
creata, in forza dell'azione dello Spirito Santo, viene ad essere come la condizione di questa presenza, di
questa gioia, di questa gloria, di questa pace che ¢ Dio stesso.

Il primo effetto dello Spirito Santo nella creatura ¢ questo: l'incarnazione del Verbo. Qualsiasi
effetto che lo Spirito Santo produce in forza del dono che fa di Se stesso, ¢ sempre in ordine
all'incarnazione del Verbo. Ma l'incarnazione del Verbo ¢ l'opera mirabile dell'amore infinito di Dio
che realizza non solo piu 'unita del Padre e del Figlio nello Spirito Santo, ma I'unita della creazione di
Dio, I'unita del tempo con l'eternita in Cristo Gesu. La prima opera dunque dell'amore dello Spirito
Santo in noi ¢ questa unita. lo vivo in ogni istante I'eternita di Dio. Io vivo in ogni luogo in cui mi

trovo la sua immensita.

Vivere in Cristo...

11 cristiano deve vivere in continuita il mistero dell'incarnazione. Noi siamo cristiani in quanto siamo
nel Cristo, ma essere nel Cristo significa che per noi, ¢ inseparabile la natura umana dalla divinita del
Verbo, il tempo dell'uvomo dall'eternita di Dio. E questo che giustifica la vita cristiana. Ogni atto del
cristiano puo meritarci il paradiso per questa inseparabilita del tuo essere creato da Dio stesso.

Se tu vivi in Cristo, Dio ¢ unito a te; tu rimani uomo, ma Dio ¢ inseparabile da te. Se tu sei
cristiano, vivi la tua vita umana: fai da mangiare, spazzi la casa, lavori. Ma questi atti umani, piccoli o
grandi che siano, sono in un'unita con l'eternita stessa dell'amore. Nel tuo atto vivi gia un rapporto con
l'eternita stessa di Dio. L'eternita non ¢ aldila del tuo atto; se fosse aldila del tuo atto non sarebbe pit
eternita. L'eternita non ¢ aldila del tempo. L'eternita non ¢ aldila e non ¢ al di qua, ¢ la presenza. Non



https://comboni2000.org 5

so se mi capite. Quando si parla, per esempio, della vita futura, si sbaglia; la vita futura non si vivra, si
vive la vita eterna. Eternita non ¢ futuro e non ¢ passato, ¢ presenza pura. Noi viviamo la vita eterna.
Lo dice proprio nostro Signore nel Quarto Vangelo che gia possediamo la vita eterna (e lo dice anche
san Giovanni nella Prima Lettera); la possediamo gia ora. Se non la possediamo oggi, non possiamo
possederla neanche domani.

... € gia vivere l'eternita...

L'eternita ¢ una, ma come fa ad essere una? Ecco il mistero dell'incarnazione. Nel Cristo il tuo
atto non ¢ separabile dalla presenza di Dio e percio anche dall'eternita di Dio. Domani non c'¢ un'altra
vita: tu non vivi che l'atto di oggi che ¢ l'eternitd. Per ciascuno di noi, l'eternita non ¢ ancora
sperimentabile, mentre ¢ sperimentabile 1'atto temporale. Domani vivrai la vita che vivi ora, non
un'altra, ma la vivrai liberata dall'oscurita del senso, non piu nella fede ma nella visione.

E questo che distingue la santita dei santi, perché altrimenti I'eternita sarebbe uguale per tutti
mentre per noi non ¢ uguale per tutti. Infatti, nei nostri atti, viviamo I'eternitd secondo quello che
abbiamo vissuto nel momento presente in unione con Dio. Non ¢ un'altra vita che viviamo. o vivo
questo momento qui anche per tutta I'eternita, lo vivo nella misura che in questo momento sono unito
a Dio che ¢ carita. Ora vivo questa eternita nel mistero, la vivo nell'esperienza mia di uomo. Questo
medesimo momento che io vivo ¢, dunque, per me, l'eternitd, ma liberata da questo mistero che
rappresenta per me l'eternita oggi, cio¢ nella misura che ho vissuto qui, parlando a voi, la mia unione
con Dio. Questo mio atto apparira in tutta la sua dimensione umana. Non soltanto apparird a voi ma io
stesso lo vivro nella sua realta di unione con Dio. Ora invece, 10 lo vivo soltanto nella fede: il mio atto
cade nel segno di questa esperienza sensibile che mi nasconde l'eternita cui sono unito. lo, in realta,
vivo in questo istante 1'atto dell'unione della mia vita con I'eternita stessa.

Ecco perché i santi sono diversi, perché diversa ¢ la loro vita. L'eternita invece, ¢ sempre la
stessa. Dunque 1 santi vivono in rapporto con l'eternita attraverso l'atto che compiono, attraverso la
dimensione di fede, di speranza, di amore che hanno nell'atto che vivono. Lo Spirito Santo non
compie che un'unica opera: l'incarnazione del Verbo e nell'incarnazione del Verbo l'unita della
creazione in Cristo Gesu, 1'unita del tempo con I'eternita in Cristo Gesu. Noi in loro vediamo Cristo.

...e poter amare Dio e I'uomo!

Che cosa vuol dire per noi, allora, vivere in dipendenza dell'azione dello Spirito Santo il mistero
della carita? L'esercizio della carita teologale vuol dire prendere sempre piu coscienza di essere una
sola cosa col Cristo, di essere nel Cristo e di vivere nel Cristo. Notatelo bene: io ho parlato di questo,
perché si deve capire, fin da ora, che il nostro amore del prossimo e il nostro amore per Iddio suppone
l'essere in Cristo. La prima cosa che lo Spirito Santo compie in ordine alla carita, ¢ questo
prolungamento del mistero dell'incarnazione di Dio, ¢ questo dilatarsi del mistero dell'incarnazione
divina mediante lo Spirito Santo. Il Verbo divino si incarna, ma l'incarnazione, da parte del Verbo di
Dio, implica la discesa: invece, da parte della natura umana, implica 1'assunzione. Egli discende
sempre unito a Dio, si lega alla natura umana per implorare Dio Amore. Cristo Gesu si lega a questa
natura umana e nello stesso tempo la natura umana si lega a Dio: e in quell'atto umano vive la
presenza stessa dell'eternita.

Quando celebriamo la Messa facciamo presente 1'atto del Cristo. Attraverso I'atto che compie la
Chiesa, si fa presente l'unico atto in cui Cristo eternamente rimane. E un atto umano l'atto della sua
morte: ma ¢ anche l'atto di Dio, perché in questo atto Egli eternamente rimane. Nel suo atto di morte,
che ¢ il venir meno alla sua condizione terrestre, la natura umana sperimenta e vive 1'eternita stessa di
Dio. Egli ¢ Dio e in questo atto Egli si fa presente.

E quello che avviene anche per noi nella misura che noi, mediante lo Spirito, viviamo
l'incarnazione del Verbo. Infatti anche noi, tanto pit viviamo il mistero di dipendenza dallo Spirito
Santo, quanto piu viviamo il mistero della morte e della resurrezione di Gesu.



https://comboni2000.org 6

Il nostro essere cristiani, non ¢ altro che una partecipazione e un prolungamento
dell'incarnazione del Verbo. La vita cristiana, altro non ¢ che una partecipazione al mistero della
morte e resurrezione del Cristo.

Che cos'é I'unita in Cristo operata dallo Spirito santo?

Allora lo Spirito Santo opera, prima di ogni altra cosa, l'unita in Cristo Gesu. Ma che cosa vuol
dire l'unita in Cristo? Ecco un altro punto molto importante: vuol dire che lo Spirito Santo opera la
nostra unita in Cristo. Per prima cosa, vuol dire che in noi si ripete il mistero stesso di Dio, che ¢ Uno
nella natura e trino nelle persone. Ed ¢ lo Spirito Santo che opera questa 1'unita, che poi si estende a
tutta ['umanita, a tutta la creazione. tutto diviene un unico Cristo, un solo corpo e un solo Spirito.

Voi vedete la differenza che esiste tra quello che dice la liturgia sino alla consacrazione e quello
che dice dopo la consacrazione, nelle preci eucaristiche. Fino alla consacrazione, si parla della Chiesa
come popolo di Dio. Siamo popolo di Dio, si, fintanto che si cammina, fintanto che non siamo assunti
dal Cristo e trasformati perfettamente in Lui. Infatti, una volta che siamo stati trasformati
perfettamente nel Cristo, che cosa diciamo? Ecco la seconda parte della liturgia, la prece eucaristica:
essa dice che, per lo Spirito Santo, noi diveniamo, per la comunione al corpo e sangue di Cristo, un
solo corpo: e un solo spirito. Che cosa opera lo Spirito Santo allora nella nostra unita col Cristo? Ci fa
tutti un solo uomo, Cristo. Non solo tutta 1'umanita diventa un solo uomo, ma tutta la creazione
diviene un unico Cristo, il Cristo totale.

Tutta 'umanita ha vissuto e vive la fede nel Cristo venturo. Che cosa insegna la Chiesa a proposito
della nostra vita dopo la morte e resurrezione del Cristo? La Chiesa dice che la vita di ogni cristiano ¢ la
partecipazione a quell'atto: cid implica che il tempo che precedette la morte e la resurrezione di Cristo
vive, in ordine a quell'atto, una morte e una resurrezione. Tutto il tempo che viene dopo la morte ¢ la
resurrezione di Cristo sino alla fine del mondo, non ¢ altro che quell'atto: e tutta la storia appartiene a
quell'atto. Egli non fa parte della storia; ¢ tutta la storia che fa parte di quell'atto. La tua vita, se tu vivi, €
soltanto una partecipazione a quell'atto; e cosi ¢ per la vita di tutta I'Italia, se vive. Cosi € per la vita di tutta
l'umanita, se vive: ¢ una partecipazione a quell'atto. Al di fuori di quell'atto c'¢ il vuoto, ¢'¢ la morte, c'¢ la
distruzione, ¢'¢ l'inferno; non esiste altro per la nostra vita.

Altrettanto per il Cristo totale: dal momento che la creazione ¢ in ordine all'elevazione
soprannaturale, tutte le cose "sono" nella misura che vengono assunte dal Verbo. Al termine, non
rimane che il Cristo storico di sant'/Agostino. Al di fuori del Cristo non c'¢ che I'inferno. L'unico Cristo
¢ l'incarnazione del Verbo. Ecco l'opera dello Spirito Santo: ¢ Cristo ed ¢ Cristo nell'atto della sua
morte e resurrezione.

La carita non puo avere limiti e deve essere libera

E importantissimo capire come tutta la nostra vita cristiana non sia altro che una realizzazione,
mediante la fede, di questa nostra unita in Cristo Gesu. Togliete il Cristo e tutto precipita nel vuoto,
non esiste piu nulla. Tutto questo vuol dire che siamo uno nella misura che viviamo 1'amore di Dio, la
caritd. Se io, per esempio, rifiuto la mia caritd anche verso un solo uomo, mi separo da Cristo. La
separazione non la crea Cristo ma la fanno le persone; la fanno coloro che vogliono andare all'inferno.
Dio non manda nessuno all'inferno, sono gli uomini che vogliono andare all'inferno. Non ¢ Dio che
condanna. Dio non puo condannare.

Quante volte si sente dire che non si puo accettare l'inferno, perché Dio ¢ buono e percio porta
tutti in paradiso. E vero che Dio non condanna, ¢ vero che Dio non separa, Dio ¢ l'unita; ma ¢ vero
che Dio, avendoci fatti liberi, non toglie a noi la possibilita di rifiutare il suo amore. Pertanto chi va
all'inferno ci va perché ci vuole andare, perché non vuole assolutamente accettare di essere amato.

La creazione non ha la liberta di consentire all'atto divino. Gli uomini invece non, possono
essere assunti che in quanto essi medesimi lo vogliono. Dunque, la nostra assunzione nel Cristo, la
nostra unita nel Cristo dipende dal consenso libero e pieno all'atto di Dio: volonta di liberta all'atto



https://comboni2000.org 7

divino. Il nostro consenso all'atto divino che ci assume, ¢ necessario; senza questo non siamo assunti,
perché Dio rispetta la liberta che ci ha dato, perché I'amore deve essere libero. E deve esserlo non
soltanto in Dio che ci ama, ma anche in noi nel lasciarci amare. Il matrimonio umano nasce da un
duplice consenso: cosi ¢, anche in questo amore che realizza 1'unita in Cristo. Tutto dipende dalla
volonta divina che ci sceglie: e Dio ha scelto gia tutta la creazione, perché tutta la creazione ¢ voluta
in ordine a Cristo. Egli ci ha scelto fin dall'eternita. Ma questa scelta e questa elezione non consuma
'unione fintanto che tu non consenti a Dio.

Quando I'arcangelo si presenta alla Vergine e le dice: "Concepirai un figlio e gli darai nome
Gesu", tutto ¢ sospeso al fiat di Maria. Finch¢ Maria non dice di si, non avviene nulla. Dio ¢
onnipotente, ma non fa nulla senza il minimo consenso della creatura alla quale si rivolge.

Cosi anche lo Spirito Santo opera l'unita, ma questa unita la realizza attraverso il consenso
umano. Se tu non consenti, vuol dire che tu precipiti nel vuoto, che tu precipiti nella solitudine
dell'inferno. Non esiste per te né¢ amore né vita: ecco l'inferno. Al contrario, nella misura che dici di si,
si compie per te 1'unita nel Cristo.

Unita nella distinzione

Nell'unita del Cristo, la distinzione delle persone resta. Per questo noi siamo salvati, perché se lo
Spirito Santo compisse soltanto l'unita del Cristo, per noi tutto finirebbe. Ma come l'unita in Dio, delle
tre persone in una natura, lascia immutata la distinzione delle persone, cosi tutti noi siamo un unico
Cristo ma in questa unita del Cristo io rimango come realmente sono. Perché se io non rimanessi,
cesserebbe di essere 'amore. L'amore suppone la distinzione delle persone, proprio come in Dio.

L'amore ¢ insieme unita e molteplicita di rapporto. L'unico Cristo ¢ l'unita paradossale di Dio e
delle creature, ¢ I'unita paradossale del tempo e dell'eternitd; ma in questa unita paradossale il Verbo
divino mi ama e io lo amo, il Verbo divino ci ama e noi lo amiamo. Non solo, ma anche la
molteplicita di persone fra di noi resta, perché il Padre non ¢ rapporto soltanto con lo Spirito Santo ma
anche col Figlio. E lo Spirito Santo non ¢ soltanto rapporto col Padre e col Figlio: infatti, c'¢ un
rapporto "verticale" di tutti noi col Verbo divino che ci assume. Noi non possiamo prescindere dal
nostro rapporto col Cristo, altrimenti vorremmo 1'inferno.

Noi siamo soltanto in rapporto col Cristo che puo stabilire anche il rapporto fra noi. L'amore del
prossimo non esiste, assolutamente non esiste, se noi non siamo in rapporto col Cristo. E nel Cristo
che si fonda I'amore del prossimo. Non si puo parlare dell'amore del prossimo prima della nostra
unione con Cristo. E il nostro rapporto col Cristo che realizza I'unita di tutti noi in Lui e che ¢ il
fondamento del rapporto anche "orizzontale" di ogni persona umana con l'altra persona umana. Senza
il nostro rapporto con Cristo esiste un amore ma che non ¢ I'amore teologale, non ¢ 1'amore che ci
salva. Una madre, non puod salvare nemmeno il proprio figlio col solo amore di madre perché con
esso, non puo dare l'eternitd. Ma la mamma salva i figli amandoli in Cristo Gesu, perché ¢ nell'unita
col Cristo che ciascuno di noi salva anche gli altri.

Di qui ne deriva quello che tante volte vi ho detto: la stupidita di tutti quelli che parlano
dell'amore del prossimo senza fondare I'amore del prossimo nell'unita del Cristo. In Lui io trovo tutti
gli altri. Come una madre non salva i suoi figli se non li ama in Cristo, cosi un figlio non salva i propri
genitori se non li ama in Cristo Gest. E soltanto I'amore in Cristo Gesti che li salva, perché in questo
amore, tutti noi siamo gia assunti in Cristo che ¢ il solo Salvatore del mondo.

Amerai il prossimo tuo come te stesso

\

E una cosa importante questa. Prima di tutto dunque, si stabilisce 1'unita di Dio: "Ascolta
Israele, il Signore ¢ il nostro Dio, il Signore ¢ uno solo". Poi 'unita nel Cristo, che ¢ I'unita di Dio e
della creazione, del tempo e dell'eternita. In questa unita, c'¢ il rapporto del Cristo verso di me e di me
col Cristo: ma c'¢ anche il rapporto orizzontale divino con tutti gli uomini perché Egli amava senza
mettere nessuna riserva o condizione al suo amore. Il suo amore, una volta liberato dai



https://comboni2000.org 8

condizionamenti della vita umana, ha potuto raggiungere tutti gli uomini e tutti gli uomini vengono
salvati dal suo amore. Tutti gli uvomini sono salvati dall'atto della sua croce. Non crediate che Gesu
Cristo, morente sopra la croce, ci avesse tutti presenti come uomo; non avrebbe potuto farlo. Sarebbe
mostruoso pensare che un uomo, con un atto umano, possa aver presenti a s¢ tutti gli uomini che
erano vissuti e che sarebbero vissuti in tutti i tempi. Non sarebbe stato pitt uomo. La natura umana ¢
impossibile che abbia questa presenza. Fintanto che Gesu ¢ vissuto quaggiu, anche la sua vita umana
era condizionata dalla sua natura; pero, per il fatto che non poneva nessuna riserva o condizione al suo
amore, una volta liberato dai condizionamenti terrestri, il suo amore si € riversato su di noi e ha
raggiunto tutti personalmente. lo sono conosciuto da Lui, io sono amato da Lui: Egli mi chiama per
nome. Ma ¢ proprio questo ci0 che opera lo Spirito Santo.

Scusate se sono stato difficile e lungo; perd ¢ importante notare questo, perché parlare
dell'amore direttamente, senza parlare dell'opera dello Spirito Santo che ¢ il prolungamento
dell'Incarnazione, sarebbe stato parlare di cose che non hanno un fondamento. Poniamo allora questo
fondamento e poi vediamo come lo Spirito Santo operi in noi e noi viviamo, in dipendenza dello
Spirito, la carita vera, la carita verso gli uomini e verso Dio. E nella carita verso Dio, noi vedremo
come, in dipendenza dello Spirito Santo, noi viviamo il nostro rapporto col Padre: I'amore puro verso
Dio, la lode per Lui, la gioia divina che ¢ trasformazione nostra in Dio stesso. Poi vedremo come
vivremo invece in Cristo, mediante lo Spirito, questo amore per 1'uomo, che fa si che noi realizziamo
la nostra unita, il rapporto vero con l'altro. Noi amiamo l'altro come noi stessi, perché siamo persone
distinte, ma non possiamo separarci dal momento che siamo una sola cosa in Cristo. Dal momento
che siamo una sola cosa, i0 non posso fare differenza fra me e gli altri; le persone sono distinte, ma
l'amore rimane unico. Di qui ne deriva quello che dice il Vangelo: "Amerai il prossimo tuo come te
stesso". Perché? Perché il prossimo tuo in qualche modo sei tu. Se sei uno in Cristo, il distruggere
questa unita vuol dire distruggere noi stessi. Di qui l'universalita dell'amore, di qui anche la misura
dell'amore: "Amerai il prossimo tuo come te stesso". Come te stesso e non di meno!

C'¢ certamente anche in noi il piu e il meno, perché siamo imperfetti, perché non si vive in
dipendenza dello Spirito. Se vivessimo in dipendenza dello Spirito, viviemmo quello che dice san
Massimo il confessore: ameremmo tutti di uguale amore. Quale amore? Il massimo per ciascuno,
perché per ciascuno l'anima vive il dono reale di sé. E un po' difficile I'amore per il prossimo, perché
bisogna vedere qual ¢ la natura di questo amore. Un certo amore naturale lo possiamo provare per
tutti. Quelli che ci sono simpatici, quelli che sono bravi. Ma all'amore per cui amiamo tutti di quello
stesso amore onde cui amiamo noi stessi, cio¢ un amore totale, si puo giungere solo nella misura che
ci si abbandona all'azione dello Spirito Santo.



	Meditazioni di Divo Barsotti
	Deus Caritas est
	Dio è l'assoluta, eterna, infinita povertà!
	Come ama Dio se è Uno?
	Perché Dio è trino?
	Lo Spirito Santo opera l'incarnazione del Verbo
	Che rapporto fra Dio e la creazione?
	Che cos'è il paradiso?
	Vivere in Cristo…
	… è già vivere l'eternità…
	…e poter amare Dio e l'uomo!
	Che cos'è l'unità in Cristo operata dallo Spirito santo?
	La carità non può avere limiti e deve essere libera
	Unità nella distinzione
	Amerai il prossimo tuo come te stesso


