Tres miradas y tres figuras del Adviento
Adrien Nocent

TRES MIRADAS

En el Adviento celebramos el misterio de la Venida del Sefior en una actitud gozosa, hecha de
vigilancia, espera y acogida. Nuestra vida se presenta, con asombro siempre nuevo, ante el misterio
entrafiable de un Dios que se ha hecho hombre. Es este un misterio que el Adviento prepara, la
Navidad celebra y la Epifania manifiesta.

Si con el Adviento se nos convoca a preparar la Navidad, es una convocatoria a crecer en la
esperanza, a vivir la experiencia de la cercania de Dios. Un tiempo en el que la Historia de la
Salvacion se actualiza en el sacramento, pues el tiempo de Adviento se ha hecho sacramento.

Adviento: El Seior vino, viene y vendra

La palabra Adviento procede del latin, y significa venida: la venida inminente de algo o alguien que
esta al llegar y que, ademas, esperamos ardientemente.

Jesus ya ha venido, y su venida transformo la historia del hombre. Su presencia -Dios hecho hombre-
anunciaba que el amor del Dios se hacia realidad plena para todo el que lo quisiera vivir. Solo se
necesitaba cambiar el corazon. El corazéon del hombre tenia que estar dispuesto a amar, a guiarse de la
bondad de Dios, viviendo con los débiles el rechazo de la opresion, el poder y la riqueza.

Su mensaje, sencillo a la vez que exigente, se hacia realidad con su vida, que atraia a las gentes y le
seguian, ya que a su lado sentian la cercania de Dios. Pero la novedad de su vida, que suponia un
cambio radical de valores y criterios, que afirmaba la supremacia del amor, del servicio, de la
dignidad de todo hombre y mujer..., resultaba molesta y Jesus acabo clavado en una cruz.

El amor de Dios hizo que toda aquella fidelidad amorosa de Jesus venciera el mal y la muerte. Jests
resucitd y sus discipulos mas cercanos experimentaron su presencia y recibieron su mismo espiritu.
Transformados por el Espiritu de Jesus, se convirtieron en continuadores de su obra formando la
comunidad de los creyentes, la Iglesia.

Nuestro Adviento es una mirada hacia atrés, hacia aquel acontecimiento trascendental para vivirlo con
toda la intensidad, y celebrar que Dios se ha hecho hombre, que Dios ha entrado en nuestra historia,
ha hecho suya nuestra debilidad y nos ha abierto el camino capaz de liberarnos del mal y del pecado.

Poder celebrar este hecho decisivo exige sumergirnos en los sentimientos del pueblo de Israel y
despertar en nosotros una actitud de espera, de deseo de la venida del Sefor, que nos libere y
transforme nuestra vida en una nueva manera de vivir. A ello nos ayudan los profetas, con su
esperanza y confianza en el Mesias que iba a venir, y Maria -el gran modelo del Adviento- que se sabe
pobre y fragil en un mundo necesitado de la accién salvadora de Dios y se abre a El para hacer posible
su venida. Maria es modelo de espera gozosa del Sefor que viene.

Nuestro Adviento es una mirada a nuestro entorno para celebrar la venida constante de Dios. Invitados
a vivir la venida historica del Sefior para experimentar su venida constante en las personas y los
acontecimientos de nuestra vida, en todo lo que comparte nuestra cotidianidad.

Una venida que se hace constante en la oracion, cuando le buscamos en el didlogo amoroso y dejamos que
El sea nuestro compafiero de camino. O cuando nos reunimos en su nombre, como comunidad creyente y
celebramos los sacramentos, que es donde se hace presente de manera mas viva el Espiritu de Jesus.

Nuestro Adviento es una mirada a la venida definitiva como horizonte final de nuestra existencia, donde la
esperanza proclama que nuestra historia no estd condenada al fracaso, sino a compartir con toda la
humanidad la vida plena de Dios. Una esperanza alegre y pacificadora que alienta en el camino y anima a
la responsabilidad bajo la certeza de que una mano amorosa nos acogera para eternizar nuestra vida.

https://comboni2000.org 1


https://comboni2000.org/

FIGURAS DEL ADVIENTO

1. UNA FIGURA DE LA ESPERA: ISAIAS

La eleccion de las lecturas de Adviento nos ha puesto en frecuente contacto con Isaias. Conviene
reflexionar un poco sobre su personalidad.

Los textos evangélicos no dicen nada de la personalidad del profeta Isaias, pero le citan. Incluso
podemos decir que, a menudo, se le adivina presente en el pensamiento y hasta en las palabras de
Cristo. Es el profeta por excelencia del tiempo de la espera; estd asombrosamente cercano, es de los
nuestros, de hoy. Lo esta por su deseo de liberacion, su deseo de lo absoluto de Dios; lo es en la logica
bravura de toda su vida que es lucha y combate; lo es hasta en su arte literario, en el que nuestro siglo
vuelve a encontrar su gusto por la imagen desnuda pero fuerte hasta la crudeza. Es uno de esos
violentos a los que les es prometido por Cristo el Reino. Todo debe ceder ante este visionario,
emocionado por el esplendor futuro del Reino de Dios que se inaugura con la venida de un Principe
de paz y justicia. Encontramos en Isaias ese poder tranquilo e inquebrantable del que estd poseido por
el Espiritu que anuncia, sin otra alternativa y como pesandole lo que le dicta el Seor.

El profeta apenas es conocido por otra cosa que sus obras, pero €stas son tan caracteristicas que a
través de ellas podemos adivinar y amar su persona. Sorprendente proximidad de esta gran figura del
siglo VIII antes de Cristo, que sentimos en medio de nosotros, cotidianamente, dominandonos desde
su altura espiritual.

Isaias vivio en una época de esplendor y prosperidad. Rara vez los reinos de Juda y Samaria habian
conocido tal optimismo y su posicion politica les permite ambiciosos suefos. Su religiosidad atribuye
a Dios su fortuna politica y su religion espera de ¢l nuevos éxitos. En medio de este fragil paraiso,
Isaias va a erguirse valerosamente y a cumplir con su mision: mostrar a su pueblo la ruina que le
espera por su negligencia.

Perteneciente sin duda a la aristocracia de Jerusalén, alimentado por la literatura de sus predecesores,
sobre todo Amos y Oseas, Isaias prevé como ellos, inspirado por su Dios, lo que serd la historia de su
pais. Superando la situacion presente en la que se entremezclan cobardias y compromisos, ve el
castigo futuro que enderezard los caminos tortuosos.

Lodts escribe de los profetas: "Creyendo quiza reclamar una vuelta atras, exigian un salto hacia adelante.
Estos reaccionarios eran, al mismo tiempo, revolucionarios". Asi las cosas, Isaias fue arrebatado por el
Sefor "el afio de la muerte del rey Ozias", hacia el afo 740, cuando estaba en el templo, con los labios
purificados por una brasa traida por un serafin (Is 6, 113). A partir de este momento, Isaias ya no se
pertenece. No porque sea un simple instrumento pasivo en las manos de Yahvé; al contrario, todo su
dinamismo va a ponerse al servicio de su Dios, convirtiéndose en su mensajero. Mensajero terrible que
anuncia el despojo de Israel al que s6lo le quedard un pequefio soplo de vida.

Los comienzos de la obra de Isaias, que originaran la leyenda del buey y del asno del pesebre, marcan
su pensamiento y su papel. Yahvé lo es todo para Israel, pero Israel, més estipido que el buey que
conoce a su duefio, ignora a su Dios (Is 1, 2-3).

LADONCELLAVAADARALUZ

Pero Isaias no se aislara en el papel de predicador moralizante. Y asi se convierte para siempre en el
gran anunciador de la Parusia, de la venida de Yahvé. Asi como Amds se habia levantado contra la sed
de dominacién que avivaba la brillante situacion de Juda y Samaria en el siglo VIII, Isaias predice los
cataclismos que se desencadenaran en el dia de Yahvé (Is 2, 1-17). Ese dia sera para Israel el dia del
juicio. Para Isaias, como mas tarde para San Pablo y San Juan, la venida del Sefior lleva consigo el
triunfo de la justicia. Por otra parte, los capitulos 7 al 11 nos van a describir al Principe que gobernara
en la paz y la justicia (Is 7, 10-17).

https://comboni2000.org 2


https://comboni2000.org/

Es fundamental familiarizarse con el doble sentido de este texto. A aquel que no entre en la realidad
ambivalente que comunica, le serd totalmente imposible comprender la Escritura, incluso ciertos
pasajes del Evangelio, y vivir plenamente la liturgia.

En efecto, en el evangelio del primer domingo de Adviento sobre el fin del mundo y la Parusia, los
dos significados del Adviento dejan constancia de ese fendmeno propiamente biblico en el que una
doble realidad se significa por un mismo y tnico acontecimiento. El reino de Judé va a pasar por la
devastacion y la ruina. El nacimiento de Emmanuel, "Dios con nosotros", reconfortard a un reino
dividido por el cisma de diez tribus. El anuncio de este nacimiento promete, pues, a los
contemporaneos de Isaias y a los oyentes de su ordculo, la supervivencia del reino, a pesar del cisma y
la devastacion. Principe y profeta, ese nifio salvara por si mismo a su pais.

LA EDAD DE ORO

Pero, por otra parte, la presentacion literaria del oraculo y el modo de insistir Isaias en el caracter liberador
de este nifio, cuyo nacimiento y juventud son dramaticos, hacen presentir que el profeta por encima del
cuadro politico de su tiempo, ve en este nifio la salvacion del mundo. Isaias subraya en sus ulteriores
profecias los rasgos caracteristicos del Mesias. Aqui se contenta con apuntarlos y se reserva para mas tarde
el tratarlos uno a uno y modelarlos. El profeta describe asi a este rey justo: (Is. 11, 1-9).

Se ha puesto en duda la atribucion de este pasaje a Isaias, pero casi nadie niega actualmente de modo
claro su autenticidad. Es facil reconocer en él el texto de donde ha sacado la tradicion los siete dones
del Espiritu.

La profecia nos describe el tipo perfecto del Juez, completado, ademaés, con las cualidades del
guerrero, del sacerdote y del profeta. El restablecimiento de la justicia y del orden crean un nuevo
mundo en el que las fuerzas y los seres se afrontan; un verdadero paraiso terrestre en el que las bestias
feroces conviven con los animales mas tranquilos. El restablecimiento de la unidad perdida se debe al
Principe de justicia.

Una vez mas este texto tiene una doble interpretacion. Ezequias va a subir al trono y este poema se
escribe para €l. Pero, ;como un hombre fragil puede reunir en si tan eminentes cualidades? ;No
vislumbra Isaias al Mesias a través de Ezequias? La Iglesia lo entiende asi y hace leer este pasaje,
sobre la llegada del justo, en los maitines del segundo domingo de Adviento.

En el capitulo segundo de su obra, hemos visto a Isaias anunciando una Parusia que a la vez sera un
juicio. En el capitulo 13, describe la caida de Babilonia tomada por Ciro. Y de nuevo, se nos invita a
superar este acontecimiento historico para ver la venida de Yahvé en su "dia". La descripcion de los
cataclismos que se produciran la tomara Joel y la volveremos a encontrar en el Apocalipsis (Is 13, 9-
11). Esta venida de Yahvé aplastara a aquel que haya querido igualarse a Dios. El Apocalipsis de Juan
tomaré parecidas imagenes para describir la derrota del diablo (cap. 14).

A partir del lunes de la segunda semana de Adviento, la Iglesia lee en los maitines largos pasajes del
Apocalipsis de Isaias (cap. 24-27). La critica actual estd de acuerdo en no atribuirlos a Isaias. Pero
estos poemas estan muy en la linea de su pensamiento.

Evocan el dia de Yahv¢ y la Parusia. Por eso, la Iglesia los toma durante este tiempo. Y esto confirma
también el doble aspecto que la liturgia quiere dar al Adviento. Unas veces toma textos sobre
Emmanuel, otras los pasajes que anuncian la Parusia.

Pero volvamos a Isaias. En los maitines del 4.° domingo de Adviento, volvemos a encontrarle en el
momento que describe el advenimiento de Yahvé: "La tierra abrasada se trocara en estanque, y el pais
arido en manantial de aguas" (35, 7). Se reconoce el tema de la maldicion de la creacion en el Génesis.

Pero vuelve Yahvé que va a reconstruir el mundo. Al mismo tiempo, Isaias profetiza la accidon curativa
de Jestis que anuncia el Reino: "Los ciegos ven, los cojos andan", signo que Juan Bautista toma de
este poema de Isaias (35, 5-6).

https://comboni2000.org 3


https://comboni2000.org/

Podriamos sintetizar toda la obra del profeta reduciéndola a dos objetivos. El primero, llegar a la
situacion presente, historica, y remediarla luchando. El segundo, describir un futuro mesidnico mas
lejano, una restauracion del mundo. Asi vemos a Isaias como un enviado de su Dios al que ha visto
cara a cara. Como hipnotizado por Dios, el profeta no cesa de hablar de €l en cada linea de su obra. Y,
sin embargo, en sus descripciones se distingue por mostrar como Yahvé es el Santo y, por lo tanto, el
impenetrable, el separado, Aquel que no se deja conocer. O, mas bien, se le conoce por sus obras que,
ante todo, es la justicia. Para restablecerla, Yahv¢é interviene continuamente en la marcha del mundo.

Aunque el profeta describe de modo literario esta intervencion, ésta serd de hecho y en su
pensamiento, una intervencion historica. Sin embargo, en todo momento, al leer el poema, se supera
esta perspectiva para alcanzar una era futura, la del Mesias.

Figura atractiva esta de Isaias, penetrado por la grandeza de su Dios, convencido de su intervencion
continua en la creacion. Irrupcion historica de Dios, circunstanciada, contemporanea, pero anunciando
una intervencion mayor, el advenimiento del Mesias. Este nacera de una mujer y se introducird asi en
la dinastia de David, tal como San Mateo nos la presenta al comienzo de su evangelio. Pero el
advenimiento del Mesias no sefiala un limite; a través de ¢él, Isaias hace que miremos hacia el dia de
Yahv¢, dia definitivo, terrible, pero dia de justicia y paz, en el que el mundo se encontrara
reconstruido en el orden y la unidad.

De este modo, volvemos a encontrar en Isaias las dos grandes perspectivas del Adviento.

2. UNAFIGURA DE LA ESPERA: JUAN BAUTISTA

Restringir el estrecho parentesco entre Juan Bautista e Isaias a dos coincidencias literarias seria no
haber captado nada de la personalidad del Precursor ni de la de Isaias. Los dos coinciden en pensa-
miento y mensaje, son dos personalidades inseparables, cuyos papeles son prolongacion uno de otro.
Isaias est4 presente en Juan Bautista, como Juan Bautista esta presente en aquél al que ha preparado el
camino y que dird de €l: "No ha surgido entre los nacidos de mujer uno mayor que Juan el Bautista".

Sélo conocemos a Isaias a través de sus escritos: en el caso de Juan Bautista es el Evangelio el que
nos informa sobre su origen y sus palabras y actitudes.

San Lucas nos cuenta con detalle el anuncio del nacimiento de Juan (Lc 1, 5-25). Esta extrafia entrada
en escena de un ser que se convertird en uno de los mas importantes jalones de la realizacion de los
planes divinos es muy del estilo del Antiguo Testamento. Todos los seres vivos debian ser destruidos
por el diluvio, pero Noé v los suyos fueron salvados en el arca. Isaac nace de Sara, demasiado anciana
para dar a luz. David, joven y sin técnica de combate, derriba a Goliat. Moisés, futuro guia del pueblo
de Israel, es encontrado en una cesta (designada en hebreo con la misma palabra que el arca) y
salvado de la muerte. De esta manera, Dios quiere subrayar que ¢l mismo toma la iniciativa de la
salvacion de su pueblo. El mismo elige instrumentos que emplea a su modo.

El anuncio del nacimiento de Juan es solemne. Se realiza en el marco litargico del templo. Desde la
designacion del nombre del nifio, "Juan", que significa "Yahvé es favorable", todo es concreta
preparacion divina del instrumento que el Sefior ha elegido. Su llegada no pasara desapercibida y
muchos se gozaran en su nacimiento (Lc 1, 14); se abstendra de vino y bebidas embriagantes, sera un
nifio consagrado y, como lo prescribe el libro de los Numeros (6, 1), no bebera vino ni licor
fermentado. Este "nazir" es ya signo de su vocacion de asceta. El Espiritu habita en €l desde el seno
de su madre. A su vocacion de asceta se une la de guia de su pueblo (Lc 1, 17). Precedera al Mesias,
papel que Malaquias (3, 23) atribuia a Elias. Su circuncision, hecho caracteristico, muestra también la
eleccion divina: nadie en su parentela lleva el nombre de Juan (Lc 1, 61), pero el Sefior quiere que se
le llame asi cambiando las costumbres. El Sefior es quien le ha elegido, es €l quien dirige todo y guia
a su pueblo.

https://comboni2000.org 4


https://comboni2000.org/

BENEDICTUS DEUS ISRAEL

El nacimiento de Juan es motivo de un admirable poema que, a la vez, es accion de gracias y
descripcion del futuro papel del nino. Este poema lo canta la Iglesia cada dia al final de los Laudes
reavivando su accion de gracias por la salvacion que Dios le ha dado y en reconocimiento porque
Juan sigue mostrandole "el camino de la paz". Juan Bautista es el signo de la irrupcion de Dios en su
pueblo. El Sefior le visita, le libra, realiza la alianza que habia prometido. El papel del precursor es
muy preciso: prepara los caminos del Sefor (Is 40, 3), da a su pueblo el "conocimiento de la
salvacion.

Todo el afan especulativo y contemplativo de Israel es conocer la salvacion, las maravillas del
designio de Dios sobre su pueblo. El conocimiento de esa salvacion provoca en €l la accion de
gracias, la bendicion, la proclamacion de los beneficios de Dios que se expresa por el "Bendito sea el
Senor, Dios de Israel".

Esta es la forma tradicional de oracidon de accion de gracias que admira los designios de Dios. Con
estos mismos términos el servidor de Abrahén bendice a Yahvé (Gn 24, 26). Asi también se expresa
Jetro, suegro de Moisés, reaccionando ante el relato admirable de lo que Yahvé habia hecho para
librar a Israel de los egipcios (Ex 18, 10). La salvacion es la remision de los pecados, obra de la
misericordiosa ternura de nuestro Dios (Lc 1, 77-78).

Juan debera, pues, anunciar un bautismo en el Espiritu para remision de los pecados. Pero este
bautismo no tendra so6lo este efecto negativo. Sera iluminacion. La misericordiosa ternura de Dios
enviara al Mesias que, segiin dos pasajes de Isaias (9, 1 y 42, 7), recogidos por Cristo (Jn 8, 12),
"iluminara a los que se hallan sentados en tinieblas y sombras de muerte" (Lc 1, 79).

El papel de Juan, "allanar el camino del Sefior". El lo sabe y se designa a si mismo, refiriéndose a
Isaias (40, 3), como la voz que clama en el desierto: "Allanad el camino del Sefior". Mas
positivamente todavia, deberd mostrar a aquel que esta en medio de los hombres, pero que éstos no le
conocen (Jn 1, 26) y a quien llama, cuando le ve venir: "Cordero de Dios, que quita el pecado del
mundo" (Jn 1, 29).

Juan corresponde y quiere corresponder a lo que se ha dicho y previsto sobre ¢l. Debe dar testimonio
de la presencia del Mesias. El modo de llamarle indica ya lo que el Mesias representa para ¢l: es el
"Cordero de Dios". El Levitico, en el capitulo 14, describe la inmolacion del cordero en expiacion por
la impureza legal. Al leer este pasaje, Juan el evangelista piensa en el servidor de Yahvé, descrito por
Isaias en el capitulo 53, que lleva sobre si los pecados de Israel. Juan Bautista, al mostrar a Cristo a
sus discipulos, le ve como la verdadera Pascua que supera la del Exodo (12, 1) y de la que el universo
obtendr4 la salvacion.

Toda la grandeza de Juan Bautista le viene de su humildad y ocultamiento. Resplandece con la
radiante luz del Mesias pero no quiere de ningiin modo hacerle pantalla: "Es preciso que €l crezca v
que yo disminuya" (Jn 3, 30).

TODOS VERAN LA SALVACION DE DIOS

El sentido exacto de su papel, su voluntad de ocultamiento, han hecho del Bautista una figura siempre
actual a través de los siglos. No se puede hablar de ¢l sin hablar de Cristo, pero la Iglesia no recuerda
nunca la venida de Cristo sin recordar al Precursor. No solo el Precursor estd unido a la venida de
Cristo, sino también a su obra, que anuncia: la redencién del mundo y su reconstruccion hasta la
Parusia. Cada afio la Iglesia nos hace actual el testimonio de Juan y de su actitud frente a su mensaje.

De este modo, Juan esta siempre presente durante la liturgia de Adviento. En realidad, su ejemplo
debe permanecer constantemente ante los ojos de la Iglesia. La Iglesia, y cada uno de nosotros en ella,
tiene como mision preparar los caminos del Sefior, anunciar la Buena Noticia. Pero recibirla exige la
conversion.

https://comboni2000.0rg 5


https://comboni2000.org/

Entrar en contacto con Cristo supone el desprendimiento de uno mismo. Sin esta ascesis, Cristo puede
estar en medio de nosotros sin ser reconocido (Jn 1, 26). Como Juan, la Iglesia y sus fieles tienen el
deber de no hacer pantalla a la luz, sino de dar testimonio de ella (Jn 1, 7). La esposa, la Iglesia, debe
ceder el puesto al Esposo. Ella es testimonio y debe ocultarse ante aquel a quien testimonia. Papel
dificil el estar presente ante el mundo, firmemente presente hasta el martirio. como Juan, sin impulsar
una "institucion" en vez de impulsar la persona de Cristo. Papel misionero siempre dificil el de
anunciar la Buena Noticia y no una raza, una civilizacion, una cultura o un pais: "Es preciso que ¢l
crezca v que yo disminuya" (Jn 3, 30). Anunciar la Buena Noticia y no una determinada
espiritualidad, una determinada orden religiosa, una determinada accion catdlica especializada; como
Juan, mostrar a sus propios discipulos donde esta para ellos el "Cordero de Dios" y no acapararlos
como si fuéramos nosotros la luz que les va a iluminar.

Esta debe ser una leccion siempre presente y necesaria, asi como también la de la ascesis del desierto
y la del recogimiento en el amor para dar mejor testimonio. La elocuencia del silencio en el desierto
es fundamental a todo verdadero y eficaz anuncio de la Buena Noticia. Origenes escribe en su
comentario sobre San Lucas (Lc 4): En cuanto a mi, pienso que el misterio de Juan, todavia hoy, se
realiza en el mundo". La Iglesia, en realidad, contintia el papel del Precursor; nos muestra a Cristo,
nos encamina hacia la venida del Sefior.

Durante el Adviento, la gran figura del Bautista se nos presenta viva para nosotros, hombres del siglo
XX, en camino hacia el dia de Cristo. El mismo Cristo, tomando el texto de Malaquias (3,1), nos
habla de Juan como "mensajero" (4); Juan se designa a si mismo como tal. San Lucas describe a Juan
como un predicador que llama a la conversion absoluta y exige la renovacion: "Que los valles se
levanten, que montes y colinas se abajen, que lo torcido se enderece, y lo escabroso se iguale. Se
revelara la gloria del Sefior y todos los hombres la veran juntos". Asi se expresaba Isaias (40, 5-6) en
un poema tomado por Lucas para mostrar la obra de Juan. Se trata de una renovacion, de un cambio,
de una conversion que reside, sobre todo, en un esfuerzo para volver a la caridad, al amor a los otros
(Lc 3, 10-14).

Lucas resume en una frase toda la actividad de Juan: "Anunciaba al pueblo la Buena Noticia" (Lc 3,
18). Preparar los caminos del Sefior, anunciar la Buena Noticia, es el papel de Juan y el que nos
exhorta a que nosotros desempefiemos.

Hoy, este papel no es mas sencillo que en los tiempos de Juan y nos incumbe a cada uno de nosotros.
El martirio de Juan tuvo su origen en la franca honestidad con que denuncié el pecado. Compromisos
de hoy, bajo el pretexto de amplias aperturas al mundo, tienen el peligro, para muchos cristianos, de
tapar actitudes de tipo Herodes; es decir, apagar la voz. Se da un contraste sorprendente: en un tiempo
en el que se exige autenticidad, se intenta también apagar la voz del que anuncia y exige. Paradoja que
no es la unica en la vida de los hombres y a la que debemos estar atentos. Juan Bautista anunci¢ al
Cordero de Dios. El es el primero que llam¢ asi a Cristo, adelantandose al Apocalipsis que nos invita
a las bodas del Cordero triunfante después de dar su sangre para rescatar al mundo. Por eso, cada vez
que recibimos la invitacion a las bodas del Cordero, no podemos participar en el festin eucaristico sin
anunciar, al mismo tiempo, la muerte del Sefior, su resurreccion y las exigencias que esto lleva
consigo para los bautizados en esta muerte y esta resurreccion. Es la logica implacable de la existencia
cristiana, inaugurada por Juan y llevada hasta el testimonio de su sangre.

Citemos aqui el bello Prefacio introducido en nuestra liturgia para la fiesta del martirio de San Juan
Bautista, que resume admirablemente su vida y su papel:

"Porque €l salto de alegria en el vientre de su madre, al llegar el Salvador de los hombres, y su
nacimiento fue motivo de gozo para muchos. El fue escogido entre todos los profetas para mostrar a
las gentes al Cordero que quita el pecado del mundo. El bautizo en el Jordan al autor del bautismo, y
el agua viva tiene desde entonces poder de salvacion para los hombres. Y ¢l dio, por fin, su sangre
como supremo testimonio por el nombre de Cristo".

https://comboni2000.org 6


https://comboni2000.org/

3. UNA FIGURA DE LA ESPERA, NUESTRA SENORA

Indudablemente, las celebraciones eucaristicas nos inducen a alabar y recordar a Maria. Pero, sobre
todo la Liturgia de las Horas contiene numerosos textos de alabanza a la Virgen.

En primer lugar, cada dia en Tercia, en Sexta y en Nona hay una antifona que se refiere a la Virgen
Maria: "Los profetas anunciaron que el Salvador naceria de Maria Virgen" (Tercia) - "El angel Gabriel
saludo a Maria, diciendo: Alégrate, llena de gracia, el Sefior estd contigo, bendita ti entre las mujeres"
(Sexta) - "Maria dijo: ;Qué significa este saludo? Me quedo perpleja ante estas palabras de que dar¢ a
luz un Rey sin perder mi virginidad" (Nona).

En las visperas del primer domingo de Adviento, la antifona del Magnificat esta tomada del evangelio
de la anunciacion: "No temas, Maria, porque has encontrado gracia ante Dios. Concebiras en tu seno y
daras a luz un hijo". El lunes de esta primera semana, en las visperas, la antifona del Magnificat sera:
"El angel del Sefior anunci6 a Maria y concibid por obra del Espiritu Santo".

En las visperas del jueves se canta: "Bendita tu entre las mujeres". En las visperas del segundo domingo de
Adviento: "Dichosa ta, Maria, que has creido, porque lo que te ha dicho el Sefior se cumplira". En los
laudes del miércoles hay una lectura tomada del capitulo 7 de Isaias: "Mirad: la Virgen ha concebido y
daré a luz un hijo, y le pondra por nombre Emmanuel...". El responsorio del viernes después de la segunda
lectura del oficio, esta tomado del evangelio de la anunciacion en Lc 1, 26, etc... Y podriamos continuar
con una enumeracion que resultaria molesta. Sin embargo, serviria para convencernos de que es falso lo
que se ha dicho y escrito que la liturgia habia olvidado el culto a la Virgen.

Bastaria con citar aqui los versiculos y las lecturas que hablan de ella para convencer a aquellos que,
sin querer oir razones, mantienen semejante opinion. Esta enumeracion algo arida interesa al menos
porque muestra como la presencia de la Virgen es constante en los Oficios de Adviento, asi como en
el recuerdo de la primera venida de su Hijo y en la tension de su vuelta al final de los tiempos.

Debemos hablar de la celebracion de la fiesta del 8 de diciembre, durante el Adviento. Aunque se
inserta facilmente en el tema de la Natividad, sin embargo nos equivocariamos encerrandola en este
unico tema. Esta celebracion, como las demads, va en la linea de las perspectivas del Antiguo
Testamento, el Nuevo y de nuestra tension hacia el fin de los tiempos. "Fin del pueblo de Dios bajo la
Antigua Alianza, Maria es, del mismo modo, el principio del pueblo de Dios bajo la economia de la
Nueva y Eterna Alianza. Bajo este doble aspecto, Maria anuncia, prefigura y realiza con antelacion,
toda la santidad que sera realizada escatologicamente por la Iglesia al llegar a su propia perfeccion”
(L. BOUYER) La Virgen "sin mancha, ni arruga" (Ef 5, 27) que debe presentarse al final de los
tiempos, es la Iglesia. De este modo, Maria es la promesa ya realizada y la seguridad plenamente
actual de lo que nosotros mismos, todos juntos, llegaremos a ser.

Origenes escribid del Precursor que "el misterio de Juan, incluso hoy, se realiza en el mundo", y
debemos decir lo mismo de la Virgen. Su propio misterio se realiza también en el mundo y, durante el
tiempo de Adviento, la Iglesia nos ayuda a contemplar a Nuestra Sefiora, Madre de Dios, como
siempre presente.

Podriamos decir, con todos los matices y el respeto debido a una devocidn ciertamente beneficiosa en
el mundo entero, ayer y hoy, que para muchos cristianos y a pesar de la vuelta a la Bibliay a la
liturgia, la devocion mariana esta sujeta tanto a un cierto sentimentalismo anticuado como a excesos
en actitudes, lenguaje y, a veces, incluso, culto.

Sin duda, la Iglesia tiene el derecho y hasta el deber de escoger nuevas formas para su piedad.
Indudablemente también, su entrega a las necesidades espirituales en cada momento histdrico le conduce a
desarrollar una determinada forma de devocion con el pretexto de que no es inspiracion biblica y litargica,
sin haber proporcionado de antemano a los fieles un alimento espiritual mas sélido. Dicho esto, no parece
fuera de lugar comprobar los multiples esfuerzos realizados alrededor del "mes de mayo" y, también el
olvido casi total en que se ha dejado el tiempo mariano de Adviento. Hay que respetar la instauracion del

https://comboni2000.0rg 7


https://comboni2000.org/

"mes de Maria", pero no se puede admitir que una tradicion tan antigua en la Iglesia como la veneracion
de la Virgen durante el Adviento permanezca en la sombra y casi en la ignorancia.

Si los "meses de Maria" frecuentemente corren el riesgo de ofrecernos una piedad sentimental,
anecdotica y sin base escrituristica y dogmatica muy seguras, la liturgia del Adviento da a nuestra
piedad mariana una sélida trama. Muchos cristianos estan todavia tan inconscientes de esta presencia
de la Madre de Dios durante el Adviento que celebran la Inmaculada Concepcidon como una fiesta
encerrada en si misma, en estrecha union con los acontecimientos de Lourdes y sin pensar en su
relacion con la liturgia del Tiempo. En este punto, se nos ofrece un amplio campo de trabajo pastoral.
No se trata de destruir una devocion recomendada por la Iglesia, sino de restablecer una jerarquia de
valores, de volver a conceder su primacia a la celebracion liturgica del Adviento con formas distintas,
incluso mas desarrolladas, de la devocion mariana. Aunque para una madre el nacimiento de su hijo
supone una fiesta, que marca su alma para siempre, también es cierto que la preparacion de este
nacimiento es un tiempo privilegiado en el que la madre desarrolla ya con su hijo una intimidad muy
particular. Aunque Navidad es para Maria la fiesta mas sefialada de su maternidad, el Adviento, que
prepara esta fiesta, es para ella un tiempo de eleccion.

Adrien Nocent, El Aiio Liturgico: Celebrar a JC
1 - Introduccion y Adviento (Sal Terrae Santander 1979)

https://comboni2000.org


https://comboni2000.org/

	Tres miradas y tres figuras del Adviento Adrien Nocent
	TRES MIRADAS
	Adviento: El Señor vino, viene y vendrá

	FIGURAS DEL ADVIENTO
	1. UNA FIGURA DE LA ESPERA: ISAÍAS
	LA DONCELLA VA A DAR A LUZ
	LA EDAD DE ORO

	2. UNA FIGURA DE LA ESPERA: JUAN BAUTISTA
	BENEDICTUS DEUS ISRAEL
	TODOS VERÁN LA SALVACIÓN DE DIOS

	3. UNA FIGURA DE LA ESPERA, NUESTRA SEÑORA


