
Tres miradas y tres figuras del Adviento 
Adrien Nocent

TRES MIRADAS

En el Adviento celebramos el misterio de la Venida del Señor en una actitud gozosa, hecha de 
vigilancia, espera y acogida. Nuestra vida se presenta, con asombro siempre nuevo, ante el misterio 
entrañable de un Dios que se ha hecho hombre. Es este un misterio que el Adviento prepara, la 
Navidad celebra y la Epifanía manifiesta.

Si con el Adviento se nos convoca a preparar la Navidad, es una convocatoria a crecer en la 
esperanza, a vivir la experiencia de la cercanía de Dios. Un tiempo en el que la Historia de la 
Salvación se actualiza en el sacramento, pues el tiempo de Adviento se ha hecho sacramento.

Adviento: El Señor vino, viene y vendrá

La palabra Adviento procede del latín, y significa venida: la venida inminente de algo o alguien que 
está al llegar y que, además, esperamos ardientemente.

Jesús ya ha venido, y su venida transformó la historia del hombre. Su presencia -Dios hecho hombre- 
anunciaba que el amor del Dios se hacía realidad plena para todo el que lo quisiera vivir. Solo se 
necesitaba cambiar el corazón. El corazón del hombre tenía que estar dispuesto a amar, a guiarse de la
bondad de Dios, viviendo con los débiles el rechazo de la opresión, el poder y la riqueza.

Su mensaje, sencillo a la vez que exigente, se hacía realidad con su vida, que atraía a las gentes y le 
seguían, ya que a su lado sentían la cercanía de Dios. Pero la novedad de su vida, que suponía un 
cambio radical de valores y criterios, que afirmaba la supremacía del amor, del servicio, de la 
dignidad de todo hombre y mujer..., resultaba molesta y Jesús acabó clavado en una cruz.

El amor de Dios hizo que toda aquella fidelidad amorosa de Jesús venciera el mal y la muerte. Jesús 
resucitó y sus discípulos más cercanos experimentaron su presencia y recibieron su mismo espíritu. 
Transformados por el Espíritu de Jesús, se convirtieron en continuadores de su obra formando la 
comunidad de los creyentes, la Iglesia.

Nuestro Adviento es una mirada hacia atrás, hacia aquel acontecimiento trascendental para vivirlo con
toda la intensidad, y celebrar que Dios se ha hecho hombre, que Dios ha entrado en nuestra historia, 
ha hecho suya nuestra debilidad y nos ha abierto el camino capaz de liberarnos del mal y del pecado.

Poder celebrar este hecho decisivo exige sumergirnos en los sentimientos del pueblo de Israel y 
despertar en nosotros una actitud de espera, de deseo de la venida del Señor, que nos libere y 
transforme nuestra vida en una nueva manera de vivir. A ello nos ayudan los profetas, con su 
esperanza y confianza en el Mesías que iba a venir, y María -el gran modelo del Adviento- que se sabe
pobre y frágil en un mundo necesitado de la acción salvadora de Dios y se abre a Él para hacer posible
su venida. María es modelo de espera gozosa del Señor que viene.

Nuestro Adviento es una mirada a nuestro entorno para celebrar la venida constante de Dios. Invitados
a vivir la venida histórica del Señor para experimentar su venida constante en las personas y los 
acontecimientos de nuestra vida, en todo lo que comparte nuestra cotidianidad.

Una venida que se hace constante en la oración, cuando le buscamos en el diálogo amoroso y dejamos que
Él sea nuestro compañero de camino. O cuando nos reunimos en su nombre, como comunidad creyente y 
celebramos los sacramentos, que es donde se hace presente de manera más viva el Espíritu de Jesús.

Nuestro Adviento es una mirada a la venida definitiva como horizonte final de nuestra existencia, donde la
esperanza proclama que nuestra historia no está condenada al fracaso, sino a compartir con toda la 
humanidad la vida plena de Dios. Una esperanza alegre y pacificadora que alienta en el camino y anima a 
la responsabilidad bajo la certeza de que una mano amorosa nos acogerá para eternizar nuestra vida.

https://comboni2000.org 1

https://comboni2000.org/


FIGURAS DEL ADVIENTO

1. UNA FIGURA DE LA ESPERA: ISAÍAS

La elección de las lecturas de Adviento nos ha puesto en frecuente contacto con Isaías. Conviene 
reflexionar un poco sobre su personalidad.

Los textos evangélicos no dicen nada de la personalidad del profeta Isaías, pero le citan. Incluso 
podemos decir que, a menudo, se le adivina presente en el pensamiento y hasta en las palabras de 
Cristo. Es el profeta por excelencia del tiempo de la espera; está asombrosamente cercano, es de los 
nuestros, de hoy. Lo está por su deseo de liberación, su deseo de lo absoluto de Dios; lo es en la lógica
bravura de toda su vida que es lucha y combate; lo es hasta en su arte literario, en el que nuestro siglo 
vuelve a encontrar su gusto por la imagen desnuda pero fuerte hasta la crudeza. Es uno de esos 
violentos a los que les es prometido por Cristo el Reino. Todo debe ceder ante este visionario, 
emocionado por el esplendor futuro del Reino de Dios que se inaugura con la venida de un Príncipe 
de paz y justicia. Encontramos en Isaías ese poder tranquilo e inquebrantable del que está poseído por 
el Espíritu que anuncia, sin otra alternativa y como pesándole lo que le dicta el Señor.

El profeta apenas es conocido por otra cosa que sus obras, pero éstas son tan características que a 
través de ellas podemos adivinar y amar su persona. Sorprendente proximidad de esta gran figura del 
siglo VIII antes de Cristo, que sentimos en medio de nosotros, cotidianamente, dominándonos desde 
su altura espiritual.

Isaías vivió en una época de esplendor y prosperidad. Rara vez los reinos de Judá y Samaría habían 
conocido tal optimismo y su posición política les permite ambiciosos sueños. Su religiosidad atribuye 
a Dios su fortuna política y su religión espera de él nuevos éxitos. En medio de este frágil paraíso, 
Isaías va a erguirse valerosamente y a cumplir con su misión: mostrar a su pueblo la ruina que le 
espera por su negligencia.

Perteneciente sin duda a la aristocracia de Jerusalén, alimentado por la literatura de sus predecesores, 
sobre todo Amós y Oseas, Isaías prevé como ellos, inspirado por su Dios, lo que será la historia de su 
país. Superando la situación presente en la que se entremezclan cobardías y compromisos, ve el 
castigo futuro que enderezará los caminos tortuosos.

Lodts escribe de los profetas: "Creyendo quizá reclamar una vuelta atrás, exigían un salto hacia adelante. 
Estos reaccionarios eran, al mismo tiempo, revolucionarios". Así las cosas, Isaías fue arrebatado por el 
Señor "el año de la muerte del rey Ozías", hacia el año 740, cuando estaba en el templo, con los labios 
purificados por una brasa traída por un serafín (Is 6, 113). A partir de este momento, Isaías ya no se 
pertenece. No porque sea un simple instrumento pasivo en las manos de Yahvé; al contrario, todo su 
dinamismo va a ponerse al servicio de su Dios, convirtiéndose en su mensajero. Mensajero terrible que 
anuncia el despojo de Israel al que sólo le quedará un pequeño soplo de vida.

Los comienzos de la obra de Isaías, que originarán la leyenda del buey y del asno del pesebre, marcan
su pensamiento y su papel. Yahvé lo es todo para Israel, pero Israel, más estúpido que el buey que 
conoce a su dueño, ignora a su Dios (Is 1, 2-3).

LA DONCELLA VA A DAR A LUZ

Pero Isaías no se aislará en el papel de predicador moralizante. Y así se convierte para siempre en el 
gran anunciador de la Parusía, de la venida de Yahvé. Así como Amós se había levantado contra la sed
de dominación que avivaba la brillante situación de Judá y Samaría en el siglo VIII, Isaías predice los 
cataclismos que se desencadenarán en el día de Yahvé (Is 2, 1-17). Ese día será para Israel el día del 
juicio. Para Isaías, como más tarde para San Pablo y San Juan, la venida del Señor lleva consigo el 
triunfo de la justicia. Por otra parte, los capítulos 7 al 11 nos van a describir al Príncipe que gobernará 
en la paz y la justicia (ls 7, 10-17).

https://comboni2000.org 2

https://comboni2000.org/


Es fundamental familiarizarse con el doble sentido de este texto. A aquel que no entre en la realidad 
ambivalente que comunica, le será totalmente imposible comprender la Escritura, incluso ciertos 
pasajes del Evangelio, y vivir plenamente la liturgia.

En efecto, en el evangelio del primer domingo de Adviento sobre el fin del mundo y la Parusía, los 
dos significados del Adviento dejan constancia de ese fenómeno propiamente bíblico en el que una 
doble realidad se significa por un mismo y único acontecimiento. El reino de Judá va a pasar por la 
devastación y la ruina. El nacimiento de Emmanuel, "Dios con nosotros", reconfortará a un reino 
dividido por el cisma de diez tribus. El anuncio de este nacimiento promete, pues, a los 
contemporáneos de Isaías y a los oyentes de su oráculo, la supervivencia del reino, a pesar del cisma y
la devastación. Príncipe y profeta, ese niño salvará por sí mismo a su país.

LA EDAD DE ORO

Pero, por otra parte, la presentación literaria del oráculo y el modo de insistir Isaías en el carácter liberador 
de este niño, cuyo nacimiento y juventud son dramáticos, hacen presentir que el profeta por encima del 
cuadro político de su tiempo, ve en este niño la salvación del mundo. Isaías subraya en sus ulteriores 
profecías los rasgos característicos del Mesías. Aquí se contenta con apuntarlos y se reserva para más tarde
el tratarlos uno a uno y modelarlos. El profeta describe así a este rey justo: (Is. 11, 1-9).

Se ha puesto en duda la atribución de este pasaje a Isaías, pero casi nadie niega actualmente de modo 
claro su autenticidad. Es fácil reconocer en él el texto de donde ha sacado la tradición los siete dones 
del Espíritu.

La profecía nos describe el tipo perfecto del Juez, completado, además, con las cualidades del 
guerrero, del sacerdote y del profeta. El restablecimiento de la justicia y del orden crean un nuevo 
mundo en el que las fuerzas y los seres se afrontan; un verdadero paraíso terrestre en el que las bestias
feroces conviven con los animales más tranquilos. El restablecimiento de la unidad perdida se debe al 
Príncipe de justicia.

Una vez más este texto tiene una doble interpretación. Ezequías va a subir al trono y este poema se 
escribe para él. Pero, ¿cómo un hombre frágil puede reunir en sí tan eminentes cualidades? ¿No 
vislumbra Isaías al Mesías a través de Ezequías? La Iglesia lo entiende así y hace leer este pasaje, 
sobre la llegada del justo, en los maitines del segundo domingo de Adviento.

En el capítulo segundo de su obra, hemos visto a Isaias anunciando una Parusía que a la vez será un 
juicio. En el capitulo 13, describe la caída de Babilonia tomada por Ciro. Y de nuevo, se nos invita a 
superar este acontecimiento histórico para ver la venida de Yahvé en su "día". La descripción de los 
cataclismos que se producirán la tomará Joel y la volveremos a encontrar en el Apocalipsis (Is 13, 9-
ll). Esta venida de Yahvé aplastará a aquel que haya querido igualarse a Dios. El Apocalipsis de Juan 
tomará parecidas imágenes para describir la derrota del diablo (cap. 14).

A partir del lunes de la segunda semana de Adviento, la Iglesia lee en los maitines largos pasajes del 
Apocalipsis de Isaías (cap. 24-27). La crítica actual está de acuerdo en no atribuirlos a Isaías. Pero 
estos poemas están muy en la línea de su pensamiento.

Evocan el día de Yahvé y la Parusía. Por eso, la Iglesia los toma durante este tiempo. Y esto confirma 
también el doble aspecto que la liturgia quiere dar al Adviento. Unas veces toma textos sobre 
Emmanuel, otras los pasajes que anuncian la Parusía.

Pero volvamos a Isaías. En los maitines del 4.° domingo de Adviento, volvemos a encontrarle en el 
momento que describe el advenimiento de Yahvé: "La tierra abrasada se trocará en estanque, y el país 
árido en manantial de aguas" (35, 7). Se reconoce el tema de la maldición de la creación en el Génesis.

Pero vuelve Yahvé que va a reconstruir el mundo. Al mismo tiempo, Isaías profetiza la acción curativa
de Jesús que anuncia el Reino: "Los ciegos ven, los cojos andan", signo que Juan Bautista toma de 
este poema de Isaías (35, 5-6).

https://comboni2000.org 3

https://comboni2000.org/


Podriamos sintetizar toda la obra del profeta reduciéndola a dos objetivos. El primero, llegar a la 
situación presente, histórica, y remediarla luchando. El segundo, describir un futuro mesiánico más 
lejano, una restauración del mundo. Así vemos a Isaías como un enviado de su Dios al que ha visto 
cara a cara. Como hipnotizado por Dios, el profeta no cesa de hablar de él en cada línea de su obra. Y, 
sin embargo, en sus descripciones se distingue por mostrar cómo Yahvé es el Santo y, por lo tanto, el 
impenetrable, el separado, Aquel que no se deja conocer. O, más bien, se le conoce por sus obras que, 
ante todo, es la justicia. Para restablecerla, Yahvé interviene continuamente en la marcha del mundo.

Aunque el profeta describe de modo literario esta intervención, ésta será de hecho y en su 
pensamiento, una intervención histórica. Sin embargo, en todo momento, al leer el poema, se supera 
esta perspectiva para alcanzar una era futura, la del Mesías.

Figura atractiva esta de Isaías, penetrado por la grandeza de su Dios, convencido de su intervención 
continua en la creación. Irrupción histórica de Dios, circunstanciada, contemporánea, pero anunciando
una intervención mayor, el advenimiento del Mesías. Este nacerá de una mujer y se introducirá así en 
la dinastía de David, tal como San Mateo nos la presenta al comienzo de su evangelio. Pero el 
advenimiento del Mesías no señala un límite; a través de él, Isaías hace que miremos hacia el día de 
Yahvé, día definitivo, terrible, pero día de justicia y paz, en el que el mundo se encontrará 
reconstruido en el orden y la unidad.

De este modo, volvemos a encontrar en Isaías las dos grandes perspectivas del Adviento.

2. UNA FIGURA DE LA ESPERA: JUAN BAUTISTA

Restringir el estrecho parentesco entre Juan Bautista e Isaías a dos coincidencias literarias sería no 
haber captado nada de la personalidad del Precursor ni de la de Isaías. Los dos coinciden en pensa-
miento y mensaje, son dos personalidades inseparables, cuyos papeles son prolongación uno de otro. 
Isaías está presente en Juan Bautista, como Juan Bautista está presente en aquél al que ha preparado el
camino y que dirá de él: "No ha surgido entre los nacidos de mujer uno mayor que Juan el Bautista".

Sólo conocemos a Isaías a través de sus escritos: en el caso de Juan Bautista es el Evangelio el que 
nos informa sobre su origen y sus palabras y actitudes.

San Lucas nos cuenta con detalle el anuncio del nacimiento de Juan (Lc 1, 5-25). Esta extraña entrada 
en escena de un ser que se convertirá en uno de los más importantes jalones de la realización de los 
planes divinos es muy del estilo del Antiguo Testamento. Todos los seres vivos debían ser destruidos 
por el diluvio, pero Noé v los suyos fueron salvados en el arca. Isaac nace de Sara, demasiado anciana
para dar a luz. David, joven y sin técnica de combate, derriba a Goliat. Moisés, futuro guía del pueblo 
de Israel, es encontrado en una cesta (designada en hebreo con la misma palabra que el arca) y 
salvado de la muerte. De esta manera, Dios quiere subrayar que él mismo toma la iniciativa de la 
salvación de su pueblo. El mismo elige instrumentos que emplea a su modo.

El anuncio del nacimiento de Juan es solemne. Se realiza en el marco litúrgico del templo. Desde la 
designación del nombre del niño, "Juan", que significa "Yahvé es favorable", todo es concreta 
preparación divina del instrumento que el Señor ha elegido. Su llegada no pasará desapercibida y 
muchos se gozarán en su nacimiento (Lc 1, 14); se abstendrá de vino y bebidas embriagantes, será un 
niño consagrado y, como lo prescribe el libro de los Números (6, 1), no beberá vino ni licor 
fermentado. Este "nazir" es ya signo de su vocación de asceta. El Espíritu habita en él desde el seno 
de su madre. A su vocación de asceta se une la de guía de su pueblo (Lc 1, 17). Precederá al Mesías, 
papel que Malaquías (3, 23) atribuía a Elías. Su circuncisión, hecho característico, muestra también la 
elección divina: nadie en su parentela lleva el nombre de Juan (Lc 1, 61), pero el Señor quiere que se 
le llame así cambiando las costumbres. El Señor es quien le ha elegido, es él quien dirige todo y guía 
a su pueblo.

https://comboni2000.org 4

https://comboni2000.org/


BENEDICTUS DEUS ISRAEL

El nacimiento de Juan es motivo de un admirable poema que, a la vez, es acción de gracias y 
descripción del futuro papel del niño. Este poema lo canta la Iglesia cada día al final de los Laudes 
reavivando su acción de gracias por la salvación que Dios le ha dado y en reconocimiento porque 
Juan sigue mostrándole "el camino de la paz". Juan Bautista es el signo de la irrupción de Dios en su 
pueblo. El Señor le visita, le libra, realiza la alianza que había prometido. El papel del precursor es 
muy preciso: prepara los caminos del Señor (Is 40, 3), da a su pueblo el "conocimiento de la 
salvación.

Todo el afán especulativo y contemplativo de Israel es conocer la salvación, las maravillas del 
designio de Dios sobre su pueblo. El conocimiento de esa salvación provoca en él la acción de 
gracias, la bendición, la proclamación de los beneficios de Dios que se expresa por el "Bendito sea el 
Señor, Dios de Israel".

Esta es la forma tradicional de oración de acción de gracias que admira los designios de Dios. Con 
estos mismos términos el servidor de Abrahán bendice a Yahvé (Gn 24, 26). Así también se expresa 
Jetró, suegro de Moisés, reaccionando ante el relato admirable de lo que Yahvé había hecho para 
librar a Israel de los egipcios (Ex 18, 10). La salvación es la remisión de los pecados, obra de la 
misericordiosa ternura de nuestro Dios (Lc 1, 77-78).

Juan deberá, pues, anunciar un bautismo en el Espíritu para remisión de los pecados. Pero este 
bautismo no tendrá sólo este efecto negativo. Será iluminación. La misericordiosa ternura de Dios 
enviará al Mesías que, según dos pasajes de Isaías (9, 1 y 42, 7), recogidos por Cristo (Jn 8, 12), 
"iluminará a los que se hallan sentados en tinieblas y sombras de muerte" (Lc 1, 79).

El papel de Juan, "allanar el camino del Señor". El lo sabe y se designa a sí mismo, refiriéndose a 
Isaías (40, 3), como la voz que clama en el desierto: "Allanad el camino del Señor". Más 
positivamente todavía, deberá mostrar a aquel que está en medio de los hombres, pero que éstos no le 
conocen (Jn 1, 26) y a quien llama, cuando le ve venir: "Cordero de Dios, que quita el pecado del 
mundo" (Jn 1, 29).

Juan corresponde y quiere corresponder a lo que se ha dicho y previsto sobre él. Debe dar testimonio 
de la presencia del Mesías. El modo de llamarle indica ya lo que el Mesías representa para él: es el 
"Cordero de Dios". El Levítico, en el capítulo 14, describe la inmolación del cordero en expiación por
la impureza legal. Al leer este pasaje, Juan el evangelista piensa en el servidor de Yahvé, descrito por 
Isaías en el capítulo 53, que lleva sobre sí los pecados de Israel. Juan Bautista, al mostrar a Cristo a 
sus discípulos, le ve como la verdadera Pascua que supera la del Éxodo (12, 1) y de la que el universo 
obtendrá la salvación.

Toda la grandeza de Juan Bautista le viene de su humildad y ocultamiento. Resplandece con la 
radiante luz del Mesías pero no quiere de ningún modo hacerle pantalla: "Es preciso que él crezca v 
que yo disminuya" (Jn 3, 30).

TODOS VERÁN LA SALVACIÓN DE DIOS

El sentido exacto de su papel, su voluntad de ocultamiento, han hecho del Bautista una figura siempre
actual a través de los siglos. No se puede hablar de él sin hablar de Cristo, pero la Iglesia no recuerda 
nunca la venida de Cristo sin recordar al Precursor. No sólo el Precursor está unido a la venida de 
Cristo, sino también a su obra, que anuncia: la redención del mundo y su reconstrucción hasta la 
Parusía. Cada año la Iglesia nos hace actual el testimonio de Juan y de su actitud frente a su mensaje.

De este modo, Juan esta siempre presente durante la liturgia de Adviento. En realidad, su ejemplo 
debe permanecer constantemente ante los ojos de la Iglesia. La Iglesia, y cada uno de nosotros en ella,
tiene como misión preparar los caminos del Señor, anunciar la Buena Noticia. Pero recibirla exige la 
conversión.

https://comboni2000.org 5

https://comboni2000.org/


Entrar en contacto con Cristo supone el desprendimiento de uno mismo. Sin esta ascesis, Cristo puede
estar en medio de nosotros sin ser reconocido (Jn l, 26). Como Juan, la Iglesia y sus fieles tienen el 
deber de no hacer pantalla a la luz, sino de dar testimonio de ella (Jn 1, 7). La esposa, la Iglesia, debe 
ceder el puesto al Esposo. Ella es testimonio y debe ocultarse ante aquel a quien testimonia. Papel 
difícil el estar presente ante el mundo, firmemente presente hasta el martirio. como Juan, sin impulsar 
una "institución" en vez de impulsar la persona de Cristo. Papel misionero siempre difícil el de 
anunciar la Buena Noticia y no una raza, una civilización, una cultura o un país: "Es preciso que él 
crezca v que yo disminuya" (Jn 3, 30). Anunciar la Buena Noticia y no una determinada 
espiritualidad, una determinada orden religiosa, una determinada acción católica especializada; como 
Juan, mostrar a sus propios discípulos donde está para ellos el "Cordero de Dios" y no acapararlos 
como si fuéramos nosotros la luz que les va a iluminar.

Esta debe ser una lección siempre presente y necesaria, así como también la de la ascesis del desierto 
y la del recogimiento en el amor para dar mejor testimonio. La elocuencia del silencio en el desierto 
es fundamental a todo verdadero y eficaz anuncio de la Buena Noticia. Orígenes escribe en su 
comentario sobre San Lucas (Lc 4): En cuanto a mí, pienso que el misterio de Juan, todavía hoy, se 
realiza en el mundo". La Iglesia, en realidad, continúa el papel del Precursor; nos muestra a Cristo, 
nos encamina hacia la venida del Señor.

Durante el Adviento, la gran figura del Bautista se nos presenta viva para nosotros, hombres del siglo 
XX, en camino hacia el día de Cristo. El mismo Cristo, tomando el texto de Malaquías (3,1), nos 
habla de Juan como "mensajero" (4); Juan se designa a sí mismo como tal. San Lucas describe a Juan 
como un predicador que llama a la conversión absoluta y exige la renovación: "Que los valles se 
levanten, que montes y colinas se abajen, que lo torcido se enderece, y lo escabroso se iguale. Se 
revelará la gloria del Señor y todos los hombres la verán juntos". Así se expresaba Isaías (40, 5-6) en 
un poema tomado por Lucas para mostrar la obra de Juan. Se trata de una renovación, de un cambio, 
de una conversión que reside, sobre todo, en un esfuerzo para volver a la caridad, al amor a los otros 
(Lc 3, 10-14).

Lucas resume en una frase toda la actividad de Juan: "Anunciaba al pueblo la Buena Noticia" (Lc 3, 
18). Preparar los caminos del Señor, anunciar la Buena Noticia, es el papel de Juan y el que nos 
exhorta a que nosotros desempeñemos.

Hoy, este papel no es más sencillo que en los tiempos de Juan y nos incumbe a cada uno de nosotros. 
El martirio de Juan tuvo su origen en la franca honestidad con que denunció el pecado. Compromisos 
de hoy, bajo el pretexto de amplias aperturas al mundo, tienen el peligro, para muchos cristianos, de 
tapar actitudes de tipo Herodes; es decir, apagar la voz. Se da un contraste sorprendente: en un tiempo 
en el que se exige autenticidad, se intenta también apagar la voz del que anuncia y exige. Paradoja que
no es la única en la vida de los hombres y a la que debemos estar atentos. Juan Bautista anunció al 
Cordero de Dios. El es el primero que llamó así a Cristo, adelantándose al Apocalipsis que nos invita 
a las bodas del Cordero triunfante después de dar su sangre para rescatar al mundo. Por eso, cada vez 
que recibimos la invitación a las bodas del Cordero, no podemos participar en el festín eucarístico sin 
anunciar, al mismo tiempo, la muerte del Señor, su resurrección y las exigencias que esto lleva 
consigo para los bautizados en esta muerte y esta resurrección. Es la lógica implacable de la existencia
cristiana, inaugurada por Juan y llevada hasta el testimonio de su sangre.

Citemos aquí el bello Prefacio introducido en nuestra liturgia para la fiesta del martirio de San Juan 
Bautista, que resume admirablemente su vida y su papel:

"Porque él saltó de alegría en el vientre de su madre, al llegar el Salvador de los hombres, y su 
nacimiento fue motivo de gozo para muchos. El fue escogido entre todos los profetas para mostrar a 
las gentes al Cordero que quita el pecado del mundo. El bautizó en el Jordán al autor del bautismo, y 
el agua viva tiene desde entonces poder de salvación para los hombres. Y él dio, por fin, su sangre 
como supremo testimonio por el nombre de Cristo".

https://comboni2000.org 6

https://comboni2000.org/


3. UNA FIGURA DE LA ESPERA, NUESTRA SEÑORA

Indudablemente, las celebraciones eucarísticas nos inducen a alabar y recordar a María. Pero, sobre 
todo la Liturgia de las Horas contiene numerosos textos de alabanza a la Virgen.

En primer lugar, cada día en Tercia, en Sexta y en Nona hay una antífona que se refiere a la Virgen 
María: "Los profetas anunciaron que el Salvador nacería de María Virgen" (Tercia) - "El ángel Gabriel
saludó a María, diciendo: Alégrate, llena de gracia, el Señor está contigo, bendita tú entre las mujeres"
(Sexta) - "María dijo: ¿Qué significa este saludo? Me quedo perpleja ante estas palabras de que daré a 
luz un Rey sin perder mi virginidad" (Nona).

En las vísperas del primer domingo de Adviento, la antífona del Magnificat está tomada del evangelio
de la anunciación: "No temas, María, porque has encontrado gracia ante Dios. Concebirás en tu seno y
darás a luz un hijo". El lunes de esta primera semana, en las vísperas, la antífona del Magnificat será: 
"El ángel del Señor anunció a María y concibió por obra del Espíritu Santo".

En las vísperas del jueves se canta: "Bendita tú entre las mujeres". En las vísperas del segundo domingo de
Adviento: "Dichosa tú, María, que has creído, porque lo que te ha dicho el Señor se cumplirá". En los 
laudes del miércoles hay una lectura tomada del capítulo 7 de Isaías: "Mirad: la Virgen ha concebido y 
dará a luz un hijo, y le pondrá por nombre Emmanuel...". El responsorio del viernes después de la segunda
lectura del oficio, está tomado del evangelio de la anunciación en Lc 1, 26, etc... Y podríamos continuar 
con una enumeración que resultaría molesta. Sin embargo, serviría para convencernos de que es falso lo 
que se ha dicho y escrito que la liturgia había olvidado el culto a la Virgen.

Bastaría con citar aquí los versículos y las lecturas que hablan de ella para convencer a aquellos que, 
sin querer oír razones, mantienen semejante opinión. Esta enumeración algo árida interesa al menos 
porque muestra cómo la presencia de la Virgen es constante en los Oficios de Adviento, así como en 
el recuerdo de la primera venida de su Hijo y en la tensión de su vuelta al final de los tiempos.

Debemos hablar de la celebración de la fiesta del 8 de diciembre, durante el Adviento. Aunque se 
inserta fácilmente en el tema de la Natividad, sin embargo nos equivocaríamos encerrándola en este 
único tema. Esta celebración, como las demás, va en la línea de las perspectivas del Antiguo 
Testamento, el Nuevo y de nuestra tensión hacia el fin de los tiempos. "Fin del pueblo de Dios bajo la 
Antigua Alianza, María es, del mismo modo, el principio del pueblo de Dios bajo la economía de la 
Nueva y Eterna Alianza. Bajo este doble aspecto, María anuncia, prefigura y realiza con antelación, 
toda la santidad que será realizada escatológicamente por la Iglesia al llegar a su propia perfección" 
(L. BOUYER) La Virgen "sin mancha, ni arruga" (Ef 5, 27) que debe presentarse al final de los 
tiempos, es la Iglesia. De este modo, María es la promesa ya realizada y la seguridad plenamente 
actual de lo que nosotros mismos, todos juntos, llegaremos a ser.

Orígenes escribió del Precursor que "el misterio de Juan, incluso hoy, se realiza en el mundo", y 
debemos decir lo mismo de la Virgen. Su propio misterio se realiza también en el mundo y, durante el 
tiempo de Adviento, la Iglesia nos ayuda a contemplar a Nuestra Señora, Madre de Dios, como 
siempre presente.

Podríamos decir, con todos los matices y el respeto debido a una devoción ciertamente beneficiosa en 
el mundo entero, ayer y hoy, que para muchos cristianos y a pesar de la vuelta a la Biblia y a la 
liturgia, la devoción mariana está sujeta tanto a un cierto sentimentalismo anticuado como a excesos 
en actitudes, lenguaje y, a veces, incluso, culto.

Sin duda, la Iglesia tiene el derecho y hasta el deber de escoger nuevas formas para su piedad. 
Indudablemente también, su entrega a las necesidades espirituales en cada momento histórico le conduce a
desarrollar una determinada forma de devoción con el pretexto de que no es inspiración bíblica y litúrgica, 
sin haber proporcionado de antemano a los fieles un alimento espiritual más sólido. Dicho esto, no parece 
fuera de lugar comprobar los múltiples esfuerzos realizados alrededor del "mes de mayo" y, también el 
olvido casi total en que se ha dejado el tiempo mariano de Adviento. Hay que respetar la instauración del 

https://comboni2000.org 7

https://comboni2000.org/


"mes de María", pero no se puede admitir que una tradición tan antigua en la Iglesia como la veneración 
de la Virgen durante el Adviento permanezca en la sombra y casi en la ignorancia.

Si los "meses de María" frecuentemente corren el riesgo de ofrecernos una piedad sentimental, 
anecdótica y sin base escriturística y dogmática muy seguras, la liturgia del Adviento da a nuestra 
piedad mariana una sólida trama. Muchos cristianos están todavía tan inconscientes de esta presencia 
de la Madre de Dios durante el Adviento que celebran la Inmaculada Concepción como una fiesta 
encerrada en sí misma, en estrecha unión con los acontecimientos de Lourdes y sin pensar en su 
relación con la liturgia del Tiempo. En este punto, se nos ofrece un amplio campo de trabajo pastoral. 
No se trata de destruir una devoción recomendada por la Iglesia, sino de restablecer una jerarquía de 
valores, de volver a conceder su primacía a la celebración litúrgica del Adviento con formas distintas, 
incluso más desarrolladas, de la devoción mariana. Aunque para una madre el nacimiento de su hijo 
supone una fiesta, que marca su alma para siempre, también es cierto que la preparación de este 
nacimiento es un tiempo privilegiado en el que la madre desarrolla ya con su hijo una intimidad muy 
particular. Aunque Navidad es para María la fiesta más señalada de su maternidad, el Adviento, que 
prepara esta fiesta, es para ella un tiempo de elección.

Adrien Nocent, El Año Liturgico: Celebrar a JC 
1 - Introducción y Adviento (Sal Terrae Santander 1979)

https://comboni2000.org 8

https://comboni2000.org/

	Tres miradas y tres figuras del Adviento Adrien Nocent
	TRES MIRADAS
	Adviento: El Señor vino, viene y vendrá

	FIGURAS DEL ADVIENTO
	1. UNA FIGURA DE LA ESPERA: ISAÍAS
	LA DONCELLA VA A DAR A LUZ
	LA EDAD DE ORO

	2. UNA FIGURA DE LA ESPERA: JUAN BAUTISTA
	BENEDICTUS DEUS ISRAEL
	TODOS VERÁN LA SALVACIÓN DE DIOS

	3. UNA FIGURA DE LA ESPERA, NUESTRA SEÑORA


