
Attualità di Daniele Comboni e della sua iniziativa missionaria 
Manuel Augusto Lopes Ferreira

Introduzione:

1.- Vorrei invitarvi a guardare alla figura di San Daniele Comboni (1831-1881) collocandola sullo 
sfondo del movimento missionario dell’Ottocento, il contesto nel quale dobbiamo collocare tutti i 
fondatori missionari di quel secolo…

2.- Lo scopo di questo esercizio non è (solo) storico, teorico; è anche pratico e ha una dimensione di 
utilità immediata: favorire un confronto col nostro tempo, con la stagione di cambiamento epocale che
viviamo nella Chiesa, all’inizio del secolo XXI.

3.- In questo senso, l’esercizio che ci proponiamo avrebbe un doppio scopo: 

- da una parte, cogliere la testimonianza di san Daniele Comboni, dichiarato dalla Chiesa (con la sua 
canonizzazione all’inizio del secolo, 5 ottobre 2003) maestro di vita e di missione cristiana per il 
nostro tempo e per tutti, non solo per i comboniani e le comboniane; 

- dall’altra, favorire un’apertura, critica ma sempre generosa, alla proposta di una nuova 
configurazione missionaria della Chiesa, fatta da Papa Francesco e portata avanti come una linea di 
forza di questo pontificato, dal 2013 a oggi. Questa proposta ha avuto i momenti alti con la 
pubblicazione della Evangelii gaudium, della Laudato Si’ e della Fratelli tutti (assieme al sinodo 
sull’Amazonia) ma forse, secondo alcuni, è già in fase discendente, a giudicare dai sondaggi. Il 
pontificato continua e il Papa felicemente è in buona salute (come lui stesso ha confermato al ritorno 
dall’ultimo viaggio); ma forse, per noi, missionari e ministri della Chiesa, occorre superare la fase 
delle citazioni spontanee del Papa, alla giornata e per un consumo immediato, per entrare in una fase 
di valutazione e capire quello che resterà del pontificato e aprirci effettivamente alle proposte nuove, 
di fondo, come opportunità per riconfigurare la Chiesa di questo secolo. La sfida, soprattutto per gli 
istituti missionari, è fare tesoro dell’insegnamento di Papa Francesco e del suo pontificato e discernere
cosa, di quello che il Papa dice per la Chiesa tutta, ci riguarda in prima persona e può essere 
determinante nella nostra configurazione missionaria. L’attuale percorso sinodale, che rilancia il 
pontificato con la proposta di un momento di ascolto ecclesiale reciproco, certamente ci aiuterà in 
questo ascolto e discernimento.

4.- In questo senso, ancora, la proposta dell’attualità del Comboni, non deriva dalla mania dei 
comboniani di pensare che tra i missionari siamo i migliori (il monito sull’autoreferenzialità ci 
riguarda, eccome!). Deriva, invece, dall’apprezzamento di uno storico della Chiesa come il gesuita 
Giacomo Martina (1924-2012), docente di Storia della Chiesa all’Università Gregoriana (dal 1964 al 
1974), che ai suoi studenti diceva che, tra i fondatori missionari dell’Ottocento, Comboni, anche se 
era il più polemico, era anche quello che avrebbe avuto più probabilità di essere canonizzato dalla 
Chiesa. Per una semplice ragione: mentre gli altri fondatori avevano incarichi e ruoli qui, in Europa, 
fondavano istituti e mandavano i loro in missione, Daniele Comboni era missionario in Africa, 
fondava istituti che affidava ad altri per ritornare in Africa e morire sulla frontiera della sua missione.

5.- Aggiungo, a questa introduzione, che sta già diventando troppo lunga, una nota personale. Sono 
molto contento di essere qui con voi, Arcivescovo e presbiterio della diocesi di Milano, alla quale io e 
molti della mia generazione guardiamo come cantiere di fermento e di aperture pastorali e 
apostoliche. Ricordo che agli inizi della mia vita missionaria comboniana e di impegno nella 
comunicazione sociale (stampa missionaria) mi sono dato da fare (con un altro prete diocesano che 
lavorava per la televisione a Lisbona) per venire a Milano e partecipare ad un convegno sulla 
comunicazione nella Chiesa (inizio degli anni ‘80), in cui il relatore principale era l’allora arcivescovo
Martini. Oggi, la dimensione del nostro incontro è più semplice e modesta, ma sempre piena di 
significato e portatrice di speranza per me.

https://comboni2000.org 1

https://comboni2000.org/


Lo sguardo su Comboni e sul movimento missionario dell’Ottocento

Veniamo, adesso, al nostro sguardo su Comboni, nel contesto del movimento missionario 
dell’Ottocento (seconda metà di quel secolo). Ricordiamo un aspetto che forse già conosciamo da 
quanto sappiamo della storia. Dopo la Rivoluzione francese e, di conseguenza, dopo lo scioglimento 
degli ordini religiosi e l’incameramento delle loro proprietà da parte dello stato, la Chiesa arriva alla 
fine del Settecento in uno stato deplorevole, soprattutto per quanto riguarda l’impegno missionario nei
continenti, con appena qualche centinaio di missionari (qualcuno parla di 300), prevalentemente 
membri di ordini religiosi, in Asia e America del Sud; e col modello della sua presenza missionaria in 
crisi (modello che si appoggia sul ius commissionis e sulla protezione delle potenze coloniali 
europee). 

Mentre la Santa Sede e Propaganda Fide si ripensano e prendono tempo per riformulare il modello di 
missione (praticamente un secolo, con la Maximum Illud di Benedetto XV, del 30 novembre del 
1919), un movimento missionario che nasce dal basso si afferma e fruttifica nella Chiesa (nord 
dell’Italia, centro Europa, Austria e Germania, Francia e Belgio); alla fine dell’Ottocento i missionari 
presenti in Africa, Asia e America sono decine di migliaia, inquadrati in nuove forme di vita fraterna 
per la missione, tra cui gli istituti missionari. Non possiamo qui trattenerci sulle ragioni che spiegano 
questa crescita; ci basta prendere nota di alcuni aspetti che possono essere illuminanti per noi oggi.

1.- La presenza, il ruolo e l’iniziativa dei laici 

Il primo aspetto, sorprendente, può essere la presenza dei laici. Quando cominciamo a leggere sulle 
iniziative missionarie dell’Ottocento (verso l’Africa centrale, per esempio…) restiamo impressionati 
dall’alto numero di laici che facevano parte delle spedizioni missionarie (artigiani, maestri di 
professioni…). In alcune delle spedizioni organizzate dal Comboni erano addirittura la maggioranza 
(tra laici e fratelli).

L’Ottocento comincia in Europa con un diffuso interesse per la conoscenza dell’Africa Centrale, 
ancora avvolta nel mistero per quanto riguardava i suoi popoli e la sua geografia (si cercavano le 
sorgenti del Nilo, si facevano spedizioni di esplorazione dei territori e delle tribù che li abitavano). 
Circolavano diari e resoconti di queste spedizioni, facendo aumentare l’interesse culturale, economico
e politico, in un crescendo che avrà il suo momento decisivo nella Conferenza di Berlino, del 1885, 
che, purtroppo, sancì la spartizione dell’Africa tra le potenze europee del tempo.

Il movimento missionario sposò questo interesse per l’Africa. Gli storici parlano dell’idealismo che lo
ha caratterizzato. I laici che partivano con le spedizioni avevano, infatti, questo forte sentimento di 
ottimismo riguardo alla trasformazione sociale e culturale dei popoli: credevano, soprattutto, nel 
valore, nella differenza che il Vangelo poteva fare in questo processo, come lievito di trasformazione; 
credevano nelle capacità delle persone e dei popoli africani, che volevano iniziare alle tecniche e alle 
arti trasformative.

Su questo presupposto, il Vangelo come lievito di trasformazione e le capacità delle persone come 
punto di partenza, Daniele Comboni ha anche costruito la sua visione e metodologia missionaria, che 
ha proposto nel Piano per la Rigenerazione dell’Africa, scritto in seguito a un tempo forte di 
discernimento sul da farsi, nel giugno del 1864. Comboni parla di rigenerazione, pensando ad una 
trasformazione integrale, innescata dal Vangelo, e vede gli africani come protagonisti, soggetti della 
propria trasformazione sociale, politica, economica, religiosa. In fedeltà a questa visione, a Khartoum 
ed El Obeid, accanto all’edificio della chiesa, vengono costruite rudimentali scuole di arti e uffici, per 
ragazzi e ragazze, uomini e donne.

Oggi, in Africa e altrove, abbiamo disinvestito nella formazione delle persone (noi comboniani 
abbiamo abbandonato collegi, scuole, politecnici con una grande tradizione…) e abbiamo promosso 
una trasformazione sociale non illuminata dal Vangelo (più tecnica e professionale) a base di piccoli 
progetti, più o meno indirizzati ai bisogni immediati delle persone e comunità (acqua, luce, salute…).

https://comboni2000.org 2

https://comboni2000.org/


I laici, poi, in alcuni ambiti dell’Occidente, sembrano aver perso quell’ottimismo per vivere e calare il 
Vangelo negli ambiti decisivi della trasformazione sociale. Nel dopo Vaticano II c’è stata una ripresa di 
questa visione, si è raccolta questa sfida, in seguito al riconoscimento dell’autonomia del mondo secolare e 
all’appello del Concilio ai laici, a testimoniare la fede in questo ambito secolare come loro ambito specifico.

Oggi, però, sembra che viviamo un rifugiarsi dei laici nell’ambito interno della Chiesa, con la ricerca 
di un nuovo ruolo nella liturgia e nei ministeri ordinati e non ordinati, nell’amministrazione e 
nell’esercizio del potere nella Chiesa. Così, agli occhi di alcuni, invece che mirare alla trasformazione
della società ispirata al Vangelo, i laici stanno diventano protagonisti di una trasformazione (giuridica 
e canonica) della Chiesa ispirata ai criteri della società in cui vivono (democrazia interna, uguaglianza
di genere e quote nell’esercizio dell’autorità e nei ministeri, adozione di un concetto secolare di 
famiglia con la pretesa omologazione tra famiglie e unioni dello stesso sesso).

Lo sguardo sulla nostra situazione oggi ha molte letture che certamente si completeranno a vicenda. 
Dal confronto col movimento missionario dell’Ottocento ci viene una chiara sfida: recuperare 
l’ottimismo e la fede nella forza del Vangelo per la trasformazione sociale. Papa Francesco parla della 
“gioia del Vangelo” e affida ai laici questa sfida, con l’invito a non lasciarsi rubare la gioia del 
Vangelo e dell’incontro con gli altri, persone e popoli, negli ambiti concreti della loro vita.

2.- Il protagonismo del clero diocesano

Il secondo elemento che ci colpisce nel movimento missionario dell’Ottocento è il ruolo e il protagonismo 
del clero di origine diocesana nelle varie iniziative missionarie. Nelle prime spedizioni verso l’Africa 
Centrale troviamo nomi di sacerdoti diocesani e i membri delle nuove fraternità apostoliche e istituti 
missionari provengono soprattutto dal clero diocesano (diocesi del nord Italia, Austria e Germania). 

Le iniziative missionarie hanno una chiara matrice diocesana, alimentate dalle nuove forme di 
spiritualità (devozione al Cuore di Cristo: Caritas Christi urget nos!) che sta rinnovando la vita 
cristiana nelle parrocchie e diocesi. I fondatori appaiono molto radicati nelle loro Chiese locali, 
radicamento alimentato da ruoli che svolgono, amicizie, contatti, visite... 

Le nuove fraternità appaiono istanze di ricerca di nuove vie apostoliche e attraggono il clero. 
Comboni e i primi comboniani vivono un forte radicamento nella Chiesa di Verona (come il Pime a 
Milano e i Saveriani a Parma, i missionari della Consolata a Torino…). E questa matrice di Chiesa 
locale si apre a un respiro più ampio verso altre Chiese locali e fa nascere un senso, una coscienza di 
missione come iniziativa ecclesiale, cattolica, da svolgersi in un contesto di comunione con altre 
Chiese e di collaborazione tra le forze ecclesiali.

Daniele Comboni respira questo contesto e abbraccia questa nuova visione, sia nel Piano per la 
Rigenerazione dell’Africa, a cui abbiamo già fatto riferimento, sia nel Postulatum a favore dei Neri 
dell’Africa Centrale, presentato ai Padri del Concilio Vaticano I (1870): propone un’iniziativa 
missionaria che coinvolga tutte le forze vive della Chiesa; parte con iniziative di collaborazione (con i
Camilliani e i Francescani) e poi fonda il suo Istituto che vuole “sia un’opera cattolica e non italiana, 
tedesca o francese”. In questo, parte avvantaggiato, dato che Verona è sotto l’Austria e Comboni ha 
stabilito contatti con le diocesi del centro Europa e può contare subito su candidati austriaci, tedeschi 
e belgi, consacrando dall’inizio un’apertura internazionale che negli altri istituti arriverà solo più tardi.

Questi sacerdoti erano conosciuti come “missionari apostolici” e come tali erano riconosciuti da 
Propaganda Fide che li appoggiava, per due motivi; uno politico, riprendere il controllo delle missioni
cattoliche sottraendole all’influenza politica degli Stati; e un altro ecclesiale, cioè, ritirare le iniziative 
missionarie dal controllo e dai costringimenti dei grandi ordini religiosi (francescani, domenicani, 
agostiniani, gesuiti…).

Se guardiamo al nostro tempo, il confronto fra questo protagonismo del clero di allora e il 
coinvolgimento del nostro clero nella missione universale della Chiesa evidenzia un passivo e un vuoto. 
Da una parte, si sono aperti cammini nuovi, come quelli dei sacerdoti Fidei Donum, in seguito 

https://comboni2000.org 3

https://comboni2000.org/


all’omonima enciclica di papa Pio XII, ma anche questo modello d’inserimento del clero diocesano 
nella missione universale sembra essere entrato in una fase di esaurimento delle sue possibilità, per la 
mancanza generalizzata di vocazioni sacerdotali nelle diocesi e per l’invecchiamento del clero 
diocesano. Dall’altra, e questa sembra essere la conseguenza più significativa dell’attuale processo, il 
clero diocesano non si ritrova nelle iniziative degli istituti missionari, non si riconosce negli istituti 
missionari né li riconosce come espressione missionaria delle loro comunità parrocchiali e diocesane. È 
subentrata qui una scollatura, un distanziamento progressivo tra diocesi e istituti missionari, agli 
antipodi della situazione dell’Ottocento, e per il quale abbiamo tutti qualche responsabilità, anche le 
società di vita apostolica e noi degli istituti missionari che abbiamo cercato di promuovere un’inserzione
nella Chiesa locale partendo sempre da noi stessi, dai nostri programmi e priorità, invece di metterci 
all’ascolto delle Chiese locali e cercare nuovi cammini d’inserimento del carisma missionario. Al di là 
delle eventuali responsabilità reciproche, che qui non è il momento di approfondire, resta il fatto che la 
presente situazione significa una perdita per la Chiesa e per il Vangelo di Cristo; il suo eventuale 
superamento potrà indicare una nuova stagione di fecondità apostolica. 

3.- La sintesi (integrazione) tra la visione (mistica) e metodologia missionaria

I missionari dell’Ottocento, i fondatori in particolare, erano convinti che bisognava avere un approccio 
nuovo all’evangelizzazione. Daniele Comboni, in particolare, aveva percepito questo a proprie spese, 
nell’esperienza fallimentare della prima spedizione missionaria in Africa Centrale, ancora come membro 
dell’istituto Mazza. Da allora, era in attesa del movimento dello Spirito, alla ricerca di una nuova visione e 
metodologia missionaria, poi proposta nelle varie edizioni del Piano, che mirava alla formazione di 
comunità cristiane e di un clero locale come obiettivi immediati dell’iniziativa missionaria. 

Propaganda Fide vedeva di buon occhio questa ricerca di una metodologia missionaria da parte degli 
istituti missionari e delle altre fraternità apostoliche dell’Ottocento, cogliendovi un’opportunità nuova 
per la missione cristiana nel mondo. Con l’andare del tempo, si afferma una metodologia missionaria, 
passata poi al Novecento, con le seguenti caratteristiche: 

- più leggera ed efficace, itinerante, che cerca un incontro con le persone e i popoli, attraverso lo 
studio e la conoscenza delle loro lingue e una presenza continuata nei villaggi e comunità;

- una metodologia che rimetteva al centro il primo annuncio, con il battesimo e l’organizzazione dei 
catecumenati e l’iniziazione alla vita cristiana di individui e comunità;

- una scommessa sulla formazione delle persone e dei ministeri (catechisti) e sulla preparazione del 
clero locale.

Nel caso dell’Africa, questa metodologia si è mostrata chiaramente vincente e ha permesso il 
radicamento del cristianesimo nel continente a sud del Sahara, di cui vediamo i benefici nel presente. 
Nel nostro tempo e in seguito al Vaticano II questa metodologia è entrata in un percorso di revisione, 
di arricchimento, per integrare elementi nuovi (come l’inculturazione, in Africa, e la trasformazione 
sociale e politica, in America Latina…). 

Siamo arrivati all’oggi, in questo inizio del secolo XXI, con una grande ricchezza di proposte, a livello di 
visione, di idee, ma senza la capacità di fare la sintesi; anche qui sembra che viviamo una scollatura e 
facciamo fatica ad articolare una metodologia missionaria efficace, in Africa come negli altri continenti, 
che integri visione innovatrice e pratica sostenibile. Il rischio è di confondere le idee, gli ideali, con la 
realtà e di pensare che basti affermare un’idea per aver compiuto la trasformazione ecclesiale desiderata 
(anche qui Papa Francesco ci ricorda che la realtà ha il primato sull’ideologia, il terzo dei principi per il 
discernimento proposti nella Evangelii Gaudium); e che la sfida più esigente è quella di riuscire ad 
elaborare la sintesi e dare vita ad una metodologia missionaria, di evangelizzazione per il nostro tempo. 
Questa sfida diventa più difficile se teniamo conto del dilagare della “realtà” virtuale/digitale con 
l’affermarsi delle reti sociali; queste de-costruiscono, smontano, specie tra i giovani, i presupposti della 
vita cristiana come cammino assieme (l’incontro personale, la parola, la comunità, l’esperienza 
sacramentale, l’impegno di vita… che scompaiono nella fruizione individuale della rete sociale).

https://comboni2000.org 4

https://comboni2000.org/


4.- La presenza delle donne

A conclusione, riferiamo un altro elemento-sorpresa nel nostro sguardo sul movimento missionario 
dell’Ottocento: l’emergenza, la presenza delle donne nella missione della Chiesa. Ricordiamo, solo e 
brevemente, che in precedenza la missione era cosa da uomini; in Africa, senza dubbio. 

Daniele Comboni appare qui come pioniere nel capire il ruolo fondamentale delle donne nei processi di 
trasformazione sociale e la conseguente importanza della presenza femminile nell’incontro del 
cristianesimo con i popoli africani. Nel Piano per la Rigenerazione dell’Africa prevede la formazione 
delle donne al pari di quella degli uomini. Nell’implementazione della sua metodologia missionaria, porta 
in Africa Centrale le donne missionarie (le donne del Vangelo, come le chiamava): prima, le Suore 
francesi di San Giuseppe dell’Apparizione e poi le Pie Madri della Nigrizia, da lui fondate. Ad animarlo a 
fare questi passi pionieristici e certamente pieni di rischi e di sfide (se guardiamo alle condizioni di vita in 
Africa Centrale a quel tempo), c’è una visione di missione condivisa, di una comune dignità umana e 
cristiana e di una decorrente collaborazione nella riconosciuta diversità di ruolo e funzione. 

Sia tra le Suore della Apparizione come tra le Comboniane, Comboni ha trovato donne all’altezza di 
questo sogno di missione condivisa e di quest’audacia apostolica: dalle 22 suore missionarie che 
aveva ammesso nell’istituto ben 17, il vero nucleo fondazionale e carismatico delle Suore Missionarie
Comboniane, lo seguono in Africa, a Khartoum e El Obeid, restando fedeli alla missione, lasciando 
una testimonianza martoriale inaudita nella prigionia che hanno vissuto, sotto i fondamentalisti 
islamici che prendono il potere in Sudan dopo la morte del Comboni.

Oggi viviamo una stagione di tumulto e di ricerca anche appassionata per quanto riguarda l’integrazione 
delle donne nella vita e missione della Chiesa. Le donne del nostro tempo hanno un genuino senso della 
comune dignità nella Chiesa e pretendono di viverlo anche nell’uguaglianza di ruoli e funzioni e si 
lasciano anche attrarre dall’esercizio dei ministeri ordinati. Viviamo così sotto la pressione delle esigenze 
della mentalità dominante, del politicamente corretto, in una società che esige parità di ruoli e di funzione 
in tutti gli ambiti (con l’esigenza di quote per le donne nell’esercizio della responsabilità nella Chiesa).

Il confronto con il movimento missionario dell’Ottocento, in questo campo, resta difficile da fare e la 
testimonianza delle missionarie di questo secolo – uguale dignità in una diversità di ruoli e funzioni – 
rimane oggi controversa. Ma nel confronto non possiamo evitare la sfida che la loro testimonianza ci 
lascia, quella di ritornare al Vangelo senza glossa, che ci ricorda che il dono prevale sul ruolo, che il dono 
della propria vita è la chiave del vero senso e fecondità di ogni ministero ed esercizio di responsabilità. 

Conveniamo che è difficile per noi oggi predicare il Vangelo del servizio e del grembiule (uso 
l’espressione per ricordare uno di voi, Tonino Bello) e ricordare alle nostre sorelle il detto del Signore 
Gesù: “Chi tra voi vuole essere il primo, sia l’ultimo e servo di tutti” (Marco 10, 44). Conveniamo, 
soprattutto, che è una missione impossibile predicare questo vangelo alle nostre sorelle senza averlo 
predicato prima a noi stessi: in questo senso accogliamo con umiltà lo scomodo richiamo, il monito 
sul clericalismo che ci viene (in un modo che possiamo considerare ripetitivo e irritante per noi) da 
Papa Francesco; e accettiamo la sfida che ci fa di rivedere i nostri ruoli e funzioni nella Chiesa, per 
scoprire che la fecondità del nostro dono, la pienezza apostolica e la felicità personale, non stanno né 
nello spirito di classe (clericalismo) né nella parità e omologazione, ma nella creativa diversità di 
ministeri e funzioni, che si radicano nella comune dignità di battezzati e fanno crescere una comune 
coscienza di Chiesa come Corpo di Cristo e Popolo di Dio (per usare le espressioni di san Paolo).

Ci auguriamo che il nostro convenire assieme e la nostra riflessione, nella memoria di San Daniele 
Comboni e dei missionari e missionarie dell’Ottocento, a questo contribuisca. Grazie per il vostro ascolto.

P. Manuel Augusto Lopes Ferreira, mccj
Venegono Superiore, 12 ottobre 202

https://comboni2000.org 5

https://comboni2000.org/

	Attualità di Daniele Comboni e della sua iniziativa missionaria Manuel Augusto Lopes Ferreira

