Daniele Comboni:
frammento di santita missionaria.
Voci antiche dal Sudan (2)

P. Arnaldo Baritussio
(Articolo pubblicato sull'Osservatore Romano - seconda parte)

Santita missionaria e scelte coraggiose

I1 privilegiare il rapporto e la stima amorevole verso ’altro, lo avrebbero portato ad esercitare
un’azione tanto necessaria quanto rischiosa: la liberazione e il riscatto degli schiavi. La santita
missionaria, come avverte Redemptoris Missio porta a scrutare le misteriose vie dello spirito (cf.
RM 87), quindi a percorre anche vie rischiose perché vive di quell’affermazione paolina, tante volte
ripetuta nella sue lettere: "Disposto a divenire anatema per i fratelli" (Rm 9, 3). Strada maestra della
sua spiritualita missionaria furono la fortezza, I’audacia e il discernimento (cf. RM 87). "Con la
gente — afferma Katib, il suo servo — era abitualmente sorridente, ma era forte con gli schiavisti, per
difendere 1 poveri neri maltrattati" (f. 39r, ad 23). Suor Caterina Chincarini aggiunge: "Con gli
avversari era franco e risoluto, specialmente nell’ottenere giustizia per i neri € umanita per i poveri
schiavi" (f. 18r, ad 51).

E qui i testimoni hanno capito che liberazione e ricupero degli schiavi erano uno degli aspetti
fondamentali della sua opera. Osman Aly, musulmano: "Il Servo di Dio aveva alla Missione molti
schiavi e schiave, che egli riscattava. Li ammaestrava nella religione, insegnava loro a leggere e a
scrivere e un mestiere. Gli schiavi venivano trattati molto bene e tutti amavano il Comboni come il
loro papa, il loro salvatore" (f. 269r, ad 13). Non si trattava di un mero gesto compassionevole di
una persona dal cuore buono, ma alla base di questa azione decisa e rischiosa c’era una opzione:
stare a fianco dei poveri e credere nel loro riscatto. Osman Aly, musulmano di Dongola, notava che
Comboni "era amico di tutti, ma prediligeva i poveri" (f. 269r, ad 8-9). Hanna Tadros lo aveva
potuto comprovare: "se una persona grande lo visitava egli lo trattava bene, se veniva un povero a
visitarlo lo trattava meglio ancora, egli preferiva i poveri ai ricchi" (f. 230r, ad 11).

Amore e stima, i valori alla base della sua scelta di campo; coraggio e prudenza, le linee della sua
azione sempre a servizio della tutela della persona. Un esempio per tutti. Un mercante cattolico
libanese, tale Joseph Seicani, depone: "Una domenica c’era un nero, che in chiesa si era seduto su
una sedia libera. Ora durante la messa entro un siriano, il quale non trovando posto, ando vicino a
questo nero e con una spallata lo caccio dalla sedia. Il Comboni allora predicava e vide la cosa. Non
disse nulla allora, ma dopo messa chiamo quel bianco e lo ammoni: ‘Guardate che dinnanzi a Dio
siamo tutti uguali, e quindi in chiesa non fate piu una cosa simile" (f. 90v, ad 39). Il suo servo
ricorda bene ’atteggiamento del Comboni di fronte agli untuosi ossequi degli pubblici ufficiali:
"Monsignore diceva sovente ad alcuni impiegati governativi che trattavano male i neri: ‘Voi fate
complimenti a me, € poi maltrattate questa povera gente; ma ricordatevi che davanti al Signore
siamo tutti uguali" (f. 391r/v, ad 25).

Non si accontentava dei grandi proclami sull’abolizione della schiavitu; percio non disdegnava ogni
azione che si muovesse in questa direzione, avvalendosi anche dell’autorita politica preposta, ma
ci0 che percepirono 1 testimoni fu che la sua azione andava al di 1a delle formalita ed egli rischiava
tutto se stesso per tutelare lo schiavo. In mezzo al clima di omerta, di paura, di violenza, di abuso
della dignita dello schiavo o della schiava si imponeva la sua figura come di uno che non solo aveva
sposato una causa, ma in essa si era totalmente identificato, disponibile a giocare la sua persona in
favore del piu disprezzato e vilipeso. Mohammed Joseph el Ezzi, musulmano: "Al tempo del

https://comboni2000.org 1


https://comboni2000.org/

Comboni ¢’erano alla missione moltissimi schiavi e schiave, ragazzi e ragazze. Il Comboni in parte
li riscattava con denaro, in parte li riceveva in dono, in parte si rifugiavano da lui perché venivano
trattati male dai loro padroni" (f. 261v, ad 13). Mohammed Saleh Ibrahim, musulmano aggiunge:
"In missione gli schiavi venivano trattati benissimo ed erano pienamente liberi. Non li chiamavano
neppure piu col nome di schiavi. Alla missione imparavano un mestiere" (f. 253r, ad 13). "Se
qualcuno poi voleva lasciare la Missione — fa notare Surial Daud, copto ortodosso, - era pienamente
libero" (f. 249r, ad 13).

La sua scelta non era dunque il risultato di un movimento passeggero dell’anima, né di un’emozione
esasperatamente risentita, né di una situazione in cui vi si era ritrovato costretto da circostanze
impreviste o sfavorevoli, ma era il frutto del suo costante porsi davanti a Dio dopo esperienze
concrete della sua vita di missionario in cui aveva visto, ascoltato e patito per le abominevoli
crudelta inflitte all’elemento africano. Cosi ancora 1 piccoli colgono I’intreccio che si stabilisce tra
esperienza di Dio, partecipazione alla sorte dei poveri e umilta. Una gerarchia che conferisce il
coraggio delle scelte e il rigore nella collocazione di fronte alle situazioni perché tutto va
commisurato sulla qualita della relazione e sulla dignita della persona. Osman Aly, musulmano di
Dongola notava che : "amava i poveri, era umile e pregava molto" (f. 268v, ad 4). Interessante, ma
non sorprendente questo intreccio di umilta, di amore per i poveri e di preghiera. Alla scuola di Dio
gli occhi diventano piu acuti e I’avvicinarsi alla sofferenza umana non puo avvenire che per
condivisione e abbassamento.

Comboni, anche in questa scelta di campo, si mostra I’'uomo delle beatitudini. Redemptoris Missio
avverte che"il missionario € I’uomo delle beatitudini" (RM 91)e deve percorrere "le vie della
missione: poverta, mitezza, accettazione delle sofferenze e persecuzioni, desiderio di giustizia e di
pace, carita" (RM 91). Comboni dunque uomo delle beatitudini, tutt’altro che remissivo e chiuso nel
suo piccolo orto religioso. Nelle Proposizioni del Sinodo per I’ Africa si afferma che di fronte alle
ingiustizie e al mancato rispetto per la dignita umana, quale frutto di situazioni oppressive le cui
cause sono tanto all’interno quanto all’esterno del Continente, "la Chiesa dovra continuare a
svolgere il suo ruolo profetico e a essere la voce di chi non ha voce" (Prop. 45, e: ECM 2309). I
poveri del suo tempo hanno riconosciuto in lui I’espressione del loro desiderio di pari dignita e di
liberta.

Santita missionaria e dialogo

Un ulteriore aspetto che i testimoni evidenziano ¢ il rapporto di Comboni con i musulmani. Oggi,
uno degli aspetti cruciali di questo momento di transizione epocale, € la possibilita non remota che
I’incontro tra religioni e civilta diventi scontro e che, in alcuni casi, il compattarsi della religione
con la politica generi le pericolosa mistica della conquista o peggio ancora della guerra santa. Il
Comboni non anticipa formule, perché anche lui ¢ debitore di una mentalita datata nei confronti
dell’Islam e del suo irrimediabile proselitismo aggressivo. Indica tuttavia una strada: avvicinarsi
all’altro dentro una spiritualita vissuta, capace di generare atteggiamenti e rapporti umani
coinvolgenti. Impossibile affrontare I’ambiente musulmano e il musulmano in concreto, sembra
suggerire il Comboni, senza una profonda spiritualita.

I1 Comboni attuava il dialogo di vita; non perd come tattica o tecnica di proselitismo o espediente
per carpire 1’altro, ma come irradiazione delle proprie convinzioni personali e della propria
interioritd. Viveva di Cristo e lasciava che questo Cristo, irradiante attraverso la sua persona,
incontrasse 1’altro nella maniera umana piu vera e piu semplice. Metodo dell’incontro e del dialogo
di vita, del fare riscoprire all’altro le proprie radici, la propria religione, mentre si palesa la propria
in una disponibilita a tutta prova. Said Mohammed Taha, musulmano, nella sua testimonianza lascia
intravedere questo approccio: "Egli mi voleva molto bene. Quando mi veniva a trovare si informava
della mia famiglia, del mio paese, della mia religione, dei miei lavori. Mi parlava di Gesu e della
sua religione e mi diceva che per salvarmi dovevo pentirmi dei miei peccati. E mi spiegava la

https://comboni2000.org 2


https://comboni2000.org/

differenza che passa tra la religione musulmana e la religione cristiana. Il Comboni era un uomo
buono: 10 ora, vedi, servo la mia religione di tutto cuore, e difatti dopodomani imprendo il
pellegrinaggio della Mecca, ove voglio morire: ebbene il Comboni era assai piu attaccato alla sua
religione di quello che io sono alla mia" (f. 243v, ad 3-4).

La vicinanza e la credibilita di cui godeva il Comboni in ambiente musulmano ¢ evidenziata anche
dallo speciale potere propiziatorio riconosciuto alla sua tomba. La tomba era divenuta luogo di
venerazione e di pellegrinaggio. Tutta una serie di fioretti nasce sul potere di quella tomba: la
povera che dorme accanto alla tomba e vive delle elemosine di coloro che hanno ricevuto grazie; la
donna musulmana che perde le capre e le ritrova presso ladroni arabi dopo il voto fatto al Comboni
di preparare un banchetto per i poveri in caso di esito positivo; la donna che seppellisce il denaro
accanto alla tomba perché il Comboni glielo custodisca e il ritrovamento del malloppo avvenuto
molti anni dopo che la tomba era stata devastata; la terra prelevata dalla tomba stessa per curare le
malattie ecc. (ff. 216v-217r, ad 26). Khatib, servo per 8 anni del Comboni afferma che: "Tutti
cristiani € musulmani piansero la sua morte; i musulmani gridarono per tre giorni" (f. 40r, ad 31-
34).

Certamente 1 problemi dell’approccio al mondo musulmano sono complessi, comunque la prassi del
Comboni puo costituire uno stimolo di non piccolo valore. "Anche oggi la missione rimane difficile
e complessa come in passato e richiede ugualmente il coraggio e la luce dello Spirito: viviamo
spesso il dramma della prima comunita cristiana, che vedeva forze incredule e ostili ‘radunarsi
insieme contro il Signore e il suo Cristo’ (At 4, 26)" (RM 88). Sappiamo come il dialogo possa
diventare difficile e, in certi casi, possa essere accusato di costituire una diminuzione della propria
identita religiosa. Comunque, il dialogo di vita, nonostante tutte le remore, deve essere perseguito
una volta che alla base dell’incontro si colloca la santita. Solo a questo titolo 1’incontro con 1’altro
diventa producente nel senso che non sara mai uno svendere la propria identita, ma un oftrirla con
umilta, come termine di confronto e di mutua crescita.

Per il Comboni fu proprio la sua santita vissuta e tramandata, la via di una presenza possibile e
capibile nei confronti dei musulmani. Del resto, alla luce della santita il dialogo diviene espressione
di nuovi rapporti tra le religioni coma afferma il Santo Padre. Nel documento Dialogo e Annuncio,
tra le varie forme di dialogo (della vita, delle opere,degli scambi teologici e dell’esperienza
religiosa), s menziona al primo posto quello di vita "dove le persone si sforzano di vivere in uno
spirito di apertura e di buon vicinato, condividendo le loro gioie e le loro pene, i loro problemi e le
loro preoccupazioni umane" (DA 42, a: ECM 1985) (La sigla ECM sta per Enchiridion della Chiesa
Missionaria, EDB, Bologna, 1997). Dialogo la cui importanza ¢ ripresa anche nelle Proposizioni del
Sinodo per I’ Africa, in particolare con 1 musulmani: "Questo sforzo di dialogo deve abbracciare
ugualmente tutti i musulmani di buona volonta. [...] I cattolici sono inoltre invitati a praticare
insieme a loro un dialogo di vita nell’ambito della famiglia e della vita pubblica, in modo da
promuovere la realizzazione di una societa giusta dove un vero pluralismo garantisca ogni liberta, e
specialmente la liberta religiosa" (Prop. 41: ECM 2301).

Santita percorribile ed efficace anche oggi

L’effetto della santita del Comboni puo essere letta in questa affermazione di Khatib, servo per 8
anni del Comboni: "Per quanto dovesse tribolare, non perdeva mai la pace" (f. 36r, ad 17). Tale
controllo di sé e delle sue emozioni, attribuitogli da chi lo scrutava giornalmente, ¢ il frutto piu
importante e decisivo della sua dedicazione missionaria. Frutto e segno inequivocabile insieme che,
in situazioni cosi difficili, il punto di riferimento non era primariamente cio che faceva o i risultati
che otteneva, ma cio in cui credeva e la comunione che lo legava alla Chiesa. "Monsignore ci
parlava con grande entusiasmo del Papa Pio IX e ci faceva pregare spesso per lui( f. 35v, ad 15). "Il
Servo di Dio era molto attaccato alla S. Sede, faceva suoi tutti 1 desideri del Sommo Pontefice, e
diceva e ripeteva: ‘Il Papa vuole questo, il Papa vuole cosi, e altre e simili parole formavano la sua

https://comboni2000.org 3


https://comboni2000.org/

legge" (14r/v, ad 35). "Il Papa poi era la sua vita — depone Teresa Grignolini. — In tutte le sue lettere
ne parlava" (105r, ad 43).

Comboni insomma fu tutto, fuorché un libero battitore. Si senti e visse da uomo incatenato
volontariamente da molteplici vincoli d’amore: alle splendenti icone della sua spiritualita (Cuore di
Cristo, Vergine Immacolata Nostra Signora del Sacro Cuore, S. Giuseppe ecc.), alle concrete figure
di Chiesa del suo tempo (Pio IX, i cardinali prefetti di Propaganda, il Card. di Canossa ecc.); alla
sua vocazione missionaria (genitori, Istituto Mazza, ispirazione del Piano, benefattori ecc.) e

all’ Africa, perdutamente.

La santita del Comboni invita missionari e missione a dotarsi di alcuni atteggiamenti
imprescindibili: focalizzarsi sull’esperienza di un Dio che abbraccia tutti prediligendo 1 piu
abbandonati; coltivare un vero senso di comunione ecclesiale come via al discernimento e alla
stabilita dell’opera; proporre un orizzonte di salvezza in cui 1 valori eterni siano ispiratori di una
trasformazione e crescita integrale dei destinatari dell’annuncio; collocare a fondamento dell’attivita
evangelizzatrice il dialogo di vita e infine, non ultimo pero in ordine di urgenza, curare un rapporto
umano equilibrato, partecipativo, empatico e positivo con le persone.

I poveri capiscono che questi sono frutti duraturi e consistenti di santita. Bachit Caenda, il nubano
che Comboni aveva conosciuto nella casa del conte Miniscalchi, in occasione della morte scrisse al
padre parole indimenticabili: "Signor Luigi, lei ha perduto 1’unico, il piu caro dei figli; il mondo
uno dei piu zelanti missionari, e noi poveri africani il pit amoroso dei padri, il caro amico di tutti, il
liberatore e redentore dell’ Africa. [...] Il nome Comboni sara immortale in quelle terre infuocate e
tutti 1 miei fratelli, che furono, che saranno, lo venereranno come salvatore benigno. Si degni
accettare questa mia, [...] come ossequio distinto a quell’anima, che nel cielo sara sempre attorniata
da uno stuolo di Negri da lui liberati".

P. Arnaldo Baritussio
Postulatore Generale dei M.C.C.1I

https://comboni2000.org 4


https://comboni2000.org/

	P. Arnaldo Baritussio (Articolo pubblicato sull'Osservatore Romano - seconda parte)

