
Daniele Comboni: 
frammento di santità missionaria. 

Voci antiche dal Sudan (2) 

P. Arnaldo Baritussio
(Articolo pubblicato sull'Osservatore Romano - seconda parte)

Santità missionaria e scelte coraggiose

Il privilegiare il rapporto e la stima amorevole verso l’altro, lo avrebbero portato ad esercitare 
un’azione tanto necessaria quanto rischiosa: la liberazione e il riscatto degli schiavi. La santità 
missionaria, come avverte Redemptoris Missio porta a scrutare le misteriose vie dello spirito (cf. 
RM 87), quindi a percorre anche vie rischiose perché vive di quell’affermazione paolina, tante volte
ripetuta nella sue lettere: "Disposto a divenire anatema per i fratelli" (Rm 9, 3). Strada maestra della
sua spiritualità missionaria furono la fortezza, l’audacia e il discernimento (cf. RM 87). "Con la 
gente – afferma Katib, il suo servo – era abitualmente sorridente, ma era forte con gli schiavisti, per 
difendere i poveri neri maltrattati" (f. 39r, ad 23). Suor Caterina Chincarini aggiunge: "Con gli 
avversari era franco e risoluto, specialmente nell’ottenere giustizia per i neri e umanità per i poveri 
schiavi" (f. 18r, ad 51).

E qui i testimoni hanno capito che liberazione e ricupero degli schiavi erano uno degli aspetti 
fondamentali della sua opera. Osman Aly, musulmano: "Il Servo di Dio aveva alla Missione molti 
schiavi e schiave, che egli riscattava. Li ammaestrava nella religione, insegnava loro a leggere e a 
scrivere e un mestiere. Gli schiavi venivano trattati molto bene e tutti amavano il Comboni come il 
loro papà, il loro salvatore" (f. 269r, ad 13). Non si trattava di un mero gesto compassionevole di 
una persona dal cuore buono, ma alla base di questa azione decisa e rischiosa c’era una opzione: 
stare a fianco dei poveri e credere nel loro riscatto. Osman Aly, musulmano di Dongola, notava che 
Comboni "era amico di tutti, ma prediligeva i poveri" (f. 269r, ad 8-9). Hanna Tadros lo aveva 
potuto comprovare: "se una persona grande lo visitava egli lo trattava bene, se veniva un povero a 
visitarlo lo trattava meglio ancora, egli preferiva i poveri ai ricchi" (f. 230r, ad 11). 

Amore e stima, i valori alla base della sua scelta di campo; coraggio e prudenza, le linee della sua 
azione sempre a servizio della tutela della persona. Un esempio per tutti. Un mercante cattolico 
libanese, tale Joseph Seicani, depone: "Una domenica c’era un nero, che in chiesa si era seduto su 
una sedia libera. Ora durante la messa entrò un siriano, il quale non trovando posto, andò vicino a 
questo nero e con una spallata lo cacciò dalla sedia. Il Comboni allora predicava e vide la cosa. Non
disse nulla allora, ma dopo messa chiamò quel bianco e lo ammonì: ‘Guardate che dinnanzi a Dio 
siamo tutti uguali, e quindi in chiesa non fate più una cosa simile" (f. 90v, ad 39). Il suo servo 
ricorda bene l’atteggiamento del Comboni di fronte agli untuosi ossequi degli pubblici ufficiali: 
"Monsignore diceva sovente ad alcuni impiegati governativi che trattavano male i neri: ‘Voi fate 
complimenti a me, e poi maltrattate questa povera gente; ma ricordatevi che davanti al Signore 
siamo tutti uguali" (f. 39r/v, ad 25).

Non si accontentava dei grandi proclami sull’abolizione della schiavitù; perciò non disdegnava ogni
azione che si muovesse in questa direzione, avvalendosi anche dell’autorità politica preposta, ma 
ciò che percepirono i testimoni fu che la sua azione andava al di là delle formalità ed egli rischiava 
tutto se stesso per tutelare lo schiavo. In mezzo al clima di omertà, di paura, di violenza, di abuso 
della dignità dello schiavo o della schiava si imponeva la sua figura come di uno che non solo aveva
sposato una causa, ma in essa si era totalmente identificato, disponibile a giocare la sua persona in 
favore del più disprezzato e vilipeso. Mohammed Joseph el Ezzi, musulmano: "Al tempo del 

https://comboni2000.org 1

https://comboni2000.org/


Comboni c’erano alla missione moltissimi schiavi e schiave, ragazzi e ragazze. Il Comboni in parte 
li riscattava con denaro, in parte li riceveva in dono, in parte si rifugiavano da lui perché venivano 
trattati male dai loro padroni" (f. 261v, ad 13). Mohammed Saleh Ibrahim, musulmano aggiunge: 
"In missione gli schiavi venivano trattati benissimo ed erano pienamente liberi. Non li chiamavano 
neppure più col nome di schiavi. Alla missione imparavano un mestiere" (f. 253r, ad 13). "Se 
qualcuno poi voleva lasciare la Missione – fa notare Surial Daud, copto ortodosso, - era pienamente 
libero" (f. 249r, ad 13).

La sua scelta non era dunque il risultato di un movimento passeggero dell’anima, né di un’emozione
esasperatamente risentita, né di una situazione in cui vi si era ritrovato costretto da circostanze 
impreviste o sfavorevoli, ma era il frutto del suo costante porsi davanti a Dio dopo esperienze 
concrete della sua vita di missionario in cui aveva visto, ascoltato e patito per le abominevoli 
crudeltà inflitte all’elemento africano. Cosi ancora i piccoli colgono l’intreccio che si stabilisce tra 
esperienza di Dio, partecipazione alla sorte dei poveri e umiltà. Una gerarchia che conferisce il 
coraggio delle scelte e il rigore nella collocazione di fronte alle situazioni perché tutto va 
commisurato sulla qualità della relazione e sulla dignità della persona. Osman Aly, musulmano di 
Dongola notava che : "amava i poveri, era umile e pregava molto" (f. 268v, ad 4). Interessante, ma 
non sorprendente questo intreccio di umiltà, di amore per i poveri e di preghiera. Alla scuola di Dio 
gli occhi diventano più acuti e l’avvicinarsi alla sofferenza umana non può avvenire che per 
condivisione e abbassamento.

Comboni, anche in questa scelta di campo, si mostra l’uomo delle beatitudini. Redemptoris Missio 
avverte che"il missionario è l’uomo delle beatitudini" (RM 91)e deve percorrere "le vie della 
missione: povertà, mitezza, accettazione delle sofferenze e persecuzioni, desiderio di giustizia e di 
pace, carità" (RM 91). Comboni dunque uomo delle beatitudini, tutt’altro che remissivo e chiuso nel
suo piccolo orto religioso. Nelle Proposizioni del Sinodo per l’Africa si afferma che di fronte alle 
ingiustizie e al mancato rispetto per la dignità umana, quale frutto di situazioni oppressive le cui 
cause sono tanto all’interno quanto all’esterno del Continente, "la Chiesa dovrà continuare a 
svolgere il suo ruolo profetico e a essere la voce di chi non ha voce" (Prop. 45, e: ECM 2309). I 
poveri del suo tempo hanno riconosciuto in lui l’espressione del loro desiderio di pari dignità e di 
libertà.

Santità missionaria e dialogo

Un ulteriore aspetto che i testimoni evidenziano è il rapporto di Comboni con i musulmani. Oggi, 
uno degli aspetti cruciali di questo momento di transizione epocale, è la possibilità non remota che 
l’incontro tra religioni e civiltà diventi scontro e che, in alcuni casi, il compattarsi della religione 
con la politica generi le pericolosa mistica della conquista o peggio ancora della guerra santa. Il 
Comboni non anticipa formule, perché anche lui è debitore di una mentalità datata nei confronti 
dell’Islam e del suo irrimediabile proselitismo aggressivo. Indica tuttavia una strada: avvicinarsi 
all’altro dentro una spiritualità vissuta, capace di generare atteggiamenti e rapporti umani 
coinvolgenti. Impossibile affrontare l’ambiente musulmano e il musulmano in concreto, sembra 
suggerire il Comboni, senza una profonda spiritualità.

Il Comboni attuava il dialogo di vita; non però come tattica o tecnica di proselitismo o espediente 
per carpire l’altro, ma come irradiazione delle proprie convinzioni personali e della propria 
interiorità. Viveva di Cristo e lasciava che questo Cristo, irradiante attraverso la sua persona, 
incontrasse l’altro nella maniera umana più vera e più semplice. Metodo dell’incontro e del dialogo 
di vita, del fare riscoprire all’altro le proprie radici, la propria religione, mentre si palesa la propria 
in una disponibilità a tutta prova. Said Mohammed Taha, musulmano, nella sua testimonianza lascia
intravedere questo approccio: "Egli mi voleva molto bene. Quando mi veniva a trovare si informava
della mia famiglia, del mio paese, della mia religione, dei miei lavori. Mi parlava di Gesù e della 
sua religione e mi diceva che per salvarmi dovevo pentirmi dei miei peccati. E mi spiegava la 

https://comboni2000.org 2

https://comboni2000.org/


differenza che passa tra la religione musulmana e la religione cristiana. Il Comboni era un uomo 
buono: io ora, vedi, servo la mia religione di tutto cuore, e difatti dopodomani imprendo il 
pellegrinaggio della Mecca, ove voglio morire: ebbene il Comboni era assai più attaccato alla sua 
religione di quello che io sono alla mia" (f. 243v, ad 3-4).

La vicinanza e la credibilità di cui godeva il Comboni in ambiente musulmano è evidenziata anche 
dallo speciale potere propiziatorio riconosciuto alla sua tomba. La tomba era divenuta luogo di 
venerazione e di pellegrinaggio. Tutta una serie di fioretti nasce sul potere di quella tomba: la 
povera che dorme accanto alla tomba e vive delle elemosine di coloro che hanno ricevuto grazie; la 
donna musulmana che perde le capre e le ritrova presso ladroni arabi dopo il voto fatto al Comboni 
di preparare un banchetto per i poveri in caso di esito positivo; la donna che seppellisce il denaro 
accanto alla tomba perché il Comboni glielo custodisca e il ritrovamento del malloppo avvenuto 
molti anni dopo che la tomba era stata devastata; la terra prelevata dalla tomba stessa per curare le 
malattie ecc. (ff. 216v-217r, ad 26). Khatib, servo per 8 anni del Comboni afferma che: "Tutti 
cristiani e musulmani piansero la sua morte; i musulmani gridarono per tre giorni" (f. 40r, ad 31-
34).

Certamente i problemi dell’approccio al mondo musulmano sono complessi, comunque la prassi del
Comboni può costituire uno stimolo di non piccolo valore. "Anche oggi la missione rimane difficile
e complessa come in passato e richiede ugualmente il coraggio e la luce dello Spirito: viviamo 
spesso il dramma della prima comunità cristiana, che vedeva forze incredule e ostili ‘radunarsi 
insieme contro il Signore e il suo Cristo’ (At 4, 26)" (RM 88). Sappiamo come il dialogo possa 
diventare difficile e, in certi casi, possa essere accusato di costituire una diminuzione della propria 
identità religiosa. Comunque, il dialogo di vita, nonostante tutte le remore, deve essere perseguito 
una volta che alla base dell’incontro si colloca la santità. Solo a questo titolo l’incontro con l’altro 
diventa producente nel senso che non sarà mai uno svendere la propria identità, ma un offrirla con 
umiltà, come termine di confronto e di mutua crescita.

Per il Comboni fu proprio la sua santità vissuta e tramandata, la via di una presenza possibile e 
capibile nei confronti dei musulmani. Del resto, alla luce della santità il dialogo diviene espressione 
di nuovi rapporti tra le religioni coma afferma il Santo Padre. Nel documento Dialogo e Annuncio, 
tra le varie forme di dialogo (della vita, delle opere,degli scambi teologici e dell’esperienza 
religiosa), si menziona al primo posto quello di vita "dove le persone si sforzano di vivere in uno 
spirito di apertura e di buon vicinato, condividendo le loro gioie e le loro pene, i loro problemi e le 
loro preoccupazioni umane" (DA 42, a: ECM 1985) (La sigla ECM sta per Enchiridion della Chiesa
Missionaria, EDB, Bologna, 1997). Dialogo la cui importanza è ripresa anche nelle Proposizioni del
Sinodo per l’Africa, in particolare con i musulmani: "Questo sforzo di dialogo deve abbracciare 
ugualmente tutti i musulmani di buona volontà. […] I cattolici sono inoltre invitati a praticare 
insieme a loro un dialogo di vita nell’ambito della famiglia e della vita pubblica, in modo da 
promuovere la realizzazione di una società giusta dove un vero pluralismo garantisca ogni libertà, e 
specialmente la libertà religiosa" (Prop. 41: ECM 2301). 

Santità percorribile ed efficace anche oggi

L’effetto della santità del Comboni può essere letta in questa affermazione di Khatib, servo per 8 
anni del Comboni: "Per quanto dovesse tribolare, non perdeva mai la pace" (f. 36r, ad 17). Tale 
controllo di sé e delle sue emozioni, attribuitogli da chi lo scrutava giornalmente, è il frutto più 
importante e decisivo della sua dedicazione missionaria. Frutto e segno inequivocabile insieme che, 
in situazioni così difficili, il punto di riferimento non era primariamente ciò che faceva o i risultati 
che otteneva, ma ciò in cui credeva e la comunione che lo legava alla Chiesa. "Monsignore ci 
parlava con grande entusiasmo del Papa Pio IX e ci faceva pregare spesso per lui( f. 35v, ad 15). "Il 
Servo di Dio era molto attaccato alla S. Sede, faceva suoi tutti i desideri del Sommo Pontefice, e 
diceva e ripeteva: ‘Il Papa vuole questo, il Papa vuole così, e altre e simili parole formavano la sua 

https://comboni2000.org 3

https://comboni2000.org/


legge" (14r/v, ad 35). "Il Papa poi era la sua vita – depone Teresa Grignolini. – In tutte le sue lettere 
ne parlava" (105r, ad 43).

Comboni insomma fu tutto, fuorché un libero battitore. Si sentì e visse da uomo incatenato 
volontariamente da molteplici vincoli d’amore: alle splendenti icone della sua spiritualità (Cuore di 
Cristo, Vergine Immacolata Nostra Signora del Sacro Cuore, S. Giuseppe ecc.), alle concrete figure 
di Chiesa del suo tempo (Pio IX, i cardinali prefetti di Propaganda, il Card. di Canossa ecc.); alla 
sua vocazione missionaria (genitori, Istituto Mazza, ispirazione del Piano, benefattori ecc.) e 
all’Africa, perdutamente.

La santità del Comboni invita missionari e missione a dotarsi di alcuni atteggiamenti 
imprescindibili: focalizzarsi sull’esperienza di un Dio che abbraccia tutti prediligendo i più 
abbandonati; coltivare un vero senso di comunione ecclesiale come via al discernimento e alla 
stabilità dell’opera; proporre un orizzonte di salvezza in cui i valori eterni siano ispiratori di una 
trasformazione e crescita integrale dei destinatari dell’annuncio; collocare a fondamento dell’attività
evangelizzatrice il dialogo di vita e infine, non ultimo però in ordine di urgenza, curare un rapporto 
umano equilibrato, partecipativo, empatico e positivo con le persone.

I poveri capiscono che questi sono frutti duraturi e consistenti di santità. Bachit Caenda, il nubano 
che Comboni aveva conosciuto nella casa del conte Miniscalchi, in occasione della morte scrisse al 
padre parole indimenticabili: "Signor Luigi, lei ha perduto l’unico, il più caro dei figli; il mondo 
uno dei più zelanti missionari, e noi poveri africani il più amoroso dei padri, il caro amico di tutti, il 
liberatore e redentore dell’Africa. […] Il nome Comboni sarà immortale in quelle terre infuocate e 
tutti i miei fratelli, che furono, che saranno, lo venereranno come salvatore benigno. Si degni 
accettare questa mia, […] come ossequio distinto a quell’anima, che nel cielo sarà sempre attorniata
da uno stuolo di Negri da lui liberati".

P. Arnaldo Baritussio
Postulatore Generale dei M.C.C.I

https://comboni2000.org 4

https://comboni2000.org/

	P. Arnaldo Baritussio (Articolo pubblicato sull'Osservatore Romano - seconda parte)

