
Il movimento missionario nel secolo XIX e il mondo nero-africano
P. Fidel González

Radici e contesto storico in cui Daniele Comboni ha vissuto e operato.
(Articolo pubblicato sull'Osservatore Romano)

1. Il fatto del risveglio missionario nel secolo XIX dopo la Rivoluzione Francese

L’Ottocento si caratterizza nella storia ecclesiastica per la sua dinamica missionaria progressiva. In 
esso troviamo forti figure ecclesiali di fondatori e fondatrici missionarie che hanno dato alla Chiesa un 
rinnovato vigore apostolico. Si tratta di un vero movimento missionario che percorre le vie della geografia 
ecclesiale del tempo. Nella sua storia possiamo segnalare alcuni elementi che cooperano alla sua 
formazione come un crescente movimento di rinnovamento cristiano e di reazione di fronte alla mentalità 
della cultura illuminista del tempo. Cresce anche la coscienza dell'urgenza dell'attività missionaria come 
imperativo della "Caritas Cordis Christi", e non come una dimensione di filantropia illuminista. Questa 
crescente coscienza si traduce in iniziative concrete apriranno nuovi canali all'attività missionaria. In 
questa prospettiva bisogna inquadrare la nascita delle associazioni. opere missionarie e la fondazione di 
istituti missionari. La storia della missione dell'Africa Centrale, la figura di Daniele Comboni e le sue 
fondazioni missionarie fanno parte integrante di questo contesto e di questo Movimento missionario.

Le radici di questo movimento missionario si riscontrano in un movimento spirituale molto vicino 
alla Compagnia di Gesù e ad alcune correnti di spiritualità allacciate alla scuola di spiritualità francese che,
a partire dal secolo XVII, accentua la dimensione del Mistero dell'Incarnazione. La società cristiana aveva 
vissuto lungo "il secolo dei lumi" momenti notevoli di decadenza nello spirito missionario. Tra i fattori di 
tale decadenza ne troviamo alcuni di provenienza esterna ed altri all'interno della Chiesa. Tra quelli esterni 
bisogna annoverare l'ostilità anticattolica del nascente imperialismo inglese e olandese. La "Pace di Parigi"
del 1763, che mette fine alla "Guerra dei Sette Anni" della Prussia e Inghilterra contro l'Austria e la 
Francia, assegna all'Inghilterra parte delle Antille, del Canada, della Luisiana e dell'India, e all'Olanda il 
dominio su Ceylon e l'arcipelago della Sonda con la sua capitale, Batavia, nell'Isola di Giava. Questo fatto 
frena l'attività missionaria cattolica in quei territori con l'espulsione dei missionari e la chiusura delle 
missioni. Anche la pesante politica regalista delle corti borboniche e le vertenze del Patronato portoghese 
nell'India e in Oriente con Roma rallentarono la vita missionaria della Chiesa. 

I fattori più specificamente interni alla Chiesa furono la questione dei "riti cinesi e malabarici", con la 
decisione negativa su questa questione presa da Benedetto XIV nel 1742, e che si risolverà solamente nel 
1939. Le controversie tra i missionari per questo motivo; la crisi religiosa europea che provoca una 
diminuzione di vocazioni e una decadenza in molti ordini religiosi; la mentalità razionalista propria 
dell'Illuminismo, che si infiltra in molti ambienti ecclesiastici; la visione ristretta del concetto e della prassi 
della salvezza, promossa da una mentalità giansenista che predominava in non pochi ambienti ecclesiastici: 
influirono negativamente sull’attività missionaria. Come colpo di grazia decisivo inferto all'attività 
missionaria, intervenne l'espulsione dei Gesuiti dai Territori portoghesi, francesi e spagnoli e la successiva 
soppressione della Compagnia di Gesù avvenuta nel 1773. La Rivoluzione Francese, da parte sua, paralizza 
l'invio di missionari per più di venti anni. Agli inizi del secolo XIX i missionari in terre di missione si 
vedevano ridotti a non più di trecento, includendo quelli che lavoravano nel Nordamerica e nei paesi 
protestanti dell'Europa, che in quei tempi dipendevano ecclesiasticamente dal Dicastero di Propaganda Fide.

Solo a partire dal pontificato di Gregorio XVI si può parlare di una ripresa dell’attività missionaria 
effettiva. Prima di arrivare a questa fase, la Santa Sede era passata attraverso una tappa di martirio. Pio VI 
e Pio VII erano stati trascinati prigionieri in Francia dal Direttorio e da Napoleone. Il Dicastero di 
Propaganda Fide era stato soppresso da un decreto emanato dal Direttorio il 15 marzo del 1798, come un 
"éstablissement fort inutile". Napoleone ne permise una relativa e condizionata attività. La vita del 
Dicastero missionario, nonostante la sua riorganizzazione per opera di Pio VII nel 1817, presenta aspetti di
languidezza durante i pontificati di Pio VII, preoccupato dei problemi riguardanti la ripresa spirituale 

https://comboni2000.org 1

https://comboni2000.org/


d'un'Europa in processo di scristianizzazione, e di Leone XII e Pio VIII che si imbatterono nel problema 
delle indipendenze ispano-americane. Per tutto ciò si dovrà arrivare al pontificato di Gregorio XVI per 
trovarci con un'attività più diretta da parte della Santa Sede a favore delle missioni.

Eppure, in quei anni faticosi non si era spenta del tutto l'apertura apostolica della Chiesa. Anzi, 
quegli avvenimenti furono l'occasione per rafforzare quell'"humus" da cui nacque poi una molteplicità
di iniziative di rinnovamento cristiano e di presenza missionaria.

2. Fattori che aiutarono il risveglio missionario

I fattori che favorirono questo risveglio sono vari. In primo luogo il fervore religioso di un 
pontificato che era appena uscito dalle prove della Rivoluzione Francese. In secondo luogo, 
l'emozione religiosa suscitata dalla letteratura romantica. Ricordiamo in questo senso l'impatto che 
causavano le "Lettres édifiantes" con i loro racconti missionari o anche opere come "Le Génie du 
Christianisme" del Visconte di Chateaubriand.

Altri fattori che aiutarono questo risveglio missionario furono una forte corrente di restaurazione, 
anche in ambito religioso, come pure l'interesse, per tutto ciò che sapeva di esotico o di storia antica, 
caratteristico del romanticismo. Paolina Jaricot concepì l'idea delle collette a favore delle missioni dopo 
aver ascoltato la lettura delle Lettres édificantes nell'Associazione di preghiere per la salvezza degli 
infedeli di Lione, e nel 1822 fondava l'Opera della Propagazione della Fede. In quello stesso anno il 
Consiglio dell'Opera cominciò a pubblicare estratti di lettere di missionari sotto il titolo di "Nouvelles 
reçues des Missions", rimpiazzate a partire nel 1825 dagli "Annales de la Propagation de la Foi".

Un altro fattore influente è il profondo vincolo che unisce il movimento romantico di 
conversioni con il pensiero missionario. Convertiti come Ratisbonne e Libermann, i propulsori del 
Movimento di Oxford, Wiseman e Newman, dimostreranno una comprensione particolare della 
missione a favore dei non-cristiani. Sorge pure adesso una feconda letteratura missionaria. Esistono in
questo periodo circa 300 riviste missionarie. Lo storico protestante G. Warnek segnala anche la 
diffusione delle idee politico-liberali e del pensiero umanista che proclamava i diritti universali 
dell'uomo. Senza dubbio questo aspetto influì sulla sensibilità di molti ambienti di fronte agli appelli 
dei missionari a favore dei popoli emarginati e nella lotta contro la schiavitù.

Queste idee facilitarono la diffusione dell'ideale missionario. Un esempio del loro influsso si 
può riscontrare nella lotta antischiavista. Le denunce di grandi missionari come i protestani 
Livingstone e Stanley, e fra i cattolici Madre Javouhey, Libermann, Marion de Bresillac, Massaia, 
l'Associazione Pro Nigris di Colonia, Comboni, Lavigerie ed altri troveranno un terreno di feconda 
accoglienza in questi ambienti. La lotta contro la schiavitù nasce in Inghilterra verso la metà del 
secolo XVIII negli ambienti pietisti anglicani e nelle correnti filantropiche inglesi. Tale lotta avrà 
anche come effetto l'inizio di un'attività missionaria.

Così l'Istituto dei Missionari del "Sacro Cuore di Maria", fondato dal P. Libermann, che più tardi si 
fonderà con i missionari della Congregazione dello Spirito Santo e darà origine all'attuale Istituto 
Missionario dei PP Spiritani, sorse come un'iniziativa missionaria tra gli schiavi neri delle colonie francesi.
Altrettanto si può dire dell'iniziativa missionaria che dagli Stati Uniti comincia in Africa occidentale per 
opera di Mons. Barron. Sarà poi continuata dai missionari del Libermann e dai missionari di Lione di 
Mons. Bresillac. Qualcosa di simile era successo anteriormente per le iniziative missionarie della Madre 
Javonhey e delle sue Suore della Congregazione di S. Giuseppe di Cluny, nel Senegal e nelle colonie 
francesi dell'America. Le opere del riscatto degli schiavi di don Nicola Olivieri, don Nicola Mazza e di P. 
Ludovico da Casoria, continuate in parte dall'attività di Daniele Comboni e dai suoi missionari, e la stessa 
esperienza iniziale del Lavigerie, affondano le loro radici nella lotta contro la schiavitù.

Un altro elemento che influirà in questa rinascita dell'attività missionaria, specialmente in 
Africa, furono le esplorazioni e l'espansione coloniale che ne seguì: tutto ciò contribuì a stabilire un 
nuovo tipo di relazioni giuridiche tra le potenze europee e questi nuovi popoli.

https://comboni2000.org 2

https://comboni2000.org/


Le invenzioni della rivoluzione industriale, come lo sviluppo delle ferrovie, le navi a vapore, la 
posta organizzata e il telegrafo, la medicina e perfino l'alimentazione e i cambiamenti nella maniera di 
vestire, renderanno più facili i contatti tra i popoli e meno faticosi i viaggi e la vita missionaria. Basti 
pensare alla grande differenza tra le prime spedizioni missionarie del Comboni in Africa Centrale alla 
metà del secolo e le ultime verso la fine della sua vita. Nei suoi primi viaggi doveva attraversare il deserto 
che separava l'Egitto dal Sudan a dorso di cammello, impiegando novanta giorni. Negli ultimi anni della 
sua vita, meno di venti anni dopo, poteva realizzare lo stesso viaggio fino a Suakim, nel Mar Rosso, con 
un vapore, o in ferrovia fino a Berber, già in territorio sudanese, in un paio di settimane. Tutti questi 
contatti favorivano le relazioni culturali e spirituali che univano il mondo non cristiano e aiutavano a 
costruire dei ponti che facilitavano la diffusione del Vangelo. Le nuove conquiste della tecnica e del 
progresso, unitamente al dominio coloniale che alcune nazioni europee impiantarono nell'ultimo quarto 
del secolo, furono le "Nuove vie consolari" e una specie di nuova "pax romana" che senza dubbio 
favorirono l'attività missionaria. Lo stesso fatto della diffusione della stampa e la creazione d'un moderno 
sistema postale aiutò la diffusione delle notizie circa l'attività missionaria. Una relazione, per esempio, del 
Comboni a volte la troviamo pubblicata solo un mese dopo la sua elaborazione nel Sudan, in vari paesi 
europei nello spazio di pochi mesi. Questo era semplicemente impensabile un secolo prima.

3. L'Africa e i contatti e le relazioni con l'Europa

Fino alla metà del secolo XIX l'Africa continuava ad essere per gli europei un grande enigma. 
Le carte geografiche dell'epoca contenevano alcune indicazioni circa le sue coste, ma se ne riempiva 
la parte interna con delle iscrizioni quasi sempre frutto di fantasia. Nell'antichità c'era stato qualche 
tentativo di penetrazione nel cuore del continente; ma solo a partire dalla metà del secolo XV l'Europa
cominciò ad interessarsi dell'Africa con l'espansione portoghese lungo le coste atlantiche, seguita da 
alcune esplorazioni da parte di altri paesi europei. Ma questi esploratori non passarono più in là delle 
coste. Una serie di fattori avevano reso impossibili maggiori contatti.

- Fattori di tipo geografico

La configurazione geografica dell'Africa rendeva inaccessibile e pericolosa la penetrazione interna 
del Continente. I venti alisei trascinavano le navi verso le coste americane. La configurazione geografica 
del continente si poteva paragonare a un piatto rovesciato, come lo descriveva l'esploratore Speke, per cui 
le sue coste normalmente sono rappresentate diritte, continue, lisce, con pochi golfi naturali, con rare 
penisole e luoghi che rendessero possibile l'ancoraggio delle navi, senza grandi porti naturali riparati e 
profondi, necessari perché una civiltà possa estendersi. I pochi grandi fiumi lungo i 30.500 Km delle coste 
africane frequentemente non facilitano la navigazione fluviale dovuto alla loro configurazione.

Nell'interno del continente non esistevano vie di comunicazione. Il "piatto rovesciato" di cui parla 
Speke, era formato da catene di montagne al centro, grandi altipiani che, improvvisamente, sboccavano su 
paurosi precipizi, o su estese vallate, o andavano a finire in luoghi sbarrati o in desolanti deserti, o 
interminabili paludi attraversate lentamente da fiumi nel loro scorrere verso il mare come vene ricoperte di
erbe e di fango. A questo si aggiunga il clima letale, per cui era quasi impossibile pensare a fondazioni 
stabili. La conoscenza di luoghi e persone si arrestava sempre alla superficie.

Il litorale nord restava "proibitivo" a causa di corsari berberi e turchi. Il contatto che gli europei 
erano riusciti a stabilire lungo le coste occidentali, si limitò allo scambio di prodotti con le tribù 
rivierasche e restava subordinato alla tratta degli schiavi. Questa ignominia, costituisce uno dei 
condizionamenti più determinanti: perché le scorribande degli schiavisti arabi musulmani o di altre 
tribù arabizzate, e quelle degli europei, causarono la migrazione di molte tribù verso l'interno del 
continente e il rifiuto da parte delle popolazioni indigene dell'interno a trattare con arabi ed europei.

- Fattori di tipo economico-politico

Le invasioni arabe e la susseguente espansione dell'Islamismo nell'Africa settentrionale 
preclude questa zona ai contatti europei. Il Mediterraneo, da "mare nostrum", diventa una frontiera 
ostile. L'Africa interiore, dovuto a questo "muro" di separazione, si vide privata durante secoli del 

https://comboni2000.org 3

https://comboni2000.org/


flusso di idee che avrebbero potuto aiutarla a progredire. Anche se a partire dal secolo XV si registra 
un cambiamento notevole dovuto ai tentativi delle potenze europee di penetrare nel continente da 
settentrione per esplorare le coste occidentali, l’intento serio di penetrazione delle stesse nel 
continente avverrà soltanto nell’800.

Tutti questi fattori hanno ritardato un contatto autenticamente positivo tra l'Africa e l'Europa e 
hanno reso sterili fin dagli inizi alcune iniziative missionarie lungo le coste. Solo quando tali fattori 
saranno eliminati, e lo saranno solo in parte nel secolo XIX, si potrà parlare di una nuova tappa nella 
storia dell'evangelizzazione.

- Fattori di una mentalità razziale

L'Africa non solo rimase un continente chiuso e ostile per la sua configurazione geografica, ma 
rimase tale anche per altri drammi. L'europeo interpreta a modo suo i condizionamenti suindicati. 
Questa interpretazione si riflette chiaramente nell'idea che l'europeo illuminista si fa del nero africano,
come si può riscontrare dalla lettura della voce "nero" nei dizionari dei secoli XVIII e XIX.

Un altro esempio di tale mentalità lo troviamo nel tipo di lettura del passo biblico relativo alla male-
dizione lanciata da Noé sul figlio Cam (cf. Genesi 9, 24-26), e che in quest'epoca si applica con superficialità 
alla razza nero-africana. Un fenomeno ignominioso aiuta allo sviluppo di tale mentalità: il commercio degli 
schiavi occidentale (da aggiungere a quella orientale o araba) che si sviluppò progressivamente a partire dal 
sec. XV fino a raggiungere dimensioni gigantesche a partire dal secolo XVII, quando si giunge al massimo 
sviluppo delle grandi piantagioni di canna da zucchero, di cotone, di tabacco, che esigevano un'enorme 
quantità di mano d'opera. Il trattato di Utrecht del 1713, che mise fine alla guerra di successione spagnola, 
concesse all'Inghilterra il monopolio della tratta, che doveva fornire all'America cinquemila schiavi all'anno. 
Il porto di Liverpool diventava grande emporio di questo vergognoso commercio.

La spietata caccia al nero-africano, la condizione e il trattamento inumano riservato agli schiavi sono 
conosciuti attraverso i resoconti di numerosi testimoni dell'epoca. Alcuni autori giunsero perfino a giustifi-
care moralmente la tratta. Questa mentalità continuò in molti autori del mondo cattolico fino a buona parte 
del secolo XIX. Lo riconosceva il Vescovo di Savannah, negli Stati Uniti, Verot, durante il Concilio Vaticano I.

Nel campo laico questa mentalità permissiva era doppiamente radicata. Grandi figure 
dell'Illuminismo l'avevano addirittura teorizzata. Basti ricordare l'idea del Montesquieu sul nero, che 
coincide perfettamente con l'idea condannata dal Vescovo di Savannah già riportata, o anche 
l'atteggiamento di Voltaire riguardo alla schiavitù, il quale ricavava vantaggi personali dalla tratta. 
Ancora più razzista si dimostra Louis de Secondat Montesquieu, nella sua opera «L’Esprit de lois», 
dove giustifica la schiavitù dei popoli dell’Africa. Da parte sua Hegel, nelle sue Lezioni sulla filosofia
della storia pubblicate poco dopo la sua morte (1831), dedica alcuni paragrafi all’Africa e sostiene in 
essi tesi inaccettabili di esplicita posizione razzista e discriminatoria.

Nel mondo protestante si era diffusa, già a partire da Lutero e Calvino, una mentalità teologica 
"segregazionista" nel campo della salvezza e dell'evangelizzazione (si pensi alla dottrina sulla 
predestinazione), che sarà abitualmente applicata durante l'esercizio della tratta degli schiavi. Sullo sfondo 
di questa mentalità, più diffusa di quanto si possa immaginare, si proietta una concezione che credeva 
l'esistenza di popoli maledetti per i quali si considerava inutile l'evangelizzazione. Si basava sulla già citata
errata interpretazione di Genesi 9, 24-26. Non pochi l’identificavano con i popoli di razza nera. L'idea si fa
strada durante il periodo della tratta schiavista, anche per giustificare ciò che si sta facendo. Per questo già 
sul finire del secolo XVII il "Dictionnaire Theologique" di Bergier si vede obbligato a respingere tale 
interpretazione. Questa mentalità, che si va imponendo nei secoli XVIII e XIX, fu favorita anche dal 
disincanto delle teorie del "buon selvaggio" dell'Illuminismo. A ciò cooperano i viaggi degli europei che 
entrarono a contatto con questi popoli. I protagonisti del Movimento missionario, soprattutto Libermann e 
Comboni, lotteranno instancabilmente contro questa mentalità, con riferimenti espliciti e argomenti solidi 
contro di essa nei loro scritti fondamentali.

Davanti alla situazione di degrado umano in cui versavano molti popoli africani, alcuni credono 
che soltanto l’introduzione di una nuova civiltà, quella cristiana e commerciale europea potrà 

https://comboni2000.org 4

https://comboni2000.org/


rigenerarlo. Sono sintomatiche a questo proposito alcune frasi, come quelle del celebre missionario ed
esploratore presbiteriano David Livingstone (1813 - 1873) che in una conferenza, affermava: "Ritorno
in Africa per aprire una breccia al commercio e al cristianesimo" (Cf. D. LIVINGSTONE, Missionary
Travels and Experiences in South Africa, 1857, p. 226). Ma il commercio legittimo che, secondo 
Livingstone, avrebbe dovuto sopprimere la tratta degli schiavi e portare all'Africa i benefici della 
civiltà, non si svolse come egli immaginava. Nel 1890 il romanziere inglese Joseph Conrad, dal 
barcone col quale risale il fiume Congo, descrive ancora il continente africano come un pianeta 
sconosciuto, regno di una "nera e incomprensibile forza bruta". Perciò i padroni bianchi si imbattono 
con una "eredità maledetta che devono sottomettere a costo di profonde angustie e duro lavoro".

Questa visione, che prima giustificava la tratta degli schiavi, adesso pretende giustificare lo 
sfruttamento economico e la dominazione coloniale del continente e della razza nera. Nel scolo XIX 
si nota una dissociazione progressiva tra l'assurda lettura e interpretazione di Genesi 9, 24-26 e le sue 
applicazioni alla tratta, in nome d'una filantropia dalle radici illuministe, la quale pretende di 
fabbricare una fraternità umana laica. Ma in fondo in fondo durante l'epoca coloniale perdura sempre 
la stessa mentalità con la pretesa di giustificare tale commercio. Il Movimento missionario scopre 
proprio nella razza nera "la parte più povera e abbandonata dell'umanità", e dedicherà ad essa le sue 
migliori energie come annuncio di quel Vangelo, che è fonte di un'autentica dignità e ispiratore d'una 
lotta ad oltranza, nel seno della società europea, contro quella mentalità razzista.

- Il fattore della tratta europea degli schiavi

Il quarto gran fattore che impedì un autentico incontro del mondo occidentale cristiano con 
l'Africa e con l'azione missionaria, fu la tratta europea degli schiavi o "tratta atlantica". Questo traffico
fece fallire quasi tutti i tentativi di sviluppare un'altro tipo di commercio in Africa e impedì 
un'effettiva presenza missionaria. Finché il movimento antischiavista e gli orientamenti dell'economia 
non provocarono un cambiamento con l'abolizione della schiavitù e la proibizione della tratta, non fu 
possibile un'effettiva presenza missionaria.

4. Tappe nei contatti tra l'Europa e l'Africa nel secolo XIX

La carità cristiana aveva messo la sua attenzione sul continente africano molto prima che se ne 
interessassero quelli che cercavano in Africa interessi commerciali e coloniali. Basterebbe ricordare i 
casi dell'Etiopia, del Mozambico, del Kenya, del Regno di Monomotapa, dell'Angola - Congo e del 
Golfo del Benin e della Guinea. Spesso i missionari furono anche veri e propri esploratori. Le loro 
esperienze più tardi si intrecceranno con i sentieri degli esploratori, degli agenti commerciali e, 
finalmente, con le bandiere coloniali europee, turche e arabe. Durante il secolo XIX, l'attività 
missionaria presenta un denominatore comune, sul cui fondo emergono e prendono consistenza 
personalità e istituzioni. Bisogna quindi segnalare i vari momenti nei quali si articolano i contatti 
africani di esploratori, commercianti e politici.

- La prima tappa: l'esplorazione geografica e commerciale dell'Africa da parte dell'Europa

Il primo momento si può collocare dalla metà del secolo XVII alla prima metà del secolo XIX. 
Durante questo periodo i viaggi, soprattutto di esplorazione, non danno risultati positivi o, addirittura, 
finiscono tragicamente con la morte degli esploratori. Raro il caso del medico chirurgo e botanico 
scozzese Mungo Park, che muore nel 1785 sul fiume Niger, da lui scoperto (Cf. MUNGO PARK, The 
Journal of a mission to the interior of Africa in the year 1805, London 1815. (Nostra trad. dall’originale 
inglese). Venti anni prima un altro scozzese, James Bruce, raggiungeva il lago Tana. Ed anche A. Gordon 
(1793 - 1926), pure lui scozzese, partendo da Tripoli attraversava il Sahara, percorrendo ben 650 Km, fino 
ad arrivare a Timbuctù il 18 Agosto del 1826. Era il primo europeo che vi era giunto. "I primi e basilari 
problemi della conoscenza del continente africano si avviavano verso una soluzione ed eccitavano il 
desiderio di spedizioni ognor più concrete e temerarie ... La serie di esploratori pionieri si va arricchendo 
con decine e centinaia di nomi: Clapperton e Lander scoprono il Lago Chad nel 1822 - 1825, e in seguito 
il Langer nel 1830 percorrerà il corso inferiore del Niger; Caillé arriverà a Timbuktù partendo dalla costa 

https://comboni2000.org 5

https://comboni2000.org/


senegalese e attraverserà poi, lui per primo, l'occidente verso il Marocco (1827). Il Barth tra il 1850 e 1855
visita tutte le regioni del Chad, da Adomava e dal Barghini e da Bonn, scoprendo che il fiume Benné è 
un'affluente del Niger" (Così G. HARDY, Vue générale de l’histoire d’Afrique, Paris 1937, p. 102. (Nostra
trad. all’italiano). Le sue note "Reisen und Entdeckungen in Nord - und Central Afrika, en den Fahren 
1849 bis", sono un esempio di precisione e di bellezza descrittiva. È questa la tappa in cui la curiosità 
geografica trova in Africa un "autentico laboratorio geografico" (G. HARDY, op. cit., p. 92). È questa la 
tappa della fondazione delle grandi società geografiche, che sosterranno molte di questa spedizioni e 
daranno vita a molte riviste geografiche appoggiate dai Governi.

- La seconda tappa dell'esplorazione

Dopo il 1848 cominciano "i quattro decenni più splendidi dell'esplorazione africana" (F. JAEGER, 
Afrika, Leipzig 1928, p. 7). Heinrich Barth, Eduard Vogel, Gustav Nachtigale, Schwienfurth, Gerhard 
Rohlfs, Livingstone, Stanley e altri faranno conoscere in Europa abbondanti dati geografici e antropologici
fino allora sconosciuti per gli occidentali. L'antica Associazione Africana inglese si converte in "Reale 
Società Geografica", sovvenzionata dal Governo britannico. Questa invierà in Africa, diretto al lago 
Tanganika, Burton e Speke nel 1858 poi Speke e Grant al lago Vittoria - Nyassa e alle sorgenti del Nilo nel
1862 - 1864. Sarà pure per mezzo di questa Società che Livingstone troverà appoggio e finanziamento per 
la sua spedizione che doveva esplorare la zona dello Zambesi nel 1859 - 1864, e che portò alla scoperta 
del lago Nassa (Per quanto riguarda l’African Association e il suo fondatore, Sir Joseph Banks (1735-
1820), cf. HOME, Sir Joseph Banks and the Royal Society, London 1822). E così, in meno di un secolo, lo
"spirito di curiosità geografica" aveva arricchito la mappa dell'Africa di elementi più precisi.

Parallelamente a questo movimento di esplorazione si porta avanti un altro movimento: quello 
dell'occupazione dei territori esplorati, che già fin dal 1880 può considerarsi come un periodo 
caratteristico. Comincia una specie di "ruée politique" (La frase è di G. HARDY, op. cit., p. 102. 
(Nostra trad. all’italiano). che sarebbe sboccata poi nella spartizione dell'Africa tra le potenze 
coloniali europee (H. DUBOIS, Le Répertoire Africain, Roma 1932, p. 15: «L’Afrique noire n’est 
plus qu’une mosaïque des Colonies»).

- La spartizione coloniale

Si suole segnalare il viaggio di Stanley in Africa dopo il suo primo incontro con Livingstone 
come un viaggio con implicazioni coloniali. Stanley attraversa il continente dallo Zanzibar fino allo 
sbocco del fiume Congo. Tornato in Europa ebbe un'intervista col rappresentante del re Leopoldo del 
Belgio, che dette come risultato l'inizio di quella spartizione coloniale del continente africano, che si 
consumerà definitivamente a partire del famoso Congresso di Berlino (1884 - 1885).

Fino a questo momento, molti esploratori credevano che fosse possibile la "rigenerazione" della 
razza nera e della sua incorporazione nel mondo della cultura occidentale attraverso 
l'evangelizzazione e il commercio come allora si diceva. Le tribù si sarebbero riunite in federazioni, 
da qui sarebbero scaturiti lo sviluppo, il commercio e le nuove nazioni africane. Tale era la visione 
della prima filantropia del secolo XIX. Ma l’orientamento dell'economia occidentale portò in Africa 
gli interessi di compagnie e di governi europei che fino allora non avevano preso seriamente in 
considerazione una politica di espansione coloniale in quel continente; fino a quel momento, tutt'al 
più, i governi si vigilavano mutuamente e cercavano zone costiere d'influenza. Adesso gli interessi 
economici orientavano in nuova direzione anche gli interventi politici.

I fattori che precipitarono la spartizione del continente furono l'improvvisa entrata in scena di 
quelle potenze che fino allora non avevano avuto in Africa nessuna classe di interessi, la nuova 
"entente" europea dopo la guerra franco - prussiana del 1870 e l'apparire di due nuove potenze 
economiche sullo scenario europeo: il Belgio e la Germania di Bismark. Queste nuove potenze 
combinarono l'equilibrio della bilancia di poteri e provocarono un rapido e quasi violento movimento 
nel quale tutte le potenze europee si precipitarono a reclamare una qualche sovranità economica e 
politica in Africa. Si giunse così al Congresso di Berlino. Le ambizioni di Leopoldo II del Belgio 
prima e quelle di Bismark poi furono i fattori che determinarono l'improvvisa spartizione.

https://comboni2000.org 6

https://comboni2000.org/


Tale suddivisione, nelle sue origini, fu essenzialmente una proiezione della politica europea su 
territorio africano. Nel 1879 solo una piccola parte del continente era sotto dominio europeo. Nel 1900 
tutto il continente diviso in quaranta unità politiche, con sei eccezioni delle quali quattro avevano più 
carattere nominale che reale, era passato completamente sotto la dominazione europea. La Conferenza di 
Berlino (15 Novembre 1884 - 26 Febbraio 1885), fu solamente l'atto conclusivo d'un precedente dibattito 
internazionale. In questo contesto di fattori determinanti e di tappe successive, è necessario inquadrare il 
Movimento missionario e la sua presenza evangelizzatrice in Africa.

5. Il Movimento missionario a favore dei popoli nero - africani

La prima attenzione del Movimento missionario sugli albori del secolo XIX fu verso il 
Nordamerica. Un secondo polo di speciale attenzione fu per il Medio ed Estremo Oriente. L'Oceania e
l'Africa avrebbero chiamato l'attenzione in un terzo momento. Fu la sensibilità caratteristica di 
codesto Movimento verso "i più poveri e abbandonati" ciò che lo spingerà verso il mondo nero - 
africano. Questa attenzione prende il via in quei luoghi dove alcuni missionari hanno l'opportunità di 
venire a conoscenza di situazioni di vera prostrazione in cui giacevano i figli di questi popoli, dovuta 
soprattutto alla schiavitù. Ci troviamo anche nell'epoca in cui il movimento abolizionista della 
schiavitù sta trionfando in Inghilterra, e le idee vanno penetrando negli ambienti francesi (già nel 
1835 gli schiavi dell'isola Maurizio ottengono la libertà). Il 3 Dicembre del 1839 Gregorio XVI aveva 
pubblicato la "In Supremo Apostolatus". In questo ambiente alcuni sacerdoti missionari manifestano 
una preoccupazione fondamentale: quella della liberazione integrale degli schiavi. La loro 
predilezione apostolica, nata dal motto paolino, sintetizzato da loro in parole come: "l'amore di Cristo 
ci spinge verso i più poveri e abbandonati", si dirige verso di loro.

Ci veniamo così a trovare con una prima missione africana diretta agli schiavi neri e sostenuta 
dai missionari, provenienti in maggior parte dai nuovi Istituti missionari che vanno nascendo come 
frutto di un più ampio Movimento missionario. I casi più significativi in questa prima tappa sono 
quelli delle Suore della Madre Javouhey in Africa occidentale, e i missionari del P. Libermann. 
Seguono altre provenienti dalla Francia, dagli Stati Uniti, dal Belgio, l’Inghilterra, dall’Impero Austro 
– Ungarico, la Germania e l’Italia, dove spicca il caso di Daniele Comboni. Il movimento missionario 
genera un arcobaleno di presenze che toccheranno tutti i punti del continente africano, 
indipendentemente dalle presenze coloniali, e spesso anche prima. Tale movimento darà origine a una 
crescente articolazione di spazi ecclesiali strettamente dipendenti da ognuna delle varie matrici 
missionarie che si svilupperanno fino a convertirsi, a poco a poco, soprattutto già nel nostro secolo 
XX alla vigilia del Vaticano II, nelle cosiddette "Chiese particolari".

L’esperienza dei fondatori missionari ha un denominatore comune: una determinata presenza di 
Gesù Cristo nelle loro vite, una passione per la Chiesa e un amore senza limiti per le persone più 
emarginate. Questa triplice dimensione li porta a lavorare senza risparmio di fatiche per la diffusione 
del Vangelo con lo scopo della rigenerazione cristiana dei popoli dell'Africa. Presentano piani, che 
troviamo più o meno sviluppati da quello della Madre Javouhey (1779 - 1851), fino a quello del P. 
Libermann (1802 - 1852), dal Massaja, dal Comboni (1831 - 1881), o del Lavigerie (1825 - 1892), si 
esprimono con frasi come queste: "Faire travailler[pour l’Afrique] à son propre redemption" 
(Libermann), o "Salvare l'Africa con l'Africa" "Rigenerazione dell’Africa" (Comboni).

In questo orizzonte emerge chiaramente la differenza tra filantropia umanitaria e l'attività 
missionaria. Questi fondatori cercarono sempre "l'uomo africano" e manifestarono un'enorme fiducia 
nella possibilità di autentica liberazione, basata nella libertà portata da Cristo, come lo proclamano i 
"Piani" a cui abbiamo accennato sopra. La fonte comune di tale fiducia è rappresentata sempre dalla 
loro fede cristiana e dall'esperienza di quella "Caritas Cordis Christi", della quale tutti essi si sentono 
apostoli. Daniele Comboni, uno di questi apostoli e profeti spicca senz’altro in questa storia 
missionaria e per questo la Chiesa lo proclama santo.

P. Fidel González Fernández mccj

https://comboni2000.org 7

https://comboni2000.org/

