Il movimento missionario nel secolo XIX e il mondo nero-africano
P. Fidel Gonzalez

Radici e contesto storico in cui Daniele Comboni ha vissuto e operato.
(Articolo pubblicato sull'Osservatore Romano)

1. 11 fatto del risveglio missionario nel secolo XIX dopo la Rivoluzione Francese

L’Ottocento si caratterizza nella storia ecclesiastica per la sua dinamica missionaria progressiva. In
esso troviamo forti figure ecclesiali di fondatori e fondatrici missionarie che hanno dato alla Chiesa un
rinnovato vigore apostolico. Si tratta di un vero movimento missionario che percorre le vie della geografia
ecclesiale del tempo. Nella sua storia possiamo segnalare alcuni elementi che cooperano alla sua
formazione come un crescente movimento di rinnovamento cristiano e di reazione di fronte alla mentalita
della cultura illuminista del tempo. Cresce anche la coscienza dell'urgenza dell'attivita missionaria come
imperativo della "Caritas Cordis Christi", e non come una dimensione di filantropia illuminista. Questa
crescente coscienza si traduce in iniziative concrete apriranno nuovi canali all'attivita missionaria. In
questa prospettiva bisogna inquadrare la nascita delle associazioni. opere missionarie e la fondazione di
istituti missionari. La storia della missione dell'Africa Centrale, la figura di Daniele Comboni e le sue
fondazioni missionarie fanno parte integrante di questo contesto e di questo Movimento missionario.

Le radici di questo movimento missionario si riscontrano in un movimento spirituale molto vicino
alla Compagnia di Gesu e ad alcune correnti di spiritualita allacciate alla scuola di spiritualita francese che,
a partire dal secolo XVII, accentua la dimensione del Mistero dell'Incarnazione. La societa cristiana aveva
vissuto lungo "il secolo dei lumi" momenti notevoli di decadenza nello spirito missionario. Tra i fattori di
tale decadenza ne troviamo alcuni di provenienza esterna ed altri all'interno della Chiesa. Tra quelli esterni
bisogna annoverare 'ostilita anticattolica del nascente imperialismo inglese e olandese. La "Pace di Parigi"
del 1763, che mette fine alla "Guerra dei Sette Anni" della Prussia e Inghilterra contro I'Austria e la
Francia, assegna all'Inghilterra parte delle Antille, del Canada, della Luisiana e dell'India, e all'Olanda il
dominio su Ceylon e I'arcipelago della Sonda con la sua capitale, Batavia, nell'lsola di Giava. Questo fatto
frena l'attivita missionaria cattolica in quei territori con l'espulsione dei missionari e la chiusura delle
missioni. Anche la pesante politica regalista delle corti borboniche e le vertenze del Patronato portoghese
nell'India e in Oriente con Roma rallentarono la vita missionaria della Chiesa.

I fattori piu specificamente interni alla Chiesa furono la questione dei "riti cinesi e malabarici", con la
decisione negativa su questa questione presa da Benedetto XIV nel 1742, e che si risolvera solamente nel
1939. Le controversie tra i missionari per questo motivo; la crisi religiosa europea che provoca una
diminuzione di vocazioni e una decadenza in molti ordini religiosi; la mentalita razionalista propria
dell'Tlluminismo, che si infiltra in molti ambienti ecclesiastici; la visione ristretta del concetto e della prassi
della salvezza, promossa da una mentalita giansenista che predominava in non pochi ambienti ecclesiastici:
influirono negativamente sull’attivita missionaria. Come colpo di grazia decisivo inferto all'attivita
missionaria, intervenne 'espulsione dei Gesuiti dai Territori portoghesi, francesi e spagnoli e la successiva
soppressione della Compagnia di Gesu avvenuta nel 1773. La Rivoluzione Francese, da parte sua, paralizza
I'invio di missionari per piu di venti anni. Agli inizi del secolo XIX i missionari in terre di missione si
vedevano ridotti a non piu di trecento, includendo quelli che lavoravano nel Nordamerica e nei paesi
protestanti dell'Europa, che in quei tempi dipendevano ecclesiasticamente dal Dicastero di Propaganda Fide.

Solo a partire dal pontificato di Gregorio X VI si puo parlare di una ripresa dell’attivita missionaria
effettiva. Prima di arrivare a questa fase, la Santa Sede era passata attraverso una tappa di martirio. Pio VI
e Pio VII erano stati trascinati prigionieri in Francia dal Direttorio e da Napoleone. Il Dicastero di
Propaganda Fide era stato soppresso da un decreto emanato dal Direttorio il 15 marzo del 1798, come un
"éstablissement fort inutile". Napoleone ne permise una relativa e condizionata attivita. La vita del
Dicastero missionario, nonostante la sua riorganizzazione per opera di Pio VII nel 1817, presenta aspetti di
languidezza durante i pontificati di Pio VII, preoccupato dei problemi riguardanti la ripresa spirituale

https://comboni2000.org 1


https://comboni2000.org/

d'un'Europa in processo di scristianizzazione, e di Leone XII e Pio VIII che si imbatterono nel problema
delle indipendenze ispano-americane. Per tutto cio si dovra arrivare al pontificato di Gregorio XVI per
trovarci con un‘attivita piu diretta da parte della Santa Sede a favore delle missioni.

Eppure, in quei anni faticosi non si era spenta del tutto 1'apertura apostolica della Chiesa. Anzi,
quegli avvenimenti furono 1'occasione per rafforzare quell"humus" da cui nacque poi una molteplicita
di iniziative di rinnovamento cristiano e di presenza missionaria.

2. Fattori che aiutarono il risveglio missionario

I fattori che favorirono questo risveglio sono vari. In primo luogo il fervore religioso di un
pontificato che era appena uscito dalle prove della Rivoluzione Francese. In secondo luogo,
'emozione religiosa suscitata dalla letteratura romantica. Ricordiamo in questo senso l'impatto che
causavano le "Lettres édifiantes" con i loro racconti missionari o anche opere come "Le Génie du
Christianisme" del Visconte di Chateaubriand.

Altri fattori che aiutarono questo risveglio missionario furono una forte corrente di restaurazione,
anche in ambito religioso, come pure l'interesse, per tutto cio che sapeva di esotico o di storia antica,
caratteristico del romanticismo. Paolina Jaricot concepi l'idea delle collette a favore delle missioni dopo
aver ascoltato la lettura delle Lettres édificantes nell' Associazione di preghiere per la salvezza degli
infedeli di Lione, e nel 1822 fondava I'Opera della Propagazione della Fede. In quello stesso anno il
Consiglio dell'Opera comincio a pubblicare estratti di lettere di missionari sotto il titolo di "Nouvelles
recues des Missions", rimpiazzate a partire nel 1825 dagli "Annales de la Propagation de la Foi".

Un altro fattore influente ¢ il profondo vincolo che unisce il movimento romantico di
conversioni con il pensiero missionario. Convertiti come Ratisbonne e Libermann, i propulsori del
Movimento di Oxford, Wiseman e Newman, dimostreranno una comprensione particolare della
missione a favore dei non-cristiani. Sorge pure adesso una feconda letteratura missionaria. Esistono in
questo periodo circa 300 riviste missionarie. Lo storico protestante G. Warnek segnala anche la
diffusione delle idee politico-liberali e del pensiero umanista che proclamava i diritti universali
dell'uvomo. Senza dubbio questo aspetto influi sulla sensibilita di molti ambienti di fronte agli appelli
dei missionari a favore dei popoli emarginati e nella lotta contro la schiavitu.

Queste idee facilitarono la diffusione dell'ideale missionario. Un esempio del loro influsso si
puo riscontrare nella lotta antischiavista. Le denunce di grandi missionari come 1 protestani
Livingstone e Stanley, e fra i cattolici Madre Javouhey, Libermann, Marion de Bresillac, Massaia,
I'Associazione Pro Nigris di Colonia, Comboni, Lavigerie ed altri troveranno un terreno di feconda
accoglienza in questi ambienti. La lotta contro la schiaviti nasce in Inghilterra verso la meta del
secolo XVIII negli ambienti pietisti anglicani e nelle correnti filantropiche inglesi. Tale lotta avra
anche come effetto 'inizio di un'attivita missionaria.

Cosi I'lstituto dei Missionari del "Sacro Cuore di Maria", fondato dal P. Libermann, che piu tardi si
fondera con 1 missionari della Congregazione dello Spirito Santo e dara origine all'attuale Istituto
Missionario dei PP Spiritani, sorse come un'iniziativa missionaria tra gli schiavi neri delle colonie francesi.
Altrettanto si puo dire dell'iniziativa missionaria che dagli Stati Uniti comincia in Africa occidentale per
opera di Mons. Barron. Sara poi continuata dai missionari del Libermann e dai missionari di Lione di
Mons. Bresillac. Qualcosa di simile era successo anteriormente per le iniziative missionarie della Madre
Javonhey e delle sue Suore della Congregazione di S. Giuseppe di Cluny, nel Senegal e nelle colonie
francesi dell'America. Le opere del riscatto degli schiavi di don Nicola Olivieri, don Nicola Mazza e di P.
Ludovico da Casoria, continuate in parte dall'attivita di Daniele Comboni e dai suoi missionari, e la stessa
esperienza iniziale del Lavigerie, affondano le loro radici nella lotta contro la schiavitu.

Un altro elemento che influira in questa rinascita dell'attivita missionaria, specialmente in
Africa, furono le esplorazioni e 1'espansione coloniale che ne segui: tutto cid contribui a stabilire un
nuovo tipo di relazioni giuridiche tra le potenze europee e questi nuovi popoli.

https://comboni2000.org 2


https://comboni2000.org/

Le invenzioni della rivoluzione industriale, come lo sviluppo delle ferrovie, le navi a vapore, la
posta organizzata e il telegrafo, la medicina e perfino I'alimentazione e i cambiamenti nella maniera di
vestire, renderanno piu facili 1 contatti tra i popoli e meno faticosi i viaggi e la vita missionaria. Basti
pensare alla grande differenza tra le prime spedizioni missionarie del Comboni in Africa Centrale alla
meta del secolo e le ultime verso la fine della sua vita. Nei suoi primi viaggi doveva attraversare il deserto
che separava I'Egitto dal Sudan a dorso di cammello, impiegando novanta giorni. Negli ultimi anni della
sua vita, meno di venti anni dopo, poteva realizzare lo stesso viaggio fino a Suakim, nel Mar Rosso, con
un vapore, o in ferrovia fino a Berber, gia in territorio sudanese, in un paio di settimane. Tutti questi
contatti favorivano le relazioni culturali e spirituali che univano il mondo non cristiano e aiutavano a
costruire dei ponti che facilitavano la diffusione del Vangelo. Le nuove conquiste della tecnica e del
progresso, unitamente al dominio coloniale che alcune nazioni europee impiantarono nell'ultimo quarto
del secolo, furono le "Nuove vie consolari" e una specie di nuova "pax romana" che senza dubbio
favorirono l'attivita missionaria. Lo stesso fatto della diffusione della stampa e la creazione d'un moderno
sistema postale aiuto la diffusione delle notizie circa 'attivita missionaria. Una relazione, per esempio, del
Comboni a volte la troviamo pubblicata solo un mese dopo la sua elaborazione nel Sudan, in vari paesi
europei nello spazio di pochi mesi. Questo era semplicemente impensabile un secolo prima.

3. L'Africa e i contatti e le relazioni con I'Europa

Fino alla meta del secolo XIX 1'Africa continuava ad essere per gli europei un grande enigma.
Le carte geografiche dell'epoca contenevano alcune indicazioni circa le sue coste, ma se ne riempiva
la parte interna con delle iscrizioni quasi sempre frutto di fantasia. Nell'antichita c'era stato qualche
tentativo di penetrazione nel cuore del continente; ma solo a partire dalla meta del secolo XV I'Europa
comincio ad interessarsi dell'Africa con I'espansione portoghese lungo le coste atlantiche, seguita da
alcune esplorazioni da parte di altri paesi europei. Ma questi esploratori non passarono piu in la delle
coste. Una serie di fattori avevano reso impossibili maggiori contatti.

- Fattori di tipo geografico

La configurazione geografica dell'Africa rendeva inaccessibile e pericolosa la penetrazione interna
del Continente. I venti alisei trascinavano le navi verso le coste americane. La configurazione geografica
del continente si poteva paragonare a un piatto rovesciato, come lo descriveva l'esploratore Speke, per cui
le sue coste normalmente sono rappresentate diritte, continue, lisce, con pochi golfi naturali, con rare
penisole e luoghi che rendessero possibile I'ancoraggio delle navi, senza grandi porti naturali riparati e
profondi, necessari perché una civilta possa estendersi. I pochi grandi fiumi lungo 1 30.500 Km delle coste
africane frequentemente non facilitano la navigazione fluviale dovuto alla loro configurazione.

Nell'interno del continente non esistevano vie di comunicazione. Il "piatto rovesciato" di cui parla
Speke, era formato da catene di montagne al centro, grandi altipiani che, improvvisamente, sboccavano su
paurosi precipizi, o su estese vallate, o andavano a finire in luoghi sbarrati o in desolanti deserti, o
interminabili paludi attraversate lentamente da fiumi nel loro scorrere verso il mare come vene ricoperte di
erbe e di fango. A questo si aggiunga il clima letale, per cui era quasi impossibile pensare a fondazioni
stabili. La conoscenza di luoghi e persone si arrestava sempre alla superficie.

Il litorale nord restava "proibitivo" a causa di corsari berberi e turchi. Il contatto che gli europei
erano riusciti a stabilire lungo le coste occidentali, si limitd allo scambio di prodotti con le tribu
rivierasche e restava subordinato alla tratta degli schiavi. Questa ignominia, costituisce uno dei
condizionamenti piu determinanti: perché le scorribande degli schiavisti arabi musulmani o di altre
tribu arabizzate, e quelle degli europei, causarono la migrazione di molte tribu verso 1'interno del
continente e il rifiuto da parte delle popolazioni indigene dell'interno a trattare con arabi ed europei.

- Fattori di tipo economico-politico

Le invasioni arabe e la susseguente espansione dell'Islamismo nell'Africa settentrionale
preclude questa zona ai contatti europei. Il Mediterraneo, da "mare nostrum", diventa una frontiera
ostile. L' Africa interiore, dovuto a questo "muro" di separazione, si vide privata durante secoli del

https://comboni2000.org 3


https://comboni2000.org/

flusso di idee che avrebbero potuto aiutarla a progredire. Anche se a partire dal secolo XV si registra
un cambiamento notevole dovuto ai tentativi delle potenze europee di penetrare nel continente da
settentrione per esplorare le coste occidentali, I’intento serio di penetrazione delle stesse nel
continente avverra soltanto nell’800.

Tutti questi fattori hanno ritardato un contatto autenticamente positivo tra I'Africa e 1'Europa e
hanno reso sterili fin dagli inizi alcune iniziative missionarie lungo le coste. Solo quando tali fattori
saranno eliminati, e lo saranno solo in parte nel secolo XIX, si potra parlare di una nuova tappa nella
storia dell'evangelizzazione.

- Fattori di una mentalita razziale

L'Africa non solo rimase un continente chiuso e ostile per la sua configurazione geografica, ma
rimase tale anche per altri drammi. L'europeo interpreta a modo suo i condizionamenti suindicati.
Questa interpretazione si riflette chiaramente nell'idea che I'europeo illuminista si fa del nero africano,
come si puo riscontrare dalla lettura della voce "nero" nei dizionari dei secoli XVIII e XIX.

Un altro esempio di tale mentalita lo troviamo nel tipo di lettura del passo biblico relativo alla male-
dizione lanciata da Noé sul figlio Cam (cf. Genesi 9, 24-26), e che in quest'epoca si applica con superficialita
alla razza nero-africana. Un fenomeno ignominioso aiuta allo sviluppo di tale mentalita: il commercio degli
schiavi occidentale (da aggiungere a quella orientale o araba) che si sviluppo progressivamente a partire dal
sec. XV fino a raggiungere dimensioni gigantesche a partire dal secolo X VII, quando si giunge al massimo
sviluppo delle grandi piantagioni di canna da zucchero, di cotone, di tabacco, che esigevano un'enorme
quantita di mano d'opera. Il trattato di Utrecht del 1713, che mise fine alla guerra di successione spagnola,
concesse all'Inghilterra il monopolio della tratta, che doveva fornire all' America cinquemila schiavi all'anno.
I porto di Liverpool diventava grande emporio di questo vergognoso commercio.

La spietata caccia al nero-africano, la condizione e il trattamento inumano riservato agli schiavi sono
conosciuti attraverso i resoconti di numerosi testimoni dell'epoca. Alcuni autori giunsero perfino a giustifi-
care moralmente la tratta. Questa mentalita continud in molti autori del mondo cattolico fino a buona parte
del secolo XIX. Lo riconosceva il Vescovo di Savannah, negli Stati Uniti, Verot, durante il Concilio Vaticano 1.

Nel campo laico questa mentalita permissiva era doppiamente radicata. Grandi figure
dell'Tlluminismo l'avevano addirittura teorizzata. Basti ricordare 1'idea del Montesquieu sul nero, che
coincide perfettamente con l'idea condannata dal Vescovo di Savannah gia riportata, o anche
l'atteggiamento di Voltaire riguardo alla schiavitu, il quale ricavava vantaggi personali dalla tratta.
Ancora piu razzista si dimostra Louis de Secondat Montesquieu, nella sua opera «L’Esprit de loisy,
dove giustifica la schiavitu dei popoli dell’ Africa. Da parte sua Hegel, nelle sue Lezioni sulla filosofia
della storia pubblicate poco dopo la sua morte (1831), dedica alcuni paragrafi all’ Africa e sostiene in
essi tesi inaccettabili di esplicita posizione razzista e discriminatoria.

Nel mondo protestante si era diffusa, gia a partire da Lutero e Calvino, una mentalita teologica
"segregazionista" nel campo della salvezza e dell'evangelizzazione (si pensi alla dottrina sulla
predestinazione), che sara abitualmente applicata durante l'esercizio della tratta degli schiavi. Sullo sfondo
di questa mentalita, piu diffusa di quanto si possa immaginare, si proietta una concezione che credeva
l'esistenza di popoli maledetti per i quali si considerava inutile I'evangelizzazione. Si basava sulla gia citata
errata interpretazione di Genesi 9, 24-26. Non pochi I’identificavano con i popoli di razza nera. L'idea si fa
strada durante il periodo della tratta schiavista, anche per giustificare cio che si sta facendo. Per questo gia
sul finire del secolo XVII il "Dictionnaire Theologique" di Bergier si vede obbligato a respingere tale
interpretazione. Questa mentalita, che si va imponendo nei secoli XVIII e XIX, fu favorita anche dal
disincanto delle teorie del "buon selvaggio” dell'Tlluminismo. A cid cooperano i viaggi degli europei che
entrarono a contatto con questi popoli. I protagonisti del Movimento missionario, soprattutto Libermann e
Comboni, lotteranno instancabilmente contro questa mentalita, con riferimenti espliciti e argomenti solidi
contro di essa nei loro scritti fondamentali.

Davanti alla situazione di degrado umano in cui versavano molti popoli africani, alcuni credono
che soltanto I’introduzione di una nuova civilta, quella cristiana e commerciale europea potra

https://comboni2000.org 4


https://comboni2000.org/

rigenerarlo. Sono sintomatiche a questo proposito alcune frasi, come quelle del celebre missionario ed
esploratore presbiteriano David Livingstone (1813 - 1873) che in una conferenza, affermava: "Ritorno
in Africa per aprire una breccia al commercio e al cristianesimo" (Cf. D. LIVINGSTONE, Missionary
Travels and Experiences in South Africa, 1857, p. 226). Ma il commercio legittimo che, secondo
Livingstone, avrebbe dovuto sopprimere la tratta degli schiavi e portare all'Africa i benefici della
civilta, non si svolse come egli immaginava. Nel 1890 il romanziere inglese Joseph Conrad, dal
barcone col quale risale il fiume Congo, descrive ancora il continente africano come un pianeta
sconosciuto, regno di una "nera e incomprensibile forza bruta". Percio 1 padroni bianchi si imbattono
con una "eredita maledetta che devono sottomettere a costo di profonde angustie e duro lavoro".

Questa visione, che prima giustificava la tratta degli schiavi, adesso pretende giustificare lo
sfruttamento economico e la dominazione coloniale del continente e della razza nera. Nel scolo XIX
si nota una dissociazione progressiva tra l'assurda lettura e interpretazione di Genesi 9, 24-26 e le sue
applicazioni alla tratta, in nome d'una filantropia dalle radici illuministe, la quale pretende di
fabbricare una fraternitd umana laica. Ma in fondo in fondo durante I'epoca coloniale perdura sempre
la stessa mentalita con la pretesa di giustificare tale commercio. Il Movimento missionario scopre
proprio nella razza nera "la parte piu povera e abbandonata dell'umanita", e dedichera ad essa le sue
migliori energie come annuncio di quel Vangelo, che ¢ fonte di un'autentica dignita e ispiratore d'una
lotta ad oltranza, nel seno della societa europea, contro quella mentalita razzista.

- Il fattore della tratta europea degli schiavi

Il quarto gran fattore che impedi un autentico incontro del mondo occidentale cristiano con
1'Africa e con 'azione missionaria, fu la tratta europea degli schiavi o "tratta atlantica". Questo traffico
fece fallire quasi tutti i tentativi di sviluppare un'altro tipo di commercio in Africa e impedi
un'effettiva presenza missionaria. Finché il movimento antischiavista e gli orientamenti dell'economia
non provocarono un cambiamento con l'abolizione della schiavitu e la proibizione della tratta, non fu
possibile un'effettiva presenza missionaria.

4. Tappe nei contatti tra I'Europa e 1I'Africa nel secolo XIX

La carita cristiana aveva messo la sua attenzione sul continente africano molto prima che se ne
interessassero quelli che cercavano in Africa interessi commerciali e coloniali. Basterebbe ricordare i
casi dell'Etiopia, del Mozambico, del Kenya, del Regno di Monomotapa, dell'’Angola - Congo e del
Golfo del Benin e della Guinea. Spesso i missionari furono anche veri e propri esploratori. Le loro
esperienze piu tardi si intrecceranno con i sentieri degli esploratori, degli agenti commerciali e,
finalmente, con le bandiere coloniali europee, turche e arabe. Durante il secolo XIX, I'attivita
missionaria presenta un denominatore comune, sul cui fondo emergono e prendono consistenza
personalita e istituzioni. Bisogna quindi segnalare i vari momenti nei quali si articolano i contatti
africani di esploratori, commercianti e politici.

- La prima tappa: l'esplorazione geografica e commerciale dell' Africa da parte dell'Europa

11 primo momento si puo collocare dalla meta del secolo XVII alla prima meta del secolo XIX.
Durante questo periodo i viaggi, soprattutto di esplorazione, non danno risultati positivi o, addirittura,
finiscono tragicamente con la morte degli esploratori. Raro il caso del medico chirurgo e botanico
scozzese Mungo Park, che muore nel 1785 sul fiume Niger, da lui scoperto (Cf. MUNGO PARK, The
Journal of a mission to the interior of Africa in the year 1805, London 1815. (Nostra trad. dall’originale
inglese). Venti anni prima un altro scozzese, James Bruce, raggiungeva il lago Tana. Ed anche A. Gordon
(1793 - 1926), pure lui scozzese, partendo da Tripoli attraversava il Sahara, percorrendo ben 650 Km, fino
ad arrivare a Timbuctu il 18 Agosto del 1826. Era il primo europeo che vi era giunto. "I primi e basilari
problemi della conoscenza del continente africano si avviavano verso una soluzione ed eccitavano il
desiderio di spedizioni ognor piu concrete e temerarie ... La serie di esploratori pionieri si va arricchendo
con decine e centinaia di nomi: Clapperton e Lander scoprono il Lago Chad nel 1822 - 1825, e in seguito
il Langer nel 1830 percorrera il corso inferiore del Niger; Caill¢ arrivera a Timbuktu partendo dalla costa

https://comboni2000.org 5


https://comboni2000.org/

senegalese e attraversera poi, lui per primo, l'occidente verso il Marocco (1827). Il Barth tra il 1850 e 1855
visita tutte le regioni del Chad, da Adomava e dal Barghini e da Bonn, scoprendo che il fiume Benné ¢
un'affluente del Niger" (Cosi G. HARDY, Vue générale de I’histoire d’Afrique, Paris 1937, p. 102. (Nostra
trad. all’italiano). Le sue note "Reisen und Entdeckungen in Nord - und Central Afrika, en den Fahren
1849 bis", sono un esempio di precisione e di bellezza descrittiva. E questa la tappa in cui la curiosita
geografica trova in Africa un "autentico laboratorio geografico" (G. HARDY, op. cit., p. 92). E questa la
tappa della fondazione delle grandi societa geografiche, che sosterranno molte di questa spedizioni e
daranno vita a molte riviste geografiche appoggiate dai Governi.

- La seconda tappa dell'esplorazione

Dopo il 1848 cominciano "i quattro decenni piu splendidi dell'esplorazione africana”" (F. JAEGER,
Afrika, Leipzig 1928, p. 7). Heinrich Barth, Eduard Vogel, Gustav Nachtigale, Schwienfurth, Gerhard
Rohlfs, Livingstone, Stanley e altri faranno conoscere in Europa abbondanti dati geografici e antropologici
fino allora sconosciuti per gli occidentali. L'antica Associazione Africana inglese si converte in "Reale
Societa Geografica", sovvenzionata dal Governo britannico. Questa inviera in Africa, diretto al lago
Tanganika, Burton e Speke nel 1858 poi Speke e Grant al lago Vittoria - Nyassa e alle sorgenti del Nilo nel
1862 - 1864. Sara pure per mezzo di questa Societa che Livingstone trovera appoggio e finanziamento per
la sua spedizione che doveva esplorare la zona dello Zambesi nel 1859 - 1864, e che porto alla scoperta
del lago Nassa (Per quanto riguarda I’ African Association e il suo fondatore, Sir Joseph Banks (1735-
1820), ct. HOME, Sir Joseph Banks and the Royal Society, London 1822). E cosi, in meno di un secolo, lo
"spirito di curiosita geografica" aveva arricchito la mappa dell' Africa di elementi piu precisi.

Parallelamente a questo movimento di esplorazione si porta avanti un altro movimento: quello
dell'occupazione dei territori esplorati, che gia fin dal 1880 puo considerarsi come un periodo
caratteristico. Comincia una specie di "ruée politique" (La frase ¢ di G. HARDY, op. cit., p. 102.
(Nostra trad. all’italiano). che sarebbe sboccata poi nella spartizione dell'Africa tra le potenze
coloniali europee (H. DUBOIS, Le Répertoire Africain, Roma 1932, p. 15: «L” Afrique noire n’est
plus qu’une mosaique des Coloniesy).

- La spartizione coloniale

Si suole segnalare il viaggio di Stanley in Africa dopo il suo primo incontro con Livingstone
come un viaggio con implicazioni coloniali. Stanley attraversa il continente dallo Zanzibar fino allo
sbocco del fiume Congo. Tornato in Europa ebbe un'intervista col rappresentante del re Leopoldo del
Belgio, che dette come risultato 1'inizio di quella spartizione coloniale del continente africano, che si
consumera definitivamente a partire del famoso Congresso di Berlino (1884 - 1885).

Fino a questo momento, molti esploratori credevano che fosse possibile la "rigenerazione" della
razza nera e della sua incorporazione nel mondo della cultura occidentale attraverso
I'evangelizzazione e il commercio come allora si diceva. Le tribu si sarebbero riunite in federazioni,
da qui sarebbero scaturiti lo sviluppo, il commercio e le nuove nazioni africane. Tale era la visione
della prima filantropia del secolo XIX. Ma I’orientamento dell'economia occidentale porto in Africa
gli interessi di compagnie e di governi europei che fino allora non avevano preso seriamente in
considerazione una politica di espansione coloniale in quel continente; fino a quel momento, tutt'al
piu, 1 governi si vigilavano mutuamente e cercavano zone costiere d'influenza. Adesso gli interessi
economici orientavano in nuova direzione anche gli interventi politici.

I fattori che precipitarono la spartizione del continente furono I'improvvisa entrata in scena di
quelle potenze che fino allora non avevano avuto in Africa nessuna classe di interessi, la nuova
"entente" europea dopo la guerra franco - prussiana del 1870 e 'apparire di due nuove potenze
economiche sullo scenario europeo: il Belgio e la Germania di Bismark. Queste nuove potenze
combinarono I'equilibrio della bilancia di poteri e provocarono un rapido e quasi violento movimento
nel quale tutte le potenze europee si precipitarono a reclamare una qualche sovranita economica e
politica in Africa. Si giunse cosi al Congresso di Berlino. Le ambizioni di Leopoldo II del Belgio
prima e quelle di Bismark poi furono i fattori che determinarono I'improvvisa spartizione.

https://comboni2000.org 6


https://comboni2000.org/

Tale suddivisione, nelle sue origini, fu essenzialmente una proiezione della politica europea su
territorio africano. Nel 1879 solo una piccola parte del continente era sotto dominio europeo. Nel 1900
tutto il continente diviso in quaranta unita politiche, con sei eccezioni delle quali quattro avevano pitt
carattere nominale che reale, era passato completamente sotto la dominazione europea. La Conferenza di
Berlino (15 Novembre 1884 - 26 Febbraio 1885), fu solamente 1'atto conclusivo d'un precedente dibattito
internazionale. In questo contesto di fattori determinanti e di tappe successive, € necessario inquadrare il
Movimento missionario e la sua presenza evangelizzatrice in Africa.

5. Il Movimento missionario a favore dei popoli nero - africani

La prima attenzione del Movimento missionario sugli albori del secolo XIX fu verso il
Nordamerica. Un secondo polo di speciale attenzione fu per il Medio ed Estremo Oriente. L'Oceania e
1'Africa avrebbero chiamato I'attenzione in un terzo momento. Fu la sensibilita caratteristica di
codesto Movimento verso "i pitt poveri e abbandonati" cio che lo spingera verso il mondo nero -
africano. Questa attenzione prende il via in quei luoghi dove alcuni missionari hanno I'opportunita di
venire a conoscenza di situazioni di vera prostrazione in cui giacevano i figli di questi popoli, dovuta
soprattutto alla schiavitu. Ci troviamo anche nell'epoca in cui il movimento abolizionista della
schiavitu sta trionfando in Inghilterra, e le idee vanno penetrando negli ambienti francesi (gia nel
1835 gli schiavi dell'isola Maurizio ottengono la liberta). Il 3 Dicembre del 1839 Gregorio XVI aveva
pubblicato la "In Supremo Apostolatus". In questo ambiente alcuni sacerdoti missionari manifestano
una preoccupazione fondamentale: quella della liberazione integrale degli schiavi. La loro
predilezione apostolica, nata dal motto paolino, sintetizzato da loro in parole come: "l'amore di Cristo
ci spinge verso i piu poveri e abbandonati", si dirige verso di loro.

Ci veniamo cosi a trovare con una prima missione africana diretta agli schiavi neri e sostenuta
dai missionari, provenienti in maggior parte dai nuovi Istituti missionari che vanno nascendo come
frutto di un piu ampio Movimento missionario. I casi piu significativi in questa prima tappa sono
quelli delle Suore della Madre Javouhey in Africa occidentale, e i missionari del P. Libermann.
Seguono altre provenienti dalla Francia, dagli Stati Uniti, dal Belgio, I’Inghilterra, dall’Impero Austro
— Ungarico, la Germania e I’Italia, dove spicca il caso di Daniele Comboni. Il movimento missionario
genera un arcobaleno di presenze che toccheranno tutti i punti del continente africano,
indipendentemente dalle presenze coloniali, € spesso anche prima. Tale movimento dara origine a una
crescente articolazione di spazi ecclesiali strettamente dipendenti da ognuna delle varie matrici
missionarie che si svilupperanno fino a convertirsi, a poco a poco, soprattutto gia nel nostro secolo
XX alla vigilia del Vaticano II, nelle cosiddette "Chiese particolari".

L’esperienza dei fondatori missionari ha un denominatore comune: una determinata presenza di
Gesu Cristo nelle loro vite, una passione per la Chiesa e un amore senza limiti per le persone piu
emarginate. Questa triplice dimensione li porta a lavorare senza risparmio di fatiche per la diffusione
del Vangelo con lo scopo della rigenerazione cristiana dei popoli dell'Africa. Presentano piani, che
troviamo piu o meno sviluppati da quello della Madre Javouhey (1779 - 1851), fino a quello del P.
Libermann (1802 - 1852), dal Massaja, dal Comboni (1831 - 1881), o del Lavigerie (1825 - 1892), si
esprimono con frasi come queste: "Faire travailler[pour 1’ Afrique] a son propre redemption"
(Libermann), o "Salvare I'Africa con I'Africa" "Rigenerazione dell’ Africa" (Comboni).

In questo orizzonte emerge chiaramente la differenza tra filantropia umanitaria e l'attivita
missionaria. Questi fondatori cercarono sempre "l'uomo africano" e manifestarono un'enorme fiducia
nella possibilita di autentica liberazione, basata nella liberta portata da Cristo, come lo proclamano i
"Piani" a cui abbiamo accennato sopra. La fonte comune di tale fiducia ¢ rappresentata sempre dalla
loro fede cristiana e dall'esperienza di quella "Caritas Cordis Christi", della quale tutti essi si sentono
apostoli. Daniele Comboni, uno di questi apostoli e profeti spicca senz’altro in questa storia
missionaria e per questo la Chiesa lo proclama santo.

P. Fidel Gonzdlez Ferndndez mccj

https://comboni2000.org 7


https://comboni2000.org/

