LA MISERICORDIA DI DIO E IL SUO SEGUITO DI PROVOCATORI:
LA GLORIA DI DIO, LA SUA COLLERA, LA SUA GELOSIA...
P. Carmelo Casile

“l’umanita puo essere salvata solo da uomini che rifiutano la forza, proclamano con
l'attenzione al prossimo, con la compassione verso lo sventurato, che é possibile opporre alla
forza una forza pit grande, la forza dell’amore. Questi esseri compassionevoli, per i quali gli
uomini esistono davvero, provocano la discesa di Dio, perché il bene che é in Dio, che é Dio,
puo solo scendere e manifestarsi per loro tramite. Infatti Dio sarebbe assente dal mondo, se
non ci fossero quelli in cui vive il suo amore. Essi devono dunque essere presenti al mondo
attraverso la misericordia. La loro misericordia é la presenza di Dio quaggiu” (Simone Weil).

La comprensione della misericordia di Dio ¢ il risultato della combinazione di un insieme di altri
attributi divini, che a prima vista per noi risultano contrastanti. Fissiamo la nostra attenzione in
modo particolare su tre di essi, che sono particolarmente vicini I’uno all’altro: la gloria di Dio, la
sua collera, la sua gelosia. Non ¢ facile, infatti, per noi conciliare la misericordia in Dio con la sua
gloria o potenza, con la sua collera o ira, che ¢ collegata con la sua gelosia. Dalla difficolta di
conciliare con la misericordia questi attributi e altri come la santita, la giustizia, la fedelta di Dio
ecc., risulta in noi un’immagine della misericordia di Dio carica di tensione.

Anche se I’esperienza di Dio in quanto esperienza del divino ¢ sempre possibile, tuttavia esiste la
possibilita del pericolo che essa si realizzi in un’interpretazione soggettiva deformata rispetto alla
luce della Rivelazione biblica dell’ Antico e Nuovo Testamento. Per tanto un’autentica esperienza
della misericordia di Dio ha bisogno di un continuo confronto e purificazione, che possiamo
ottenere con la lettura meditata della Parola di Dio, soprattutto del Nuovo Testamento, mettendoci
in profonda sintonia con il grande corpo di Cristo che ¢ la Chiesa, vivendo con essa, ascoltando in
essa le pulsazioni che scandisce la sua vita liturgica, nei suoi insegnamenti, nei suoi sacramenti,
nella sua costante attenzione al Mistero di Dio celebrato, che ci coinvolge nella sua presenza
operatrice di salvezza in mezzo agli uomini.

1. La gloria di Dio ¢ la sua potenza al servizio del suo amore

** ]l potere -solo il potere- ¢ morte; ’amore ¢ vita. Se pero allacciamo in un medesimo
accordo potere e amore, non vi saranno radici marcescenti che non si sanino, né ossa calcinate
che non si rivestano in primavera, né burroni che non si popolino di cipressi, né morte che
non si trasformi in festa.

“ Tu, Dio santo e pieno di amore, sei nello stesso tempo potere e amore. Nulla ti sfugge,

Tu puoi tutto. 1l Tuo amore senza condizioni raggiunge di preferenza creature fragili come

sono io. Solo il tuo amore puo guarirmi e redimermi, Amen.” (Ignacio Larrafiaga)

Quando si parla di gloria, si pensa a una situazione in cui si ¢ ammirati e lodati dagli altri.

Una persona che aspira alla gloria ¢ avida di lode e di adulazione, diviene facilmente superba,
vanitosa e ambiziosa, si isola e cerca il dominio sugli altri: ¢ una persona spiccatamente
autoreferenziale, egolatrica.

Questa concezione della gloria ¢ una aberrazione umana, ¢ una tirannia che produce sofferenza e
morte e non ha niente in comune con la gloria vera che ¢ quella di Dio e che viene rivelata in modo
definitivo da e in Gesu.

Gesu, infatti, da un lato si proclama uguale al Padre (Gv 10,30; 14,9-11), dall’altro chiama gli
uomini suoi amici e ripudia esplicitamente il termine “servi” (cfr Gv 15,14-15).

Per Gesu la gloria ¢ essere il cibo e la gioia degli altri... L’unione del pane (= cibo) e del vino (=
gioia) nell’Eucaristia sono realta-simbolo della grande gloria di Dio dilagante all’infinito dalla
mensa dell’Eucaristia nel «gustate e vedete quanto e buono il Signore (Sal 34,9).

1



Per Gesu la gloria si consuma nella Crocifissione.

La Crocifissione, infatti, ¢ una dichiarazione di amore e nello stesso tempo 1’atto supremo di
amore di Gesu verso gli uomini. A cuore e braccia aperti egli dice con il dono della vita: «lo vi amo
e vi invito a venire tra le mie braccia e dentro il mio cuore aperto sanguinosamente a prezzo di
morte tormentosay». La dichiarazione ¢ totalitaria e infinita: «Nessuno ama piu di colui che da la
propria vita per I’essere amato» (Gv 15,13). La risposta che Gesu si aspetta ¢ anch’essa totalitaria
«Come i0 ho amato voi, cosi amatevi anche voi gli uni gli altri» (Gv 13,34).

Con questo gesto supremo di amore Gesu crea anche un’equazione: lo = Dio; o sono uguale a
Dio in Cristo Gesu: «Riconosci che sei divenuto figlio di Dio, coerede di Cristo e, per dirla con una
frase ardita, sei lo stesso Dio!»'

Questa ¢ la gloria di Dio!

Dio, infatti, in Cristo pone se stesso come prezzo per il riscatto della persona umana, viene
macinato sotto la forza del dolore e della morte per essere pane e vino, cibo e gioia di ogni persona.

Per tanto, la gloria vera ¢ godere di essere goduti dagli altri. La nostra gloria ¢ che gli altri si
cibino di noi in modo inesauribile e noi si goda di essere il loro cibo, la loro vita, il loro bene, la
loro esultanza, dimenticando noi stessi, in un’intima fusione di tutti nel Dio della gloria, cio¢ nel
Dio della vita.

San Paolo, esaltando 1’amore, mette in risalto il concetto di gloria dicendo che 1’ideale della vita
dell’vomo ¢ « sforzarsi di piacere a tutti in tutto» (cfr. 1Cor 10,33, cioe¢, divenire per tutti gli altri
tutte le cose di cui essi hanno bisogno!

La gloria intesa in modo evangelico ci permette di superare un concetto di Dio distanziato, a
volte inquinato di terrore e di tirannia, e cosi approdare all’altra sponda, dove ci attende Gesu per
lanciarci tra le braccia di Dio, bonta infinita.

La Liturgia ci fa assaporare questa gloria di Dio.

I1 versetto del «Gloria a Dio», che dice «Ti rendiamo grazie per la tua gloria immensa, gratias
agimus tibi propter magnam gloriam tuamy, € un versetto di una esattezza meravigliosa su cio che ¢
la gloria di Dio, che raggiunge il suo vertice nella persona di Gesu, che la vive e la proclama dal
momento del suo concepimento nel grembo della Vergine Maria per opera dello Spirito Santo e
dalla culla di Betlemme alla cima del monte Calvario, sul quale come mansueto Agnello, “mosso da
Spirito eterno, offri se stesso senza macchia a Dio” (Eb 9,14).

La Chiesa canta la sua gioia e la sua gratitudine per la gloria di Dio.

E questa gloria che ¢ immensa, ¢ il chinarsi di Dio sulla nostra fragilita, per farci partecipi della
sua stessa gloria, che consiste nel comunicarci la sua stessa premura nel farci cibo e felicita degli
altri, di tutti gli altri; nell’essere amati da tutti perché si ¢ fonte di gioia per tutti.

Glorificare vuol dire esaltare la bonta, il peso sociale di una persona, per confermarle che la sua
bonta ¢ efficace ed ¢ gradita, per cui la si ringrazia.

Per tanto, «Ti rendiamo grazie per la tua gloria immensay, significa ti ringraziamo per tutti i tuoi
doni, sparsi nel giardino della Terra e nel giardino dell’Universo; ma soprattutto perché ¢ apparsa la
tua Grazia, apportatrice di salvezza per tutti gli uomini (cftr. Tito 2,11).

La glorificazione ed esaltazione diviene divulgazione, cio¢ un invito a tutti a venire e gustare i
doni e la grazia del Glorificato.

La gloria di Dio si manifesta ancora nell’assumere su di sé i1 nostri peccati: «Signore, Figlio
unigenito, Gesu Cristo, Signore Dio, Agnello di Dio, Tu che togli i peccati del mondo, abbi pieta di
noi» (cfr. Gv 1,29.36).

Con il peccato costringiamo la bonta divina, che vuole il bene di tutti, ad essere cooperatrice delle
nostre cattiverie con esseri umani; con il peccato sfiguriamo I’immagine divina impressa in noi € in
ciascun essere umano. Quando siamo coscienti dei nostri peccati e ne siamo pentiti, la gloria di Dio si
manifesta nel fatto che, mediante Gesu Cristo, Dio si rende unico responsabile dei nostri peccati € con cio
toglie i peccati del mondo. «Va’, non peccare piu» (Gv 8,11), disse Gesu all’adultera. E gia attraverso i
profeti Dio aveva annunciato: «lo prendero le tue iniquita, ne faro un fascio e le gettero nel piu profondo
abisso del mare e non me ne ricordero piu» (cfr. Ger 31,34; Is 53,11-12; Mi 7,20).

1 S. Gregorio Nazianzeno, Ufficio delle letture, Lunedi, I Sett. Quaresima.

2



Abisso di iniquitd contro il proprio simile. E abisso di bonta e misericordia 1’atto con cui Dio in
Cristo Gesu assume su di sé tutta la responsabilita di chi € pentito dei suoi peccati.

** Colui che cammina sopra la via lattea guardo questo mondo, e non vide altra cosa
che pietre, ortiche e rovi. Ma allora una tempesta frusto le coste marine del Padre:
era la compassione. In seguito un forte vento colpi le sue porte: era la misericordia.
Finalmente una brezza soave si mosse nel suo cuore: era la tenerezza. Allora il Padre
decise di inviare suo figlio, I’unigenito, non per condannare, ma per salvare il mondo.
“ O mio Dio, malgrado la Tua immensita e la Tua eternita, la legge che vige nel Tuo
cuore e la compassione. E la tenerezza e la musica che fa vibrare la Tue corde. Fa che io
non cessi di sentire in ogni istante queste corde, Amen” (Ignacio Larrafiaga)

2. La Gloria di Dio ¢ la sua misericordia

**“Dio non spreca la sua eternita in vendette, non spreca la sua onnipotenza in castighi, e
non dobbiamo appiattirlo sul nostro moralismo. [...] Dio ¢ compassione, futuro, approccio
ardente, mano viva che tocca il cuore e lo apre, che porta luce e gioia, amore che fa ripartire
la vita, luce. E il tuo cuore ti dira che tu sei fatto per la luce”. (Ermes Maria Ronchi)

L’espressione «la gloria di Jahave» designa Dio stesso in quanto si rivela nella sua maesta, nella
sua potenza, nello splendore della sua santita, nel dinamismo del suo essere.

Il Dio dell’ Alleanza pone la sua gloria nel salvare e nel risollevare il suo popolo; la gloria di Dio
¢ la manifestazione della sua potenza al servizio della sua misericordia, fatta di tenera compassione,
di amore paterno e materno, di fedelta all’Alleanza, di ascolto dei gemiti del suo popolo.

La gloria di Dio ¢ un fuoco divoratore; santita che mette a nudo I’immondezza della sua creatura,
il suo nulla, la sua fragilita radicale. Tuttavia il suo trionfo non consiste nel distruggere, ma nel
purificare e nel rigenerare e vuole invadere tutta la terra per risplendere su una comunita rinnovata
dallo Spirito (cfr. Ez 11,22s; 36,23ss; 39, 21-29).

Su questo sfondo luminoso si distacca la figura «senza bellezza, senza splendore» (Is 52,14) del
Servo di Jahave, che ha I’incarico di far splendere la gloria divina fino alle estremita della terra: «Tu
sei il mio servo, in te io rivelero la mia gloria» (Is 49, 3).

Nel Nuovo Testamento la gloria di Dio si rivela essenzialmente legata alla persona di Gesu. La
gloria di Dio ¢ tutta presente in Lui. Figlio di Dio, Egli ¢ «lo splendore della sua gloria, I'immagine
della sua sostanza» (Eb 1,3); da Lui irradia sugli uomini (3,18). Egli ¢ «il Signore della gloria»
(1Cor 2,8).

La manifestazione completa della gloria divina di Gesu avra luogo nella parusia.

Ma con la risurrezione e 1’ascensione Gesu ¢ gia «entrato» (Lc 24,26) nella gloria divina che il
Padre, nel suo amore, gli ha «dato prima della creazione del mondo (Gv 17,24) e che gli appartiene
come Figlio alla pari del Padre.

Questa gloria come «la gloria di Jahavé» nell’ Antico Testamento, ¢ sfera di punta trascendente di
santita, di luce, di potenza, di vita.

La gloria di Cristo risorto a volte abbaglia come la luce di una nuova creazione, ma sempre
accompagna come presenza discreta ed efficace il pellegrinare dell’umanita verso la verita che la
fara libera e la vita che la riempie di gioia.

Tuttavia la gloria di Dio non si manifesta soltanto nella risurrezione, ma nella vita, nel mistero e
nella morte di Gesu. Anzi questa manifestazione ¢ il cammino «necessario» verso la gloria della
risurrezione di Gesu; ¢ il cammino che ci rivela il vero volto del Signore Gesu nella sua gloria e che
facendoci sperimentare in modo singolare il mistero della vita che nasce dalla morte, ci rende
partecipi della gloria di Dio che ¢ la sua misericordia.



** Dio non ¢ partecipe della nostra impazienza, dei nostri timori né dei nostri impulsi di
punizione. E giunta I’ora in cui il silenzio prendera il posto del grido, e la tenerezza della
minaccia, e la misericordia della giustizia.

“Gesu di Nazaret, mite e paziente; io vivo pieno di impazienza e di timori. Dammi Tu un cuore
dolce e umile; fammi comprendere che la tenerezza guarisce piu del castigo, Amen”. (Ignacio
Larrafiaga).

3. La Misericordia di Dio ¢é per tutti

Ancora la misericordia! Sia sempre benvenuta! Da sempre non c’¢ parola piu adatta per
definire Dio; essa esprime mirabilmente gli aspetti fondamentali del volto divino. K inoltre
figlia prediletta dell’amore e sorella della sapienza; nasce e vive tra perdono e tenerezza.

“ Oh Dio della misericordia, io so che il Tuo cuore racchiude tutta la tenerezza e tutta la
dolcezza. Il mio cuore ha fame della Tua tenerezza. Avvolgimi sempre con il manto della Tua
misericordia, Amen.” (Ignacio Larrafaga)

Di fronte alla disubbidienza di Adamo ed Eva, Dio reagisce con la misericordia. Da allora, i/
tempo presente, cio¢ il tempo della vita in questo mondo terrestre, e tempo di misericordia per tutti.

Dopo il peccato Adamo ed Eva non si presentano all’abituale incontro di amicizia e di grazia con
Dio, all’ora della brezza vespertina, quando Jahavé passeggiava per il giardino. Dio si preoccupa
per questa assenza e va in cerca dei due; Dio cerca sempre 1’'uomo: “Adamo, dove sei?” (Gn 3,8-9).

Nonostante che le conseguenze del peccato dell’'uomo sono incalcolabili, a tal punto che si
sconvolge 1’armonia iniziale della creazione e 'uomo soccombe sotto il peso del peccato, Dio
rimane amante della vita e concepisce un disegno di salvezza redentrice in favore dell’'umanita
decaduta: Sap 11,23-26.

In effetti, dopo che il peccato ha fatto la sua entrata nel mondo, Dio non condanna Adamo ed
Eva ad una morte immediata (Gn 2,17 e 3,3), ma annuncia loro la totale vittoria sul male: «Io porro
inimicizia fra te e la donna, fra la tua stirpe e la sua stirpe: questa ti schiaccera la testa e tu le
insidierai il calcagno» (Gn 3,15). Cosi dice Dio al serpente.

Nel frattempo, a Adamo ed Eva, essendo rimasti fragili e indifesi, coperti solo con foglie di fico
(Gn 3,7), Dio stesso, il Padre di ogni creatura, confeziona per loro tuniche di pelle e li veste (Gn
3,21).

Con il peccato il primitivo disegno di Dio venne ridotto in frantumi. Tuttavia, il peccato non
marco la perdizione “radicale” dell’'uomo, perché sulle rovine prodotte dalla disobbedienza umana,
Dio continuo ad effondere il suo soffio vitale e creatore, rivestito adesso di misericordia (Gn 3,9-
10).

Invitando la prima coppia a portare avanti, nella sofferenza e nella speranza, la loro funzione
familiare (Gn 3,16) e sottolineando I’intervento dell’'uomo sulla terra (Gn 3,17-19), Dio rilancia
verso nuovi orizzonti la sua creatura, orientandola verso un Redentore, che ¢ Cristo Gesu (Gn 3,14-
15; Gv 1,3). Dopo il peccato, I’originario disegno di Dio si riveste di una caratteristica peculiare: la
salvezza, cio¢ la realizzazione della vita umana mediante 1’amicizia con Dio, si converte in
chiamata redentrice, che si compira in pienezza per mezzo di Cristo Gesu.

In questa dinamica redentrice, lo stesso castigo, espresso con i termini di collera o ira, ¢ sempre
strumento e manifestazione della misericordia di Dio.

Nella concezione biblica Jahavé ¢ un Dio morale che non ¢ indifferente rispetto al bene e al
male, al vero e al falso, al giusto e all’ingiusto. In tale luce la collera si rivela paradossalmente
I’altro volto dell’amore che tutela le vittime e 1 miseri.

Nella Bibbia, infatti, “collera”® ¢ “ira” mai sono in Dio un momento che si alterna con
misericordia, longanimita e perdono, mai si rivestono di un qualche carattere di “giustizia
vendicativa”; al contrario, sono sempre e solo la conseguenza necessaria e inevitabile del fatto che
Dio ¢ unicamente Amore, Misericordia, Perdono, Fedelta, Salvezza. La giustizia di Dio ¢ cosi
diversa da quella umana che non conosce in se stessa due tempi, premio e castigo, ma unicamente



fedelta alle sue promesse e perdono inesauribile. Collera, ira, giustizia di Dio significano soltanto
che egli non puo tollerare per nessun motivo il male che I’'uomo provoca all’interno del suo progetto
divino, e che il giudizio rimane un Decreto irrevocabile di misericordia e di grazia, nel quale si
manifesta il fatto che Dio combatte il male fino al punto in cui un Dio, il vero Dio, deponga le sue
vesti, lavi 1 piedi, si faccia tradire e rinnegare dai propri amici, consegni la propria vita, (cf. Gv
13,1-38; Lc 22,14-34) e versi fino all’ultima goccia di sangue, del suo stesso sangue (Gv 19,32-34):

«Colui (Cristo) che non aveva conosciuto peccato, Dio lo fece peccato in nostro favore,
perché in lui noi potessimo diventare giustizia di Dio» (2Co05,21; cfr. Gal 3,13).

« Egli porto i nostri peccati nel suo corpo sul legno della croce, perché, non vivendo piu per
il peccato, vivessimo per la giustizia; dalle sue piaghe siete stati guariti» (2Pt 2,24).

«Il sangue di Cristo - il quale, mosso dallo Spirito eterno, offti se stesso senza macchia a
Dio — purifica la nostra coscienza dalle opere di morte, perché serviamo al Dio vivente» (cfr.
Eb 9,14).

1l concetto di collera o ira é collegato con quello di gelosia.

La gelosia in Dio significa che egli ¢ tenacemente legato alla sua creatura, ¢ espressione
dell’amore totale ed esclusivo che Dio ha nei confronti del suo popolo: «ll Signore si chiama
Geloso: egli e un Dio geloso» (Es 34,14).

Dio ¢ geloso, cio¢ ama la sua creatura e il suo popolo con amore appassionato ma anche severo
ed esigente; percio proibisce ogni amore eccetto il suo, fino al punto che devono pensare che stanno
commettendo ‘“adulterio spirituale” coloro che porranno o avranno in altra parte il loro amore, sia
che si tratti di cose, parenti, o anche di amor proprio ....

Questa gelosia di Dio acquista un rilievo eccezionale all’interno della Storia di Israele, che ¢ il
Popolo che il Signore si scelto, per manifestare la sua gloria, che consiste nella sua presenza
operatrice di salvezza in mezzo agli uomini.

Questo aspetto caratterizza ulteriormente il significato della gelosia divina, quando Dio costata
che il popolo che doveva irradiare la sua gloria, in realta la tiene nascosta.

Il Libro di Giona accentua con chiarezza queste verita, che dimenticavano quelli del suo tempo.

E uno libretto che narra la storia di un profeta disobbediente, che dapprima vuole sottrarsi alla
sua missione e che poi si lamenta con Dio dell’esito positivo della sua predicazione.

L’insieme del racconto ci suggerisce di situare la composizione dopo I’esilio, durante il secolo V, e
costituisce uno scritto didattico, il cui insegnamento segnala una delle vette dell’ Antico Testamento.

Superando una interpretazione stretta delle profezie, afferma che le minacce, anche le piu
drastiche, sono espressione di una volonta misericordiosa di Dio, che aspetta soltanto un segno di
pentimento per concedere il suo perdono; rompendo il particolarismo in cui si vedeva tentata a
chiudersi la comunita postesilica, predica un universalismo straordinariamente aperto.

In effetti, questa graziosa narrazione critica non gli idolatri o gli empi, ma gli stessi pii giudei
che, chiusi nel loro nazionalismo, dimenticano facilmente che Dio ¢ il Dio e Padre di tutti gli
uomini.

Giona si rifiuta di obbedire alla chiamata del Signore: possibilmente perché non si sente
responsabile della salvezza di questi infelici Niniviti. Sta dormendo, mentre 1 marinai cercano di
salvare la nave (la qual cosa non ¢ opera religiosa, ma interessa anche il pio Giona). Gioisce nel
pensare al castigo di Dio che sta per cadere sui pagani di Ninive. Si lamenta della misericordia di
Jahavé verso i Niniviti, perché la sua riputazione ne va a soffrire.

Ma Dio governa il mondo con una visione ampia e generosa. Essendo il Creatore di tutti, si sente
responsabile di tutti e vuole salvare uomini e animali, senza guardare la razza o la religione. Giona,
invece, rappresenta 1 pii fedeli che, anche se conoscono Dio, conservano uno spirito meschino e
rancoroso, € calunniano il bene che fanno gli uomini senza religione, perché hanno paura che la
gente faccia un confronto sfavorevole per 1 credenti.



In questa storia tutti 1 personaggi sono simpatici: i marinai pagani del naufragio, il re, gli abitanti
e perfino gli animali di Ninive; tutti, eccetto Giona! Dio ¢ misericordioso con tutti ed ¢ indulgente
perfino con il suo profeta ribelle! L’esempio della sottomissione e del pentimento sincero lo da a
Israele il suo peggiore nemico!

** Dio, con la sua pazienza eterna, ottiene molto di piu di voi con i vostri scatti d’ira. In
fondo si tratta di un tremendo equivoco; vogliamo far andare la macchina di furia, dicendo:
“Strappiamo il male fingendo i mali.” In fondo si tratta di una sola cosa: incapacita di
amare...

“Dio, Padre; voglio pensare che un poco di pazienza ha piu potere della correzione, e che la
tolleranza e la comprensione possono redimere piu di un castigo. Dammi la capacita di amare
senza misura, Amen.” (Ignacio Larrafiaga).

La dinamica di misericordia-gelosia, che si realizza nella presenza di Dio operosa di salvezza in
mezzo agli uomini, si rivelera in pienezza nella vita di Gesu, dal primo annuncio degli Angeli (Lc
2,14) al riconoscimento del centurione che, vedendolo morire in quel modo (Mc 15,39), glorificava
Dio (Lc 23,47).

In effetti, Gesu manifesto la preoccupazione divina, affinché nessuno si perda. In “Gesu-Visita
misericordiosa e festosa di Dio agli uomini”, riceve significato e raggiunge il suo culmine la gelosia
divina:

«Il Signore si mostra geloso per la sua terra e si muove a compassione del suo popolo» (Gl
2,18).

Gesu, Buon Pastore, va in cerca dei figli dispersi di Dio (Gv 11,52) per il peccato nella Babele
del mondo:

e ¢ I’amico dei pubblicani e dei peccatori: Mt 18,12-14; Lc 15,8-10);

e vain cerca del peccatore: Mc 2,13-15; Gv 4;

e riabilita il peccatore:

e Pietro: Mt 26,57-58.69-75 >> Gv 21,15-22;

e Paolo: At 7,54-8,1-3 >>9, 1-16;

e Zaccheo: Lc 19,1-18;

e cerco e riabilito tante volte ognuno di noi: S1 103/102

** Non si udranno grida nel vento, né clamori nelle piazze. Passera per le strade al suono di
una musica silenziosa. Non calpestera la canna caduta, né spegnera il lumicino morente della
lampada. E stato inviato per versare balsamo sulle ferite, consolare i disperati, liberare i
prigionieri, trasformare il lutto in abiti di festa e fare dei poveri una stirpe d’alto lignaggio.

“Oh Gesu, passasti per questo mondo pieno di dolcezza e mansuetudine. Non condannasti
nessuno. Portasti speranza dove c’era disperazione. Spargi sopra le ferite del mio cuore balsamo e
olio, cosicché io sperimenti in questo giorno la tenerezza e la misericordia del tuo amore. Amen”.
(Ignacio Larrafiaga).

4. Chiamati a guardare il mondo con lo stesso sguardo di Gesu

Il frutto dell’esperienza della Divina Misericordia nei suoi vari attributi, ¢ arrivare a guardare il
mondo con gli occhi di Dio, che ¢ Misericordia. Questo sguardo dovrebbe costituire il sogno di ogni
cristiano.

Evidentemente a noi non ¢ possibile conoscere direttamente lo sguardo misericordioso del Padre,
ma ne abbiamo il riflesso fedele nella persona di Gesu, che ¢ “Visita misericordiosa e festosa di Dio
agli uvomini” e percio afferma: "Chi ha visto me ha visto il Padre" (Gv 14,9). Lo sguardo di Gesu sui
suoi contemporanei, come lo possiamo indovinare dai Vangeli, ci rivela lo sguardo del Padre stesso
sull'umanita. I Vangeli, infatti, sono molto attenti a mettere in risalto lo sguardo di Gesu e il modo
particolarmente toccante di posarsi sulle persone.



In primo luogo ¢ da sottolineare la qualita eccezionale dello sguardo di Gesu. Noi non abbiamo
mai incontrato Gesu in carne e ossa e quindi non abbiamo direttamente 1'esperienza del suo sguardo,
ma nel modo con cui ne parlano, i Vangeli ce ne danno un'idea e la loro testimonianza fa pensare
che questo sguardo avesse qualcosa di molto particolare. Esso sconvolgeva per la sua benevolenza
poiché raggiungeva la persona nel suo intimo piu profondo, 1a dove si trovano le ferite piu
profonde, ma anche la sua capacita di amare e di crescere. Pensiamo, per esempio, a cio che si dice
in Luca dell'incontro di Gesu con Pietro, dopo il suo rinnegamento: «Allora il Signore, voltatosi,
guardo Pietro, e Pietro si ricordo delle parole che il Signore gli aveva detto: "Prima che il gallo
canti, oggi mi rinnegherai tre volte". E uscito, pianse amaramente» (Lc 22,61-62). Luca non offre
dei dettagli su questa scena, ma cio basta per farci prendere coscienza di quello che ¢ avvenuto.
Nello sguardo di Gesu, non c'era certamente nessuna condanna, e senza dubbio nemmeno
alcun atteggiamento di rimprovero, ma di tristezza, piu ancora per Pietro che per quello che
aveva fatto. In questo sguardo di amore ferito, Pietro si senti toccato nel piu intimo di se stesso, sia
nella sua vilta ma anche nelle sue potenzialita d'amore che Gesu desiderava ardentemente
risvegliare. E cosi che usci dal cortile della casa del sommo sacerdote piangendo la sua vilta, ma
senza tuttavia lasciarsi andare alla disperazione poiché aveva scoperto nello sguardo di Cristo un
invito a esprimere cio che aveva di meglio. In questo sguardo di Gesu, egli era stato toccato nella
sua poverta ma piu ancora nella sua ricchezza poiché, anche in queste circostanze cosi
drammatiche, lo sguardo di Gesu era pieno di benevolenza, gli "voleva bene".

11 Signore, andando diritto per la sua strada verso la croce, si ¢ voltato verso Pietro, per ricordare a lui e
a tutti noi che nessuno, anche quando la paura o il compromesso ci fa nascondere prima a noi stessi che a
Lui, resta escluso dallo sguardo di Gesu. Solo cosi si puo avere il coraggio di passare a vita nuova.

Considerando insieme questo sguardo di Gesu a Pietro con quello rivolto a Matteo (Mt 9,9-28) e
al giovane ricco (Mt 19,16-22) al momento della loro chiamata, possiamo affermare che la chiamata
puo essere ascoltata solo dentro uno sguardo, o meglio nasce da un lasciarsi guardare e amare.

Altri cenni evangelici dello sguardo di Gesu aiutano a scoprire delle sfumature complementari.
Pensiamo all'incontro di Gesu con il giovane ricco. In Mc 10,21, dopo che il giovane ha detto a
Gesu di avere osservato i comandamenti fin dalla sua giovinezza, Gesu fissatolo, lo amo: ritroviamo
qui la benevolenza. Poi gli disse: "una cosa sola ti manca, va', vendi quello che hai e dallo ai poveri
e avrai un tesoro in cielo; poi vieni e seguimi".

Questo sguardo di amore benevolo rivolto all'altro che lo raggiunge nella sua parte migliore ¢
dunque anche uno sguardo esigente che, proprio perché egli ama, invita 1'altro ad andare oltre nel
dispiegamento delle sue potenzialita a servizio dell'amore. Quello che fai ¢ gia molto buono. Ma
puoi fare ancora meglio.

Questa esigenza di amore che Gesu aveva verso 1 suoi contemporanei ha potuto a volte condurlo
a interpellarli, e perfino a scuoterli, con delle parole che possono sembrarci molto dure. Pensiamo a
quel passo del Vangelo di Marco (Mc 3,5) in cui Gesu si lascia rimproverare dai farisei per avere
guarito un uomo dalla mano paralizzata in giorno di sabato. Marco ci parla esplicitamente dello
sguardo "di collera" che Gesu rivolge ai suoi interlocutori "rattristato per la durezza dei loro cuori".
Questo sguardo di collera, deve essere ben compreso. E perché ama il suo interlocutore che Gesu
va in collera. Egli si sente desolato di vederlo chiuso in un atteggiamento legalista che gli
impedisce di esprimere le sue potenzialita di amore a servizio del suo prossimo. Questo vale in
particolare di fronte ai farisei. Gesu ha usato parole estremamente dure nei loro riguardi, per
esempio nel capitolo 23 di Matteo, in cui li definisce ipocriti, insensati, guide cieche, ecc. In genere
noi deduciamo che Gesu e 1 farisei fossero dei nemici. Ma gli esegeti ci dicono oggi che, al
contrario, Gesu era particolarmente vicino ai farisei e che proprio per questa ragione era cosi duro
con loro. Su molti punti i farisei erano vicini al Regno. Gesu li amava molto, ed ¢ perché 1i amava
che era piu esigente con loro, e tanto piu desolato, ossia in collera, quando li vedeva sbandare,
sprecare le ricchezze di amore che erano le loro. Non c'¢ quindi contraddizione tra la benevolenza
fondamentale dello sguardo di Gesu sui suoi contemporanei e lI'esigenza contenuta in questo stesso
sguardo. Si tratta sempre di aiutare l'altro a esprimere la parte migliore presente in lui.



Una terza caratteristica dello sguardo di Gesu che possiamo sottolineare ¢ che questo sguardo
andava oltre le apparenze umane ed era particolarmente attento ai piu piccoli, a coloro che noi
abbiamo la tendenza di non vedere, perch¢ non si mettono in evidenza, sono emarginati, non
appartengono alla cerchia ristretta di coloro che contano. Lo vediamo molto bene in Mc 12,41-44
quando Gesu davanti alla cassetta delle elemosine del tempio osserva la gente che metteva delle
monete. Anziché lasciarsi impressionare dai ricchi che offrivano somme cospicue, egli attira lo
sguardo sulla povera vedova che avrebbe dovuto passare inosservata fra tutte quelle persone
importanti. Il suo sguardo va oltre le apparenze e riconosce nei pochi spiccioli deposti con
discrezione un gesto piu significativo di quello dei ricchi. In apparenza, la vedova non ha dato
granché. In realta per chi sa guardare al di 1a delle apparenze, essa ha dato piu degli altri.

La grande sfida per il cristiano ¢ lasciasi toccare da questo sguardo fino a divenire riflesso della
figura del Cuore di Gesu e a guadare il mondo con 1 suoi stessi occhi.

4.1. Arriviamo a guardare il mondo con gli occhi di Gesu mediante la contemplazione dei
Misteri della sua vita

\

Anzitutto ¢ importante ricordare che la contemplazione non ¢ un processo automatico, che
possiamo mettere in movimento quando noi vogliamo, ma ¢ un dono da chiedere umilmente al
Signore fin dall'inizio della preghiera.

La condizione migliore per ricavare frutto dalla contemplazione ¢ di entrare nella preghiera non
come turisti ma come amanti, cio¢ come persone che desiderano conoscere sempre piu intimamente
il Signore Gesu, il suo Cuore Trafitto di Buon Pastore, per amarlo e seguirlo nelle sue vie. Se
entriamo con tutto il nostro essere (= corpo, anima e spirito) nelle scene del Vangelo, lo Spirito
Santo ci plasma progressivamente ad immagine del Figlio, comunicandoci gli stessi sentimenti di
Gesu: cf. Rom 8,29; Fil 2,6-11.

I nostri schemi e ragionamenti si lasciano convertire poco alla volta e allo stesso tempo
impariamo a lasciarci misurare e guidare dalla parola di Dio e dalla sua logica. Le nostre reazioni
istintive e spontanee si aprono ad una nuova spontaneita piu matura e piu evangelica. Papa
Francesco sottolinea che “entrare nel mistero significa andare oltre le proprie comode sicurezze,
oltre la pigrizia e I’indifferenza che ci frenano, e mettersi alla ricerca della verita, della bellezza e
dell’amore, cercare un senso non scontato, una risposta non banale alle domande che mettono in
crisi la nostra fede, la nostra fedelta e la nostra ragione” (Veglia Pasquale 2015).

La contemplazione, infatti, & evangelizzare il nostro mondo interiore, fatto di affetti, pensieri
e desideri, e ci insegna a vedere le persone dentro, nella loro interiorita profonda, perché ci abitua
ad essere attenti all'altro con il cuore e non tanto per via di ragionamenti e deduzioni. La
contemplazione ha il potere di renderci persone "discrete", persone abituate a leggere gli
avvenimenti "al puro raggio della fede", come era solito fare san Daniele Comboni.

La contemplazione di un mistero della vita di Gesu si attua facendosi presenti nella scena
raccontata (per es.: il colpo di lancia che trafigge il costato di Gesu morto sulla Croce: Gv 19,21-37)
con la finalita di:

e cercare il messaggio di quel mistero;
e assumere un atteggiamento personale, affettivo (d’ammirazione, ringraziamento, pentimento,
supplica, disponibilita, solidarieta, ecc.) di fronte al messaggio che si sta ricevendo.

Il coinvolgimento affettivo al messaggio del fatto contemplato ¢ I'aspetto piu importante, perché
cosi si capisce vitalmente il fatto o la parola, che ¢ oggetto della contemplazione, si arriva a
sintonizzarsi con la mentalita e 1 sentimenti di Gesu, si esperimenta la gioia di vivere Cristo o di
essere vissuti da Lui nelle situazioni concrete della vita, facendolo storia nella propria vita.

La preghiera che segue di P. Ignacio Larrafiaga ci mostra dove porta I’esercizio di una assidua e
appassionata contemplazione dei misteri della vita di Gesu. In effetti la meta finale di ogni orazione

8



¢ la trasformazione dell’uomo in Gesu Cristo, altrimenti si riduce in una pura evasione alienante. E
pure vero che alla meta perfetta non si arrivera mai, ma la vita cristiana deve essere un processo di
trasfigurazione, un cambiamento da un “immagine” ad un’altra.

«Siamo pietre rozze che il Padre ha estratto dalla cava di pietre della vita; sopra queste pietre lo
Spirito Santo scolpisce I’immagine abbagliante del Signore Gesu. Tutta la vita con Dio ¢ volta a
questo scopo e questo la giustifica: riprodurre il piu fedelmente possibile in noi i sentimenti,
atteggiamenti, reazioni, riflessi mentali e vitali, insomma la condotta di Gesu» (Ignacio Larrafiaga,
Mostrami il tuo volto, Ed Paoline, 13 Edizione 2004, 382).

ALLA LUCE DELLA TUA FIGURA

Signore Gesu Cristo,

che la tua presenza inondi completamente
il mio essere,

e la tua immagine si marchi a fuoco
nelle mie viscere,

perché io possa camminare

alla luce della tua figura,

e pensare come Tu pensavi,

sentire come Tu sentivi,

agire come Tu agivi,

parlare come Tu parlavi,

sognare come Tu sognavi,

ed amare come Tu amavi.

Possa 10, al pari di Te,

non occuparmi di me stesso

per preoccuparmi degli altri;

essere insensibile per me

e sensibile per gli altri;

sacrificare me stesso,

ed essere nello stesso tempo
incoraggiamento e speranza per gli altri.

Possa io essere, al pari di Te,
sensibile e misericordioso;
paziente, mite e umile;
sincero e verace.

I tuoi prediletti, 1 poveri,

siano i miei prediletti;

1 tuoi obbiettivi, 1 miei obbiettivi.
Quelli che vedono me, vedano Te.

E arrivi 1o ad essere una trasparenza
del tuo Essere, del tuo Amore. Amen

Casavatore, maggio 2016
P. Carmelo Casile MCCJ



