
LA MISERICORDIA DI DIO E IL SUO SEGUITO DI PROVOCATORI:
LA GLORIA DI DIO, LA SUA COLLERA, LA SUA GELOSIA…

P. Carmelo Casile

“L’umanità  può  essere  salvata  solo  da  uomini  che  rifiutano  la  forza,  proclamano  con
l'attenzione al prossimo, con la compassione verso lo sventurato, che è possibile opporre alla
forza una forza più grande, la forza dell’amore. Questi esseri compassionevoli, per i quali gli
uomini esistono davvero, provocano la discesa di Dio, perché il bene che è in Dio, che è Dio,
può solo scendere e manifestarsi per loro tramite. Infatti Dio sarebbe assente dal mondo, se
non ci fossero quelli in cui vive il suo amore. Essi devono dunque essere presenti al mondo
attraverso la misericordia. La loro misericordia è la presenza di Dio quaggiù” (Simone Weil).

La comprensione della misericordia di Dio è il risultato della combinazione di un insieme di altri
attributi  divini,  che a prima vista per noi risultano contrastanti.  Fissiamo la nostra attenzione in
modo particolare su tre di essi, che sono particolarmente vicini l’uno all’altro: la gloria di Dio, la
sua collera, la sua gelosia. Non è facile, infatti, per noi conciliare la misericordia in Dio con la sua
gloria o potenza, con la sua collera o ira, che è collegata con la sua gelosia. Dalla difficoltà di
conciliare con la misericordia questi attributi e altri come la santità, la giustizia, la fedeltà di Dio
ecc., risulta in noi un’immagine della misericordia di Dio carica di tensione. 

Anche se l’esperienza di Dio in quanto esperienza del divino è sempre possibile, tuttavia esiste la
possibilità del pericolo che essa si realizzi in un’interpretazione soggettiva deformata rispetto alla
luce della Rivelazione biblica dell’Antico e Nuovo Testamento. Per tanto un’autentica esperienza
della  misericordia  di  Dio  ha  bisogno  di  un  continuo  confronto  e  purificazione,  che  possiamo
ottenere con la lettura meditata della Parola di Dio, soprattutto del Nuovo Testamento, mettendoci
in profonda sintonia con il grande corpo di Cristo che è la Chiesa, vivendo con essa, ascoltando in
essa le pulsazioni che scandisce la sua vita liturgica, nei suoi insegnamenti,  nei suoi sacramenti,
nella  sua costante  attenzione  al  Mistero di  Dio celebrato,  che ci  coinvolge  nella  sua presenza
operatrice di salvezza in mezzo agli uomini.

1. La gloria di Dio é la sua potenza al servizio del suo amore 

** Il potere -solo il potere- è morte; l’amore è vita. Se però allacciamo in un medesimo
accordo potere e amore, non vi saranno radici marcescenti che non si sanino, né ossa calcinate
che non si rivestano in primavera, né burroni che non si popolino di cipressi, né morte che
non si trasformi in festa. 

“ Tu, Dio santo e pieno di amore, sei nello stesso tempo potere e amore. Nulla ti sfugge,
Tu puoi tutto. Il Tuo amore senza condizioni raggiunge di preferenza creature fragili come
sono io. Solo il tuo amore può guarirmi e redimermi, Amen.”  (Ignacio Larrañaga)

Quando si parla di gloria, si pensa a una situazione in cui si è ammirati e lodati dagli altri.
Una persona che aspira alla gloria è avida di lode e di adulazione, diviene facilmente superba,

vanitosa  e  ambiziosa,  si  isola  e  cerca  il  dominio  sugli  altri:  è  una  persona  spiccatamente
autoreferenziale, egolatrica. 

Questa concezione della gloria è una aberrazione umana, è una tirannia che produce sofferenza e
morte e non ha niente in comune  con la gloria vera che è quella di Dio e che viene rivelata in modo
definitivo da e in Gesù.

Gesù, infatti, da un lato si proclama uguale al Padre (Gv 10,30; 14,9-11), dall’altro chiama gli
uomini suoi amici e ripudia esplicitamente il termine “servi” (cfr Gv 15,14-15).

Per Gesù la gloria è essere il cibo e la gioia degli altri… L’unione del pane (= cibo) e del vino (=
gioia)  nell’Eucaristia  sono realtà-simbolo  della  grande gloria  di  Dio  dilagante  all’infinito  dalla
mensa dell’Eucaristia nel «gustate e vedete quanto è buono il Signore (Sal 34,9). 

1



Per Gesù la gloria si consuma nella Crocifissione.
La Crocifissione, infatti,  è una dichiarazione di amore e nello stesso tempo l’atto supremo di

amore di Gesù verso gli uomini. A cuore e braccia aperti egli dice con il dono della vita: «Io vi amo
e vi invito a venire tra le mie braccia e dentro il mio cuore aperto sanguinosamente a prezzo di
morte tormentosa». La dichiarazione è totalitaria e infinita: «Nessuno ama più di colui che dà la
propria vita per l’essere amato» (Gv 15,13). La risposta che Gesù si aspetta è anch’essa totalitaria
«Come io ho amato voi, così amatevi anche voi gli uni gli altri» (Gv 13,34).

Con questo gesto supremo di amore Gesù crea anche un’equazione: Io = Dio; Io sono uguale a
Dio in Cristo Gesù: «Riconosci che sei divenuto figlio di Dio, coerede di Cristo e, per dirla con una
frase ardita, sei lo stesso Dio!»1 

Questa è la gloria di Dio! 
Dio,  infatti,  in Cristo pone se stesso come prezzo per il  riscatto  della  persona umana,  viene

macinato sotto la forza del dolore e della morte per essere pane e vino, cibo e gioia di ogni persona. 
Per tanto, la gloria vera è godere di essere goduti dagli altri. La nostra gloria è che gli altri si

cibino di noi in modo inesauribile e noi si goda di essere il loro cibo, la loro vita, il loro bene, la
loro esultanza, dimenticando noi stessi, in un’intima fusione di tutti nel Dio della gloria, cioè nel
Dio della vita. 

San Paolo, esaltando l’amore, mette in risalto il concetto di gloria dicendo che l’ideale della vita
dell’uomo è « sforzarsi di piacere a tutti in tutto» (cfr. 1Cor 10,33, cioè, divenire per tutti gli altri
tutte le cose di cui essi hanno bisogno! 

La gloria intesa in modo evangelico ci permette di superare un concetto di Dio distanziato, a
volte inquinato di terrore e di tirannia, e così approdare all’altra sponda, dove ci attende Gesù per
lanciarci tra le braccia di Dio, bontà infinita. 

La Liturgia ci fa assaporare questa gloria di Dio. 
Il versetto del «Gloria a Dio», che dice «Ti rendiamo grazie per la tua gloria immensa,  gratias

agimus tibi propter magnam gloriam tuam», è un versetto di una esattezza meravigliosa su ciò che è
la gloria di Dio, che raggiunge il suo vertice nella persona di Gesù, che la vive e la proclama dal
momento del suo concepimento nel grembo della Vergine Maria per opera dello Spirito Santo e
dalla culla di Betlemme alla cima del monte Calvario, sul quale come mansueto Agnello, “mosso da
Spirito eterno, offrì se stesso senza macchia a Dio” (Eb 9,14). 

La Chiesa canta la sua gioia e la sua gratitudine per la gloria di Dio.
E questa gloria che è immensa, è il chinarsi di Dio sulla nostra fragilità, per farci partecipi della

sua stessa gloria, che consiste nel comunicarci la sua stessa premura nel farci cibo e felicità degli
altri, di tutti gli altri; nell’essere amati da tutti perché si è fonte di gioia per tutti. 

Glorificare vuol dire esaltare la bontà, il peso sociale di una persona, per confermarle che la sua
bontà è efficace ed è gradita, per cui la si ringrazia. 

Per tanto, «Ti rendiamo grazie per la tua gloria immensa», significa ti ringraziamo per tutti i tuoi
doni, sparsi nel giardino della Terra e nel giardino dell’Universo; ma soprattutto perché è apparsa la
tua Grazia, apportatrice di salvezza per tutti gli uomini (cfr. Tito 2,11). 

La glorificazione ed esaltazione diviene divulgazione, cioè un invito a tutti a venire e gustare i
doni e la grazia del Glorificato. 

La gloria di Dio si manifesta ancora nell’assumere su di sé i nostri peccati:  «Signore, Figlio
unigenito, Gesù Cristo, Signore Dio, Agnello di Dio, Tu che togli i peccati del mondo, abbi pietà di
noi» (cfr. Gv 1,29.36). 

Con il peccato costringiamo la bontà divina, che vuole il bene di tutti, ad essere cooperatrice delle
nostre cattiverie con esseri umani; con il peccato sfiguriamo l’immagine divina impressa in noi e in
ciascun essere umano. Quando siamo coscienti dei nostri peccati e ne siamo pentiti, la gloria di Dio si
manifesta nel fatto che, mediante Gesù Cristo, Dio si rende unico responsabile dei nostri peccati e con ciò
toglie i peccati del mondo. «Va’, non peccare più» (Gv 8,11), disse Gesù all’adultera. E già attraverso i
profeti Dio aveva annunciato: «Io prenderò le tue iniquità, ne farò un fascio e le getterò nel più profondo
abisso del mare e non me ne ricorderò più» (cfr. Ger 31,34; Is 53,11-12; Mi 7,20). 

1 S. Gregorio Nazianzeno, Ufficio delle letture, Lunedì, I Sett. Quaresima. 

2



Abisso di iniquità contro il proprio simile. E abisso di bontà e misericordia l’atto con cui Dio in
Cristo Gesù assume su di sé tutta la responsabilità di chi è pentito dei suoi peccati. 

** Colui che cammina sopra la via lattea guardò questo mondo, e non vide altra cosa
che pietre, ortiche e rovi. Ma allora una tempesta frustò le coste marine del Padre:
era la compassione. In seguito un forte vento colpì le sue porte: era la misericordia.
Finalmente una brezza soave si mosse nel suo cuore: era la tenerezza. Allora il Padre
decise di inviare suo figlio, l’unigenito, non per condannare, ma per salvare il mondo. 
“ O mio Dio, malgrado la Tua immensità e la Tua eternità, la legge che vige nel Tuo
cuore è la compassione. E la tenerezza è la musica che fa vibrare la Tue corde. Fa che io
non cessi di sentire in ogni istante queste corde, Amen” (Ignacio Larrañaga)

2. La Gloria di Dio è la sua misericordia

**“Dio non spreca la sua eternità in vendette, non spreca la sua onnipotenza in castighi, e
non dobbiamo appiattirlo sul nostro moralismo. […] Dio è compassione, futuro, approccio
ardente, mano viva che tocca il cuore e lo apre, che porta luce e gioia, amore che fa ripartire
la vita, luce. E il tuo cuore ti dirà che tu sei fatto per la luce”. (Ermes Maria Ronchi)

L’espressione «la gloria di Jahavè» designa Dio stesso in quanto si rivela nella sua maestà, nella
sua potenza, nello splendore della sua santità, nel dinamismo del suo essere.

Il Dio dell’Alleanza pone la sua gloria nel salvare e nel risollevare il suo popolo; la gloria di Dio
é la manifestazione della sua potenza al servizio della sua misericordia, fatta di tenera compassione,
di amore paterno e materno, di fedeltà all’Alleanza, di ascolto dei gemiti del suo popolo.

La gloria di Dio è un fuoco divoratore; santità che mette a nudo l’immondezza della sua creatura,
il suo nulla, la sua fragilità radicale. Tuttavia il suo trionfo non consiste nel distruggere, ma nel
purificare e nel rigenerare e vuole invadere tutta la terra per risplendere su una comunità rinnovata
dallo Spirito (cfr. Ez 11,22s; 36,23ss; 39, 21-29). 

Su questo sfondo luminoso si distacca la figura «senza bellezza, senza splendore» (Is 52,14) del
Servo di Jahavè, che ha l’incarico di far splendere la gloria divina fino alle estremità della terra: «Tu
sei il mio servo, in te io rivelerò la mia gloria» (Is 49, 3). 

Nel Nuovo Testamento la gloria di Dio si rivela essenzialmente legata alla persona di Gesù. La
gloria di Dio è tutta presente in Lui. Figlio di Dio, Egli è «lo splendore della sua gloria, l’immagine
della sua sostanza» (Eb 1,3); da Lui irradia sugli uomini (3,18). Egli è «il Signore della gloria»
(1Cor 2,8). 

La manifestazione completa della gloria divina di Gesù avrà luogo nella parusia. 
Ma con la risurrezione e l’ascensione Gesù è già «entrato» (Lc 24,26) nella gloria divina che il

Padre, nel suo amore, gli ha «dato prima della creazione del mondo (Gv 17,24) e che gli appartiene
come Figlio alla pari del Padre. 

Questa gloria come «la gloria di Jahavé» nell’Antico Testamento, è sfera di punta trascendente di
santità, di luce, di potenza, di vita. 

La gloria di Cristo risorto a volte abbaglia come la luce di una nuova creazione, ma sempre
accompagna come presenza discreta ed efficace il pellegrinare dell’umanità verso la verità che la
farà libera e la vita che la riempie di gioia.

Tuttavia la gloria di Dio non si manifesta soltanto nella risurrezione, ma nella vita, nel mistero e
nella morte di Gesù. Anzi questa manifestazione è il cammino «necessario» verso la gloria della
risurrezione di Gesù; è il cammino che ci rivela il vero volto del Signore Gesù nella sua gloria e che
facendoci  sperimentare  in  modo singolare  il  mistero  della  vita  che  nasce dalla  morte,  ci  rende
partecipi della gloria di Dio che è la sua misericordia. 

3



** Dio non è partecipe della nostra impazienza, dei nostri timori né dei nostri impulsi di
punizione. È giunta l’ora in cui il silenzio prenderà il posto del grido, e la tenerezza della
minaccia, e la misericordia della giustizia. 

“Gesù di Nazaret, mite e paziente; io vivo pieno di impazienza e di timori. Dammi Tu un cuore
dolce  e  umile;  fammi comprendere che la  tenerezza guarisce più del  castigo,  Amen”.  (Ignacio
Larrañaga).

3. La Misericordia di Dio è per tutti

Ancora la misericordia! Sia sempre benvenuta! Da sempre non c’è parola più adatta per 
definire Dio; essa esprime mirabilmente gli aspetti fondamentali del volto divino. È inoltre 
figlia prediletta dell’amore e sorella della sapienza; nasce e vive tra perdono e tenerezza. 

 “ Oh Dio della misericordia, io so che il Tuo cuore racchiude tutta la tenerezza e tutta la 
dolcezza. Il mio cuore ha fame della Tua tenerezza. Avvolgimi sempre con il manto della Tua 
misericordia, Amen.” (Ignacio Larrañaga)

Di fronte alla disubbidienza di Adamo ed Eva, Dio reagisce con la misericordia. Da allora, il 
tempo presente, cioè il tempo della vita in questo mondo terrestre, è tempo di misericordia per tutti. 

Dopo il peccato Adamo ed Eva non si presentano all’abituale incontro di amicizia e di grazia con
Dio, all’ora della brezza vespertina, quando Jahavé passeggiava per il giardino. Dio si preoccupa 
per questa assenza e va in cerca dei due; Dio cerca sempre l’uomo: “Adamo, dove sei?” (Gn 3,8-9). 

Nonostante  che  le  conseguenze  del  peccato  dell’uomo sono incalcolabili,  a  tal  punto  che  si
sconvolge l’armonia  iniziale  della  creazione  e l’uomo soccombe sotto  il  peso del  peccato,  Dio
rimane  amante della vita e concepisce un disegno di salvezza redentrice in favore dell’umanità
decaduta: Sap 11,23-26. 

In effetti, dopo che il peccato ha fatto la sua entrata nel mondo, Dio non condanna Adamo ed
Eva ad una morte immediata (Gn 2,17 e 3,3), ma annuncia loro la totale vittoria sul male: «Io porrò
inimicizia fra te e la donna, fra la tua stirpe e la sua stirpe: questa ti schiaccerà la testa e tu le
insidierai il calcagno» (Gn 3,15). Così dice Dio al serpente. 

Nel frattempo, a Adamo ed Eva, essendo rimasti fragili e indifesi, coperti solo con foglie di fico
(Gn 3,7), Dio stesso, il Padre di ogni creatura, confeziona per loro tuniche di pelle e li veste (Gn
3,21). 

Con il peccato il primitivo disegno di Dio venne ridotto in frantumi. Tuttavia, il peccato non
marcò la perdizione “radicale” dell’uomo, perché sulle rovine prodotte dalla disobbedienza umana,
Dio continuò ad effondere il suo soffio vitale e creatore, rivestito adesso di misericordia (Gn 3,9-
10). 

Invitando la prima coppia a portare avanti, nella sofferenza e nella speranza, la loro funzione
familiare (Gn 3,16) e sottolineando l’intervento dell’uomo sulla terra (Gn 3,17-19), Dio rilancia
verso nuovi orizzonti la sua creatura, orientandola verso un Redentore, che è Cristo Gesù (Gn 3,14-
15; Gv 1,3). Dopo il peccato, l’originario disegno di Dio si riveste di una caratteristica peculiare: la
salvezza,  cioè  la  realizzazione  della  vita  umana  mediante  l’amicizia  con  Dio,  si  converte  in
chiamata redentrice, che si compirà in pienezza per mezzo di Cristo Gesù. 

In questa dinamica redentrice, lo stesso castigo, espresso con i termini di collera o ira, è sempre
strumento e manifestazione della misericordia di Dio. 

Nella concezione biblica Jahavé è un Dio morale che non è indifferente rispetto al bene e al
male, al vero e al falso, al giusto e all’ingiusto. In tale luce la collera si rivela paradossalmente
l’altro volto dell’amore che tutela le vittime e i miseri.

Nella  Bibbia,  infatti,  “collera”  e  “ira” mai  sono  in  Dio  un  momento  che  si  alterna  con
misericordia,  longanimità  e  perdono,  mai  si  rivestono  di  un  qualche  carattere  di  “giustizia
vendicativa”; al contrario, sono sempre e solo la conseguenza necessaria e inevitabile del fatto che
Dio è  unicamente  Amore,  Misericordia,  Perdono,  Fedeltà,  Salvezza.  La  giustizia  di  Dio è  così
diversa da quella umana che non conosce in se stessa due tempi, premio e castigo, ma unicamente

4



fedeltà alle sue promesse e perdono inesauribile. Collera, ira, giustizia di Dio significano soltanto
che egli non può tollerare per nessun motivo il male che l’uomo provoca all’interno del suo progetto
divino, e che il giudizio rimane un Decreto irrevocabile di misericordia e di grazia, nel quale si
manifesta il fatto che Dio combatte il male fino al punto in cui un Dio, il vero Dio, deponga le sue
vesti, lavi i piedi, si faccia tradire e rinnegare dai propri amici, consegni la propria vita, (cf. Gv
13,1-38; Lc 22,14-34) e versi fino all’ultima goccia di sangue, del suo stesso sangue (Gv 19,32-34): 

«Colui (Cristo) che non aveva conosciuto peccato, Dio lo fece peccato in nostro favore, 
perché in lui noi potessimo diventare giustizia di Dio» (2Co5,21; cfr. Gal 3,13).

« Egli portò i nostri peccati nel suo corpo sul legno della croce, perché, non vivendo più per 
il peccato, vivessimo per la giustizia; dalle sue piaghe siete stati guariti» (2Pt 2,24).

«Il sangue di Cristo - il quale, mosso dallo Spirito eterno, offrì se stesso senza macchia a 
Dio – purifica la nostra coscienza dalle opere di morte, perché serviamo al Dio vivente» (cfr.
Eb 9,14).

Il concetto di collera o ira è collegato con quello di gelosia. 
La  gelosia  in  Dio  significa  che  egli  è  tenacemente  legato  alla  sua  creatura,  è  espressione

dell’amore  totale  ed esclusivo che Dio ha nei  confronti  del  suo popolo:  «Il  Signore si  chiama
Geloso: egli è un Dio geloso» (Es 34,14). 

Dio è geloso, cioè ama la sua creatura e il suo popolo con amore appassionato ma anche severo
ed esigente; perciò proibisce ogni amore eccetto il suo, fino al punto che devono pensare che stanno
commettendo “adulterio spirituale” coloro che porranno o avranno in altra parte il loro amore, sia
che si tratti di cose, parenti, o anche di amor proprio ….

Questa gelosia di Dio acquista un rilievo eccezionale all’interno della Storia di Israele, che è il
Popolo che il  Signore si  scelto,  per manifestare  la sua gloria,  che consiste  nella sua presenza
operatrice di salvezza in mezzo agli uomini. 

Questo aspetto caratterizza ulteriormente il significato della gelosia divina, quando Dio costata
che il popolo che doveva irradiare la sua gloria, in realtà la tiene nascosta. 

Il Libro di Giona accentua con chiarezza queste verità, che dimenticavano quelli del suo tempo. 
È uno libretto che narra la storia di un profeta disobbediente, che dapprima vuole sottrarsi alla

sua missione e che poi si lamenta con Dio dell’esito positivo della sua predicazione. 
L’insieme del racconto ci suggerisce di situare la composizione dopo l’esilio, durante il secolo V, e

costituisce uno scritto didattico, il cui insegnamento segnala una delle vette dell’Antico Testamento. 
Superando  una  interpretazione  stretta  delle  profezie,  afferma  che  le  minacce,  anche  le  più

drastiche, sono espressione di una volontà misericordiosa di Dio, che aspetta soltanto un segno di
pentimento per concedere il suo perdono; rompendo il  particolarismo in cui si vedeva tentata a
chiudersi la comunità postesilica, predica un universalismo straordinariamente aperto. 

In effetti, questa graziosa narrazione critica non gli idolatri o gli empi, ma gli stessi pii giudei
che,  chiusi  nel  loro nazionalismo,  dimenticano facilmente che Dio è  il  Dio e Padre di  tutti  gli
uomini. 

Giona  si  rifiuta  di  obbedire  alla  chiamata  del  Signore:  possibilmente  perché  non  si  sente
responsabile della salvezza di questi infelici Niniviti. Sta dormendo, mentre i marinai cercano di
salvare la nave (la qual cosa non è opera religiosa, ma interessa anche il pio Giona). Gioisce nel
pensare al castigo di Dio che sta per cadere sui pagani di Ninive. Si lamenta della misericordia di
Jahavé verso i Niniviti, perché la sua riputazione ne va a soffrire. 

Ma Dio governa il mondo con una visione ampia e generosa. Essendo il Creatore di tutti, si sente
responsabile di tutti e vuole salvare uomini e animali, senza guardare la razza o la religione. Giona,
invece, rappresenta i pii fedeli che, anche se conoscono Dio, conservano uno spirito meschino e
rancoroso, e calunniano il bene che fanno gli uomini senza religione, perché hanno paura che la
gente faccia un confronto sfavorevole per i credenti. 

5



In questa storia tutti i personaggi sono simpatici: i marinai pagani del naufragio, il re, gli abitanti
e perfino gli animali di Ninive; tutti, eccetto Giona! Dio è misericordioso con tutti ed è indulgente
perfino con il suo profeta ribelle! L’esempio della sottomissione e del pentimento sincero lo dà a
Israele il suo peggiore nemico! 

** Dio, con la sua pazienza eterna, ottiene molto di più di voi con i vostri scatti d’ira. In
fondo si tratta di un tremendo equivoco; vogliamo far andare la macchina di furia, dicendo:
“Strappiamo il  male  fingendo  i  mali.”  In  fondo  si  tratta  di  una  sola  cosa:  incapacità  di
amare… 

“Dio, Padre; voglio pensare che un poco di pazienza ha più potere della correzione, e che la
tolleranza e la comprensione possono redimere più di un castigo. Dammi la capacità di amare
senza misura, Amen.” (Ignacio Larrañaga). 

La dinamica di misericordia-gelosia, che si realizza nella presenza di Dio operosa di salvezza in
mezzo agli uomini, si rivelerà in pienezza nella vita di Gesù, dal primo annuncio degli Angeli (Lc
2,14) al riconoscimento del centurione che, vedendolo morire in quel modo (Mc 15,39), glorificava
Dio (Lc 23,47). 

In effetti, Gesù manifestò la preoccupazione divina, affinché nessuno si perda. In “Gesù-Visita
misericordiosa e festosa di Dio agli uomini”, riceve significato e raggiunge il suo culmine la gelosia
divina: 

«Il Signore si mostra geloso per la sua terra e si muove a compassione del suo popolo» (Gl 
2,18).

Gesù, Buon Pastore, va in cerca dei figli dispersi di Dio (Gv 11,52) per il peccato nella Babele
del mondo: 
 è l’amico dei pubblicani e dei peccatori: Mt 18,12-14; Lc 15,8-10);
 va in cerca del peccatore: Mc 2,13-15; Gv 4;
 riabilita il peccatore: 

 Pietro: Mt 26,57-58.69-75 >> Gv 21,15-22; 
 Paolo: At 7,54-8,1-3 >> 9, 1-16; 
 Zaccheo: Lc 19,1-18; 
 cercò e riabilitò tante volte ognuno di noi: Sl 103/102

** Non si udranno grida nel vento, né clamori nelle piazze. Passerà per le strade al suono di
una musica silenziosa. Non calpesterà la canna caduta, né spegnerà il lumicino morente della
lampada.  È stato inviato per versare  balsamo sulle  ferite,  consolare  i  disperati,  liberare  i
prigionieri, trasformare il lutto in abiti di festa e fare dei poveri una stirpe d’alto lignaggio. 

 “Oh Gesù, passasti  per questo mondo pieno di  dolcezza e mansuetudine.  Non condannasti
nessuno. Portasti speranza dove c’era disperazione. Spargi sopra le ferite del mio cuore balsamo e
olio, cosicché io sperimenti in questo giorno la tenerezza e la misericordia del tuo amore. Amen”.
(Ignacio Larrañaga). 

4. Chiamati a guardare il mondo con lo stesso sguardo di Gesù 

Il frutto dell’esperienza della Divina Misericordia nei suoi vari attributi, è arrivare a guardare il
mondo con gli occhi di Dio, che è Misericordia. Questo sguardo dovrebbe costituire il sogno di ogni
cristiano. 

Evidentemente a noi non è possibile conoscere direttamente lo sguardo misericordioso del Padre,
ma ne abbiamo il riflesso fedele nella persona di Gesù, che è “Visita misericordiosa e festosa di Dio
agli uomini” e perciò afferma: "Chi ha visto me ha visto il Padre" (Gv 14,9). Lo sguardo di Gesù sui
suoi contemporanei, come lo possiamo indovinare dai Vangeli, ci rivela lo sguardo del Padre stesso
sull'umanità. I Vangeli, infatti, sono molto attenti a mettere in risalto lo sguardo di Gesù e il modo
particolarmente toccante di posarsi sulle persone.

6



In primo luogo è da sottolineare la qualità eccezionale dello sguardo di Gesù. Noi non abbiamo
mai incontrato Gesù in carne e ossa e quindi non abbiamo direttamente l'esperienza del suo sguardo,
ma nel modo con cui ne parlano, i Vangeli ce ne danno un'idea e la loro testimonianza fa pensare
che questo sguardo avesse qualcosa di molto particolare. Esso sconvolgeva per la sua benevolenza
poiché  raggiungeva  la  persona  nel  suo  intimo  più  profondo,  là  dove  si  trovano  le  ferite  più
profonde, ma anche la sua capacità di amare e di crescere. Pensiamo, per esempio, a ciò che si dice
in Luca dell'incontro di Gesù con Pietro, dopo il suo rinnegamento: «Allora il Signore, voltatosi,
guardò Pietro, e Pietro si ricordò delle parole che il Signore gli aveva detto: "Prima che il gallo
canti, oggi mi rinnegherai tre volte". E uscito, pianse amaramente» (Lc 22,61-62). Luca non offre
dei dettagli su questa scena, ma ciò basta per farci prendere coscienza di quello che è avvenuto.
Nello sguardo di Gesù, non c'era certamente nessuna condanna, e senza dubbio nemmeno
alcun atteggiamento di rimprovero, ma di tristezza, più ancora per Pietro che per quello che
aveva fatto. In questo sguardo di amore ferito, Pietro si sentì toccato nel più intimo di se stesso, sia
nella  sua  viltà  ma  anche  nelle  sue  potenzialità  d'amore  che  Gesù  desiderava  ardentemente
risvegliare. È così che uscì dal cortile della casa del sommo sacerdote piangendo la sua viltà, ma
senza tuttavia lasciarsi andare alla disperazione poiché aveva scoperto nello sguardo di Cristo un
invito a esprimere ciò che aveva di meglio. In questo sguardo di Gesù, egli era stato toccato nella
sua  povertà  ma  più  ancora  nella  sua  ricchezza  poiché,  anche  in  queste  circostanze  così
drammatiche, lo sguardo di Gesù era pieno di benevolenza, gli "voleva bene".

Il Signore, andando diritto per la sua strada verso la croce, si è voltato verso Pietro, per ricordare a lui e
a tutti noi che nessuno, anche quando la paura o il compromesso ci fa nascondere prima a noi stessi che a
Lui, resta escluso dallo sguardo di Gesù. Solo così si può avere il coraggio di passare a vita nuova.

Considerando insieme questo sguardo di Gesù a Pietro con quello rivolto a Matteo (Mt 9,9-28) e
al giovane ricco (Mt 19,16-22) al momento della loro chiamata, possiamo affermare che la chiamata
può essere ascoltata solo dentro uno sguardo, o meglio nasce da un lasciarsi guardare e amare. 

Altri cenni evangelici dello sguardo di Gesù aiutano a scoprire delle sfumature complementari.
Pensiamo all'incontro di Gesù con il giovane ricco. In Mc 10,21, dopo che il giovane ha detto a
Gesù di avere osservato i comandamenti fin dalla sua giovinezza, Gesù fissatolo, lo amò: ritroviamo
qui la benevolenza. Poi gli disse: "una cosa sola ti manca, va', vendi quello che hai e dallo ai poveri
e avrai un tesoro in cielo; poi vieni e seguimi".

Questo sguardo di amore benevolo rivolto all'altro che lo raggiunge nella sua parte migliore è
dunque anche uno sguardo esigente che, proprio perché egli ama, invita l'altro ad andare oltre nel
dispiegamento delle sue potenzialità a servizio dell'amore. Quello che fai è già molto buono. Ma
puoi fare ancora meglio.

Questa esigenza di amore che Gesù aveva verso i suoi contemporanei ha potuto a volte condurlo
a interpellarli, e perfino a scuoterli, con delle parole che possono sembrarci molto dure. Pensiamo a
quel passo del Vangelo di Marco (Mc 3,5) in cui Gesù si lascia rimproverare dai farisei per avere
guarito un uomo dalla mano paralizzata in giorno di sabato. Marco ci parla esplicitamente dello
sguardo "di collera" che Gesù rivolge ai suoi interlocutori "rattristato per la durezza dei loro cuori".
Questo sguardo di collera, deve essere ben compreso. È perché ama il suo interlocutore che Gesù
va  in  collera. Egli  si  sente  desolato  di  vederlo  chiuso  in  un  atteggiamento  legalista  che  gli
impedisce di esprimere le sue potenzialità di amore a servizio del suo prossimo. Questo vale in
particolare  di  fronte  ai  farisei.  Gesù  ha  usato  parole  estremamente  dure  nei  loro  riguardi,  per
esempio nel capitolo 23 di Matteo, in cui li definisce ipocriti, insensati, guide cieche, ecc. In genere
noi  deduciamo  che  Gesù e  i  farisei  fossero  dei  nemici.  Ma gli  esegeti  ci  dicono  oggi  che,  al
contrario, Gesù era particolarmente vicino ai farisei e che proprio per questa ragione era così duro
con loro. Su molti punti i farisei erano vicini al Regno. Gesù li amava molto, ed è perché li amava
che era più esigente con loro, e tanto più desolato, ossia in collera, quando li vedeva sbandare,
sprecare le ricchezze di amore che erano le loro. Non c'è quindi contraddizione tra la benevolenza
fondamentale dello sguardo di Gesù sui suoi contemporanei e l'esigenza contenuta in questo stesso
sguardo. Si tratta sempre di aiutare l'altro a esprimere la parte migliore presente in lui.

7



Una terza caratteristica dello sguardo di Gesù che possiamo sottolineare è che questo sguardo
andava oltre le apparenze umane ed era particolarmente attento ai più piccoli,  a coloro che noi
abbiamo  la  tendenza  di  non vedere,  perché  non  si  mettono  in  evidenza,  sono emarginati,  non
appartengono alla cerchia ristretta di coloro che contano. Lo vediamo molto bene in Mc 12,41-44
quando Gesù davanti alla cassetta delle elemosine del tempio osserva la gente che metteva delle
monete.  Anziché lasciarsi  impressionare dai ricchi  che offrivano somme cospicue,  egli  attira  lo
sguardo  sulla  povera  vedova  che  avrebbe  dovuto  passare  inosservata  fra  tutte  quelle  persone
importanti.  Il  suo  sguardo  va  oltre  le  apparenze  e  riconosce  nei  pochi  spiccioli  deposti  con
discrezione un gesto più significativo di quello dei ricchi.  In apparenza,  la vedova non ha dato
granché. In realtà per chi sa guardare al di là delle apparenze, essa ha dato più degli altri. 

La grande sfida per il cristiano è lasciasi toccare da questo sguardo fino a divenire riflesso della
figura del Cuore di Gesù e a guadare il mondo con i suoi stessi occhi. 

4.1. Arriviamo a guardare il mondo con gli occhi di Gesù mediante la contemplazione dei
Misteri della sua vita

Anzitutto  è  importante  ricordare  che  la  contemplazione  non  è  un  processo  automatico,  che
possiamo mettere in movimento quando noi vogliamo, ma è un dono da chiedere umilmente al
Signore fin dall'inizio della preghiera.

La condizione migliore per ricavare frutto dalla contemplazione è di entrare nella preghiera non
come turisti ma come amanti, cioè come persone che desiderano conoscere sempre più intimamente
il  Signore Gesù, il  suo Cuore Trafitto di Buon Pastore,  per amarlo e seguirlo nelle sue vie.  Se
entriamo con tutto il nostro essere (= corpo, anima e spirito) nelle scene del Vangelo, lo Spirito
Santo ci plasma progressivamente ad immagine del Figlio, comunicandoci gli stessi sentimenti di
Gesù: cf. Rom 8,29; Fil 2,6-11.

I  nostri  schemi  e  ragionamenti  si  lasciano  convertire  poco  alla  volta  e  allo  stesso  tempo
impariamo a lasciarci misurare e guidare dalla parola di Dio e dalla sua logica. Le nostre reazioni
istintive  e  spontanee  si  aprono  ad  una  nuova  spontaneità  più  matura  e  più  evangelica.  Papa
Francesco sottolinea che “entrare nel mistero significa andare oltre le proprie comode sicurezze,
oltre la pigrizia e l’indifferenza che ci frenano, e mettersi alla ricerca della verità, della bellezza e
dell’amore, cercare un senso non scontato, una risposta non banale alle domande che mettono in
crisi la nostra fede, la nostra fedeltà e la nostra ragione” (Veglia Pasquale 2015).

La contemplazione, infatti, è evangelizzare il nostro mondo interiore, fatto di affetti, pensieri
e desideri, e ci insegna a vedere le persone dentro, nella loro interiorità profonda, perché ci abitua
ad  essere  attenti  all'altro  con  il  cuore  e  non  tanto  per  via  di  ragionamenti  e  deduzioni.  La
contemplazione  ha  il  potere  di  renderci  persone  "discrete",  persone  abituate  a  leggere  gli
avvenimenti "al puro raggio della fede", come era solito fare san Daniele Comboni.

La  contemplazione  di  un  mistero  della  vita  di  Gesù  si  attua  facendosi  presenti  nella  scena
raccontata (per es.: il colpo di lancia che trafigge il costato di Gesù morto sulla Croce: Gv 19,21-37)
con la finalità di:

 cercare il messaggio di quel mistero; 
 assumere un atteggiamento personale, affettivo (d’ammirazione, ringraziamento, pentimento, 

supplica, disponibilità, solidarietà, ecc.) di fronte al messaggio che si sta ricevendo. 
Il coinvolgimento affettivo al messaggio del fatto contemplato è l'aspetto più importante, perché

così  si  capisce  vitalmente  il  fatto  o  la  parola,  che  è  oggetto  della  contemplazione,  si  arriva  a
sintonizzarsi con la mentalità e i sentimenti di Gesù, si esperimenta la gioia di vivere Cristo o di
essere vissuti da Lui nelle situazioni concrete della vita, facendolo storia nella propria vita. 

La preghiera che segue di P. Ignacio Larrañaga ci mostra dove porta l’esercizio di una assidua e
appassionata contemplazione dei misteri della vita di Gesù. In effetti la mèta finale di ogni orazione

8



è la trasformazione dell’uomo in Gesù Cristo, altrimenti si riduce in una pura evasione alienante. È
pure vero che alla mèta perfetta non si arriverà mai, ma la vita cristiana deve essere un processo di
trasfigurazione, un cambiamento da un “immagine” ad un’altra.

«Siamo pietre rozze che il Padre ha estratto dalla cava di pietre della vita; sopra queste pietre lo
Spirito Santo scolpisce l’immagine abbagliante del Signore Gesù. Tutta la vita con Dio è volta a
questo  scopo  e  questo  la  giustifica:  riprodurre  il  più  fedelmente  possibile  in  noi  i  sentimenti,
atteggiamenti, reazioni, riflessi mentali e vitali, insomma la condotta di Gesù» (Ignacio Larrañaga,
Mostrami il tuo volto, Ed Paoline, 13a Edizione 2004, 382). 

ALLA LUCE DELLA TUA FIGURA

Signore Gesù Cristo, 
che la tua presenza inondi completamente 
il mio essere, 
e la tua immagine si marchi a fuoco 
nelle mie viscere, 
perché io possa camminare 
alla luce della tua figura, 
e pensare come Tu pensavi, 
sentire come Tu sentivi, 
agire come Tu agivi, 
parlare come Tu parlavi, 
sognare come Tu sognavi, 
ed amare come Tu amavi.

Possa io, al pari di Te, 
non occuparmi di me stesso 
per preoccuparmi degli altri; 
essere insensibile per me 
e sensibile per gli altri; 
sacrificare me stesso, 
ed essere nello stesso tempo 
incoraggiamento e speranza per gli altri. 

Possa io essere, al pari di Te, 
sensibile e misericordioso; 
paziente, mite e umile; 
sincero e verace. 

I tuoi prediletti, i poveri, 
siano i miei prediletti;
i tuoi obbiettivi, i miei obbiettivi.
Quelli che vedono me, vedano Te.
E arrivi io ad essere una trasparenza
del tuo Essere, del tuo Amore. Amen

Casavatore, maggio 2016
P. Carmelo Casile MCCJ

9


