
COMBONI: FEDE E CIVILIZZAZIONE

Premessa

Come già ti/vi ho scritto in un mio precedente messaggio io non considero nessuno EX-
COMBONIANO; ci sono solo comboniani con differenti modi di evangelizzare il mondo e di
essere missionari.  Quelli  che in passato erano formalmente  Missionari/e Comboniani/e,  una
volta entrati/e in un nuovo modo di vivere come laici, mantengono l'impronta del Comboni e
quindi  costituiscono  un  immenso  serbatoio  di  energia  e  potenziale  missionario  per  la
trasformazione  del  mondo  in  Regno  di  Dio.  Il  tentativo  di  COMBONINSIEME di  riflettere
assieme in maggio 2006 e di  organizzarvi  meglio è  quanto mai  opportuno e urgente.  Sono
certissimo che il Comboni è con voi! 

In questi ultimi anni mi sono molto impegnato a rivisitare il Comboni nella sua visione e nella
sua azione; sono stato impresso più che mai dalla sua insistenza sulla complementarietà fra FEDE E
SVILUPPO. Le sue parole sono: FEDE E CIVILIZZAZIONE. Tre anni fa, assieme a suor Maria
Teresa Ratti, scrivemmo un articolo su:  Comboni Apostolo nel Sociale, te ne mando copia come
allegato.  Il  Don Mazza,  suo grande mentore ed  esempio,  non è  stato per  15 anni  consigliere
comunale  a  Verona?  Fu  responsabile  del  settore  del  baco  da  seta  sorgente  di  pane  e  lavoro
quotidiano nel Veneto di allora. Quando fondò i due collegi, maschile e femminile, l'obiettivo era
chiaro: preparare OTTIMI CITTADINI E PERFETTI CRISTIANI. A Verona, precisamente ad
Avesa, nella villa Scopoli, ora posseduta dai Mazziani, nella cappella c'è un quadro significativo.
Chi vi è dipinto? San Daniele Comboni, che conosciamo molto bene e il Beato Giuseppe Tovini,
forse meno noto. E' contemporaneo del Comboni, alunno anche lui del Mazza. Tovini è uno dei
grandi fondatori, con Toniolo ed altri, del CATTOLICESIMO SOCIALE nella seconda metà del
1800. Nella sua vita Tovini è stato sindaco di Brescia, fondatore di scuole cattoliche, fondatore di
una banca e di un giornale cattolico oltre che padre di 10 figli. 

Questa  è  l'aria che ha respirato Comboni e che energizza tutti noi. SOMIRENEC (assieme
allo Istituto per lo Sviluppo Sociale - Social Ministry in inglese - presso la Università Cattolica
di Nairobi)  è  nato per dare visibilità e supporto all'impegno sociale della missione. Come ha
scritto  di  recentemente  Fratel  Alberto  Parise,  [già]  direttore  dello  Istituto  per  lo  Sviluppo
Sociale: "l'apostolato sociale promosso qui a Nairobi è una delle reinterpretazioni più originali
del Piano per la Rigenerazione dell'Africa dalla fine della seconda guerra mondiale ad oggi". 

Termino con una citazione ormai storica del Sinodo dei Vescovi sulla Giustizia nel Mondo
del 1971, citazione scritta a caratteri d'oro nella storia di SOMIRENEC: 

L'agire per la giustizia e il partecipare alla trasformazione del mondo 
ci appaiono chiaramente come una dimensione costitutiva della predicazione del vangelo 
cioè della missione della chiesa per la redenzione del genere umano 
e la liberazione da ogni stato di cose oppressivo.
La speranza del Regno futuro viene ormai ad abitare 
nel cuore degli uomini e delle donne del nostro tempo. 
La radicale trasformazione del mondo nella Pasqua del Signore, 
dà pieno senso agli sforzi delle persone, segnatamente dei giovani, 
per ridurre la ingiustizia, la violenza e l'odio, 
per progredire tutti insieme nella giustizia, nella libertà, nella fratellanza e nell'amore. 
Nel momento stesso che proclama il Vangelo del Signore, Redentore e Salvatore 
la Chiesa chiama tutti, specialmente i poveri, gli oppressi e gli afflitti, a cooperare insieme con Dio 
nel liberare da ogni peccato 
e costruire il mondo, il quale solamente se sorgerà come opera dell'uomo per l'uomo, 
raggiungerà la pienezza della creazione. 

Un saluto a tutti i visitatori del sito COMBONINSIEME Francesco Pierli, mssionario comboniano 

1



1. COMBONI Apostolo Sociale - Chi segue le sue orme?

L'attività missionaria di Daniele Comboni e la nascita delle congregazioni da lui fondate
sono avvenimenti  profondamente intrecciati  con lo sviluppo, nel XIX secolo, dell'Azione e
Insegnamento  Sociale  della  Chiesa.  Quando  -  tra  gli  anni  1846  e  1849 -  Comboni  stava
definendo la sua vocazione missionaria, Karl Marx stava lanciando il suo Manifesto Comunista
(1848) agli operai di tutto il mondo. Contemporaneamente, sempre in Europa, molti cristiani si
stavano impegnando per combattere i mali della Rivoluzione Industriale. Per citarne alcuni, nel
1833, Antoine Frederic  Ozanam (1813-1853) aveva fondato in  Francia  la  Società  di Saint
Vincent de Paul per assistere i bisognosi accompagnando la sua azione con una riflessione
sull’etica sociale cristiana per controbilanciare le ideologie di liberalismo e socialismo. 

In Germania, Emmanuel W. Von Ketteler (1811-1877) vescovo di Mainz, si era distinto
identificando la dimensione sociale della fede e aveva promosso l'organizzazione dei lavoratori
per  la  proclamazione  dei  loro  diritti.  Papa  Leone  XIII  l'ha  chiamato  "il  mio  grande
predecessore". Tra il 1870 e il 1900, negli Stati Uniti, il Movimento Evangelico Sociale si è
sviluppato per collegare fede e attività sociale dentro i circoli cattolici e protestanti. 

Quando  nel  1890-91,  in  Egitto,  le  nostre  sorelle,  fratelli  e  padri  Comboniani  stavano
riorganizzandosi  in  seguito  alla  violenza  della  rivoluzione  mahdista  e  avevano fondato  la
colonia contro la schiavitù "Papa Leone XIII" nell'isola di Ghesira, al Cairo, lo stesso papa
stava preparando la sua prima enciclica sociale  Rerum Novarum.  La rinascita missionaria del
XIX secolo  è  stata fortemente segnata da un vasto movimento interno alla Chiesa segnando
l'inizio di una nuova epoca nel rapporto tra la Chiesa e il mondo. 

2. La Chiesa attrice sociale al tempo di Comboni 

La grande novità della  Rerum Novarum consisteva nel fatto che per la prima volta nella
storia  della  Chiesa  una  visione  fissa  del  mondo  veniva  messa  in  dubbio.  Prima  di  allora
l'insegnamento della chiesa raccomandava sì vivacemente e fortemente alle persone di buona
volontà di aiutare i poveri, ma entro una visione del mondo in cui l'umanità era divisa in due
gruppi: i ricchi, una piccola minoranza, e i poveri, l'assoluta maggioranza. 

Tale visione statica del mondo che governava la società dal tempo di Aristotele, il quale
pensava che il mondo era composto di governanti e schiavi, era scontata e per moltissimo
tempo non fu mai messa in discussione perché era percepita come volontà di Dio, il quale
avrebbe salvato i ricchi attraverso le loro opere di beneficenza e i poveri attraverso la pazienza
nell'aspettare la ricompensa in Paradiso. In questo modo, la visione dinamica che viene a noi
dalla Storia della Salvezza circa il percorso umano verso nuove terre e nuovi cieli era stata
perduta per centinaia d'anni a causa della mentalità statica della Chiesa. 

La  Rerum  Novarum di  Leone  XIII  ha  incominciato  a  mettere  in  discussione  l'ordine
mondiale che sanciva la divisione tra i ricchi e i poveri. Per la prima volta in un documento
ufficiale della Chiesa la povertà era vista come un'ingiustizia, i poveri erano descritti come
impoveriti e si diceva che gli operai erano sfruttati da dirigenti avidi. 

Animata da questo risveglio, la vecchia icona sociale della Chiesa - il Regno Pontificio era
caduto nel 1870 - ha aperto la strada ad un nuovo modo per essere protagonisti nella società. I
laici, vescovi, preti, missionari, religiose e religiosi stavano scoprendo la dimensione sociale
della loro fede. Questa realizzazione non poteva che portarli  ad intraprendere un originale
praxis sociale e quello che stava avvenendo, in breve, era la nascita dell'Insegnamento Sociale
della Chiesa(e). 

3. Comboni Apostolo Sociale 

In quali modi Comboni ha abbracciato questa straordinaria novità? Cosa ci dicono ora della
nostra identità Comboniana le coincidenze ecclesiali e sociali che allora hanno contribuito a
renderlo un apostolo sociale? 

2



In che modo tale kairos sta influenzando la nostra riflessione mentre stiamo riesaminando la
nostra presenza missionaria nei tempi moderni, nel terzo millennio del Cristianesimo? 

L'iniziale consapevolezza sociale di Comboni si è  fortificata ed è cresciuta come risultato
della  influenza  che  Don  Nicola  Mazza,  un  eminente  educatore  sociale  e  direttore  del
seminario a Verona, ha avuto su di lui fin dal principio della sua vita. In effetti Mazza ha
influenzato moltissimo la Chiesa e la società di Verona e dintorni, dato che per molti anni fu
Consigliere nel comune della città ed ebbe una particolare responsabilità nella manifattura e
produzione della seta. Cosciente delle condizioni di sfida del suo tempo eseguì i suoi compiti
con un grande senso d'impegno e creatività; e vari episodi nella vita di Comboni testimoniano
il suo peso sociale. Inoltre, Mazza fu un promotore dell'attività sociale per ragazzi e ragazze
nel  difficile  periodo  dopo  la  rivoluzione  industriale  e  le  guerre  d'indipendenza  in  Italia.
Verona,  essendo la capitale  amministrativa dell'impero austriaco era molto influenzata  dai
cambiamenti sociali che si stavano verificando a quel tempo. 

Ispirato da tale impegno Comboni ha imparato a considerare la fede come una moneta con
due facce - il lato religioso e il lato sociale - dove il lato religioso è 1'anima del sociale, mentre
il lato sociale permette al religioso di materializzare azioni concrete di amore e dedizione per
il  prossimo.  Non  erano  i  primi  viaggi  di  Comboni  in  Egitto  e  Aden  orientati  verso  la
liberazione di ragazzi e ragazze schiavizzati? I suoi compagni, Olivieri e Casoria, non erano
infatti  totalmente impegnati  in attività sociali  come mezzo per restituire la piena dignità a
gente emarginata? Le motivazioni erano profondamente evangeliche, le iniziative stesse erano
chiaramente di una natura sociale. 

L'intera  spinta  nel  Piano  per  la  Rigenerazione  dell'  Africa,  i  grandi  sforzi  messi  nel
Postulatum e la fitta rete di conoscenza che egli aveva con persone d'ogni condizione sociale,
sono colonne della visione olistica della sua missione. La profonda convinzione di Comboni
che  religione  e  civiltà  stanno  insieme testimonia  che la  sua  profonda determinazione  nel
promuovere la trasformazione sociale era uno dei più importanti obbiettivi del suo Ministero
Missionario. Il suo concetto di "salvezza" - sebbene usasse la terminologia del suo tempo per
esprimerlo - denotava l'approccio olistico che stava come pietra d'angolo a fondamento della
sua metodologia missionaria. "Fede cattolica e civiltà in Africa Centrale, questo è il sublime
apostolato per la redenzione dell'Africa (...). La fede cattolica e la civiltà non sono mai state
ostili  fra  di  loro e qualunque cosa sia  stata  detta  dalla  filosofia  umana o insinuata dallo
scetticismo incredulo, rimane il fatto che Fede e Civiltà si sono incontrate e si sono baciate".
(Scritti, n.  6214)  Lo storico francese, il cappuccino J. Mauzaize che ha studiato a fondo la
metodologia  missionaria  del  nostro  Fondatore,  ha  scritto:  "È  stato  un  grande merito  del
Comboni il tentativo di rigenerare 1'Africa combinando la proclamazione del Vangelo con la
promozione umana, offrendo così all'Africa Centrale la verità e la carità nello loro pienezza,
che sono le conquiste della scienza moderna e della libertà per tutti". 

4. La nuova alleanza-comandamento: l'unicità della fede cristiana 

Senza la dimensione sociale, 1'aspetto religioso della fede degenera in riti celebrati per la
propria  devozione  e  consolazione intima.  Dall'altra  parte,  la  dimensione sociale  senza  la
religione come propria fonte e sorgente di spiritualità, non può superare le enormi difficoltà
derivanti da un impegno verso i poveri e i rischi e le incertezze connesse alla lotta contro le
ingiustizie e la miseria. 

La vita e l'insegnamento di Gesù illuminano il nostro percorso. Nato come uno di noi,
Gesù si identificò con tutti gli esseri umani. La sua religione era sbalorditivamente diversa da
tutte le altre, e quindi unica. Per Gesù non sarebbe stato sufficiente onorare Dio facendo
celebrazioni nel tempio, perché lui insegnò che Dio si trova in ogni persona, particolarmente
nei poveri. Per lui, una celebrazione nel tempio non seguita da un impegno a diventare i
Buon Samaritani del giorno sarebbe stata sinonimo di alienazione e di un culto senza vita. 

In tutta la sua vita pubblica Gesù ha mostrato grande attenzione a quelli che la società

3



emarginava e durante l'Ultima Cena ha fatto un nuovo patto per sostituire il vecchio e ha dato
una nuova legge: "Vi dò un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri, come io vi
ho amato, così amatevi anche voi gli uni agli altri. Da questo tutti sapranno che siete miei
discepoli,  se  avrete  amore  gli  uni  per  gli  altri  ...  (Gv  13,34-35)  Questo  è  il  mio
comandamento: che vi amiate gli uni gli altri come io vi ho amati. Nessuno ha una amore più
grande di questo: dare la vita per i propri amici". 

Gesù collega la credibilità del suo messaggio al modo in cui i discepoli mettono in pratica
questo nuovo comandamento. "Non prego solo per questi, ma anche per quelli che per la loro
parola crederanno in me, perché tutti siano una sola cosa. Come tu, Padre, sei in me e io in te,
siano anch'essi in noi una cosa sola, perché il mondo creda che tu mi hai mandato" (Gv 13,15-
17). Nella sua prima lettera, Giovanni elabora questo nuovo comandamento collegando sempre
più fede in Dio e amore per il prossimo e i figli e le figlie dello stesso Padre/Madre. La fede in
Dio dà motivazione e visibilità all'amore per il prossimo. "Noi sappiamo che siamo passati
dalla morte alla vita perché amiamo i fratelli ... Da questo abbiamo conosciuto 1'amore: Egli ha
dato la sua vita per noi; quindi noi dobbiamo dare la vita per i fratelli. Ma se uno ha ricchezze
in questo mondo e vedendo il suo fratello in necessità gli chiude il proprio cuore, come dimora
in lui 1'amore di Dio?" (1Gv 3). 

Nella parabola del Giudizio universale, Gesù ci dice che quello fatto o negato a qualcuno è
fatto  o  negato  a  lui.  Per  rinforzare  la  novità  del  suo  messaggio  Gesù  ha  fuso  in  un
comandamento solo quello che nel Vecchio Testamento  è  stato tramandato a noi come "il
primo" e "il secondo" dei comandamenti. Questo paradigma ci insegna che la fede cristiana è
un'esperienza che o è vissuta in un modo incarnato oppure non è affatto fede in Cristo. 

5. Il cristianesimo è inseparabile dall'impegno nell' azione sociale 

In seguito al contributo dell'Insegnamento Sociale della Chiesa e le scienze sociali moderne
siamo ora in grado di individuare le cause che generano le disparità sociali ed economiche
presenti nel mondo. Il nostro impegno come discepoli del Signore ci spinge di collegare il
nostro amore per lui con un genuino impegno sociale per la promozione di una società dove il
significato del Regno può essere visibilmente percepito. 

In  tempi  recenti,  i  documenti  della  Chiesa  hanno  sottolineato  l'importanza  che  la  fede
Cristiana sia espressa attraverso un'azione sociale visibile. Nel 1971, per esempio, il Sinodo dei
Vescovi nel documento Giustizia nel Mondo ha scritto: "L'azione a favore della giustizia e la
partecipazione nella trasformazione del mondo ci appaiono pienamente come una dimensione
costitutiva della predicazione del Vangelo"  (Giustizia nel Mondo -  n. 6). Nel confronto con i
vescovi e membri della Curia Vaticana che avevano paura di una accezione troppo sociale di
Evangelizzazione  e  Missione,  Paolo  VI,  il  Papa  della  grande enciclica  sociale  Populorum
Progressio (1967), ha fornito ulteriori motivazioni fondamentali alla Chiesa come attrice sociale
e ha sottolineato il ruolo che ha lo sviluppo nella costruzione della pace nel mondo. 

Alcuni anni dopo, nel 1975, nell'enciclica Evangelii Nuntiandi, lo stesso Papa ha sottolineato
l'importanza della  parola  "liberazione" dando un valore  pregnante circa il  significato  della
parola. In questo documento (n. 31) il Papa dice che tra evangelizzazione, promozione umana,
sviluppo  e  liberazione  ci  sono  profondi  collegamenti  di  natura  antropologica,  teologica  e
evangelica. 

Con la Dives in Misericordia (1980, n. 12) Papa Giovanni Paolo II ha presentato la dimensione
sociale della misericordia dimostrando che essa  è  strettamente collegata con la giustizia. In
questo senso, una attenzione più grande deve essere data a quei gruppi che, nella Chiesa e nella
società, rivendicano un ragionevole riconoscimento del loro contributo come pure la loro piena
partecipazione nei processi decisionali. Su questo terreno i laici e le donne si distinguono in un
modo unico. Nella sua prima enciclica Redemptor Hominis (1979) Giovanni Paolo II ha scritto:
"L'atteggiamento missionario comincia sempre con un sentimento di grande stima per "quello
che è umano", per quello che uomini e donne hanno elaborato nella profondità del loro spirito a

4



riguardo dei problemi più profondi e importanti. La missione non è mai distruzione, ma invece
è un'accettazione di valori ed una nuova costruzione" (n. 12). 

Nel dossier "I soldi della chiesa africana - E la dignità?" (Nigrizia - giugno 2002) Deogratias
Tulinnye analizza la realtà complessa che caratterizza l'Africa di oggi. Egli spiega che molta
responsabilità per lo stato cronico di dipendenza nei circoli cristiani è dovuta alle condizioni di
legame troppo stretto  di dipendenza economica da parte delle  chiese locali  africane con il
Vaticano e con il Nord del mondo. Inoltre Tulinnye sfida tutti gli agenti pastorali ad avere
fiducia nella capacità della gente di uscire dalla povertà e perciò indica l'urgenza di investire
nella loro potenzialità. La dimensione sociale della fede è una realtà spesso ignorata all'interno
delle comunità cristiane, dalla gente stessa, particolarmente dai poveri, che diventano le prime
vittime  di  tale  omissione.  Con  coraggio  dobbiamo sfidare  il  dinamismo della  dimensione
sociale  della  nostra  fede  come  pure  la  qualità  e  la  rilevanza  della  nostra  metodologia
missionaria nei confronti delle masse sempre più numerose di persone, tra cui molti Cattolici,
che non riescono ad uscire dal circolo vizioso della povertà. 

6. Impatto sociale: un ulteriore indicatore della maturità della Chiesa 

Come missionari siamo fondatori di comunità locali, le quali, già dai loro inizi, devono
essere orientate a diventare: auto-finanziate, auto-riproducenti ed auto-amministrate, cioè i
famosi tre "auto" formulati per la prima volta dal pastore protestante Henry Venn nel 1838.
Queste  definizioni sono state approvate dalla Conferenze Episcopale AMECEA nel 1973
come necessarie indicatrici di maturità di ogni chiesa locale. Nessuno mette in discussione la
validità di questi indicatori ma di fatto si insiste ancora a promuovere ministri e ministeri
essenzialmente "diretti dalla chiesa" puntando anche adesso su ministri ordinati come se più
preti potessero automaticamente creare un mondo migliore e più giusto. La storia potrebbe
rivelare proprio il contrario. 

Dovremmo  chiederci:  Cosa  facciamo  per  l'animazione  cristiana  della  società?  Cosa
abbiamo da dire sull'evangelizzazione delle parti sociali, politiche e finanziarie della vita?
Come missionari siamo chiamati a catalizzare nelle nostre chiese locali una dimensione "in
più" rispetto agli indicatori auto finanziati-riproducenti-amministrati, e questo è impegno ad
agire socialmente. 

Quindi ogni cellula della comunità cristiana - sia a livello della piccole comunità cristiane,
o  della  parrocchia,  o  della  diocesi,  o  della  conferenza  episcopale,  o  a  livello  nazionale,
regionale  e  continentale  -  deve  diventare  un'attrice  sociale  così  da  essere  attivamente
coinvolta nella liberazione della società dai suoi mali, instillando ed inserendo i valori del
Regno di Dio, quali i diritti umani, la riconciliazione, la possibilità di lavoro per tutti, accesso
esteso  a  tutti  all'uso  sobrio  e  sufficientemente  soddisfacente  dei  beni  della  creazione,  la
salvaguardia dell' ambiente, la solidarietà, la pace e così via. Una comunità cristiana, la cui
vita si concentra soprattutto sulle celebrazioni religiose senza chiari segni di impegno sociale
è ben lontana dal dimostrare con la vita la sua implicazione di fede in Gesù Cristo. Essa
potrebbe oggettivamente essere considerata soltanto un gruppo religioso che manca della
originalità cristiana. 

Le nostre comunità cristiane, costituite principalmente da laici (99%), devono rendersi conto
che  hanno  un  chiaro  mandato  sociale  per  operare  ad  un  livello  locale  e  globale.  Come
missionari dobbiamo fondare comunità cristiane dove la dignità umana pienamente realizzata è
manifestata  attraverso la  capacità  delle  singole persone di essere coinvolte  nello  sforzo  di
promuovere cambiamenti positivi nella società e di fiducia in se stesse. 

Coscienti degli orientamenti comuni nella Chiesa in molti posti, la nostra impressione è che
non stiamo preparando comunità  cristiane  ad  essere  attrici  sociali  ma solamente  comunità
religiose fortemente impegnate in celebrazioni liturgiche; persone che frequentano la chiesa
riempiendo cappelle e chiese fino al massimo della capienza. Da missionari che hanno vissuto
per anni in Africa affermiamo che la situazione sociale nel continente si  è  molto deteriorata

5



negli ultimi 30-40 anni. Come possiamo riconciliare questa realtà con il fatto che il numero di
cristiani è molto cresciuto nello stesso arco di tempo? Non è il compito dei Cristiani quello di
cambiare  la  società?  Perché  allora  il  99% dei  laici  della  chiesa  non è  all'opera  in  questo
cambiamento di società? Stiamo veramente trasmettendo alla gente il nuovo comandamento o
semplicemente sostituendo una religione con un'altra? I fedeli che frequentano la celebrazione
della nuova alleanza ogni domenica sono preparati a vivere il Nuovo Comandamento? 

7. L'urgenza di un ministero sociale organizzato in tutte le comunità, parrocchie e diocesi 

Coscienti  del  modo  in  cui  Comboni  si  preparava  a  fare  missione e  di  quanto  egli  era
convinto che la fede in Gesù Cristo dovesse generare civiltà, noi fortemente sosteniamo un
ministero sociale organizzato dovunque i figli e le figlie del Comboni stanno operando. Un
Ministero  Sociale  che  si  ispira  costantemente  al  Messaggio  Sociale  della  Bibbia,
particolarmente  a  Esodo,  ai  Profeti,  ai  libri  Apocalittici,  a  Gesù  e  al  resto  del  Nuovo
Testamento. Al di là della Bibbia, l'ispirazione e la metodologia devono essere ricercate nel
recente Insegnamento Sociale della Chiesa, che comprende i Padri della Chiesa, l'insegnamento
sociale dei papi, delle Conferenze Episcopali locali e dei singoli vescovi. 

I  missionari,  religiosi  e  religiose,  devono  diventare  più  direttamente  coinvolti  in  tale
apostolato sociale. Con molta determinazione essi devono abbracciare il loro ruolo di ministri
di  trasformazione  sociale.  Anche  ai  laici  deve  essere  garantita  l'autorità  di  operare  come
ministri sociali entro tutte le sfere della società e quindi di portare avanti il loro ruolo dato da
Dio di co-creatori con Lui nel portare il mondo verso una piena trasformazione. 

In questo modo le comunità cristiane potranno scoprire i loro cinque pani e due pesci in
modo tale che tutti possano gustare il loro pane quotidiano. Gli Uffici per la Giustizia e la
Pace  delle  diocesi  e  delle  parrocchie  hanno  assoluta  necessità  di  maggiore  creatività  e
coraggio nella difesa della giustizia e dei diritti umani, cominciando all'interno della Chiesa
stessa - come ha detto il Sinodo Africano - e poi anche nella società. 

Il tempo del Giubileo di Dio è adesso; noi dobbiamo sforzarci di assicurare che il popolo di
Dio  venga  liberato  veramente  da  ogni  tipo  di  ingiustizia.  I  vari  Sinodi  Continentali  dei
Vescovi hanno tutti  riflettuto sulla urgenza che la Chiesa diventi  un agente più visibile  e
efficace di trasformazione della società. Il Sinodo Africano, per esempio, afferma che la fede
cristiana sarà rilevante e credibile per le masse della gente impoverita che sta lottando contro i
tremendi mali  sociali, solo se i Cristiani applicano l'insegnamento sociale della chiesa (La
Chiesa in Africa, n. 21 e 22 e capitolo 6). I documenti degli altri continenti, come La Chiesa in
Asia  (capitolo  6)  a  proposito  del  servizio  per  lo  sviluppo  umano,  La  Chiesa  in  America
(capitolo 5) a proposito dell'attuazione della vera solidarietà e La Chiesa in Oceania (capitolo
3) sulla speranza per la società, non sono meno categorici. 

8. L'icona dei miracoli: integrazione di elementi spirituali e sociali 

I miracoli del Comboni per la Beatificazione nel 1996 e per la Canonizzazione nel 2003
mostrano forti connotazioni spirituali e sociali. Tutto ciò che è solo spirituale o solo materiale
non appartiene al Regno! I due elementi devono stare insieme come anima e corpo, afferma
uno dei più antichi documenti della cristianità, citato anche in  Gaudium et Spes,  la Lettera a
Diognetus del secondo secolo dopo Cristo. Non è stato così anche per i miracoli di Gesù nel
Vangelo? La fede era un prerequisito sine qua non, ma era il corpo che guariva. Possano le
dimensioni  sociali  e  religiose  del  ministero  missionario  risplendere  in  tutte  le  attività  dei
membri della Famiglia Comboniana così come è avvenuto nel Comboni. E che ciascuno/a di
noi sia un'audace strumento del Regno di Dio così come lo è stato lui. 

Francesco Pierli mccj e Maria Teresa Ratti smc

Traduzione di Linda Moretti a cura di Comboninsieme

6


