COMBONI: FEDE E CIVILIZZAZIONE

Premessa

Come gia ti/vi ho scritto in un mio precedente messaggio io non considero nessuno EX-
COMBONIANO; ci sono solo comboniani con differenti modi di evangelizzare il mondo e di
essere missionari. Quelli che in passato erano formalmente Missionari/e Comboniani/e, una
volta entrati/e in un nuovo modo di vivere come laici, mantengono l'impronta del Comboni e
quindi costituiscono un immenso serbatoio di energia e potenziale missionario per la
trasformazione del mondo in Regno di Dio. Il tentativo di COMBONINSIEME di riflettere
assieme in maggio 2006 e di organizzarvi meglio ¢ quanto mai opportuno e urgente. Sono
certissimo che il Comboni ¢ con voi!

In questi ultimi anni mi sono molto impegnato a rivisitare il Comboni nella sua visione e nella
sua azione; sono stato impresso piu che mai dalla sua insistenza sulla complementarieta fra FEDE E
SVILUPPO. Le sue parole sono: FEDE E CIVILIZZAZIONE. Tre anni fa, assieme a suor Maria
Teresa Ratti, scrivemmo un articolo su: Comboni Apostolo nel Sociale, te ne mando copia come
allegato. I1 Don Mazza, suo grande mentore ed esempio, non ¢ stato per 15 anni consigliere
comunale a Verona? Fu responsabile del settore del baco da seta sorgente di pane e lavoro
quotidiano nel Veneto di allora. Quando fondo i due collegi, maschile e femminile, 'obiettivo era
chiaro: preparare OTTIMI CITTADINI E PERFETTI CRISTIANI. A Verona, precisamente ad
Avesa, nella villa Scopoli, ora posseduta dai Mazziani, nella cappella c'€¢ un quadro significativo.
Chi vi ¢ dipinto? San Daniele Comboni, che conosciamo molto bene e il Beato Giuseppe Tovini,
forse meno noto. E' contemporaneo del Comboni, alunno anche lui del Mazza. Tovini ¢ uno dei
grandi fondatori, con Toniolo ed altri, del CATTOLICESIMO SOCIALE nella seconda meta del
1800. Nella sua vita Tovini ¢ stato sindaco di Brescia, fondatore di scuole cattoliche, fondatore di
una banca e di un giornale cattolico oltre che padre di 10 figli.

Questa ¢ l'aria che ha respirato Comboni e che energizza tutti noi. SOMIRENEC (assieme
allo Istituto per lo Sviluppo Sociale - Social Ministry in inglese - presso la Universita Cattolica
di Nairobi) ¢ nato per dare visibilita e supporto all'impegno sociale della missione. Come ha
scritto di recentemente Fratel Alberto Parise, [gia] direttore dello Istituto per lo Sviluppo
Sociale: "l'apostolato sociale promosso qui a Nairobi ¢ una delle reinterpretazioni piu originali
del Piano per la Rigenerazione dell'Africa dalla fine della seconda guerra mondiale ad oggi".

Termino con una citazione ormai storica del Sinodo dei Vescovi sulla Giustizia nel Mondo
del 1971, citazione scritta a caratteri d'oro nella storia di SOMIRENEC:

L'agire per la giustizia e il partecipare alla trasformazione del mondo

ci appaiono chiaramente come una dimensione costitutiva della predicazione del vangelo
cioé della missione della chiesa per la redenzione del genere umano

e la liberazione da ogni stato di cose oppressivo.

La speranza del Regno futuro viene ormai ad abitare

nel cuore degli uomini e delle donne del nostro tempo.

La radicale trasformazione del mondo nella Pasqua del Signore,

da pieno senso agli sforzi delle persone, segnatamente dei giovani,

per ridurre la ingiustizia, la violenza e l'odio,

per progredire tutti insieme nella giustizia, nella liberta, nella fratellanza e nell'amore.
Nel momento stesso che proclama il Vangelo del Signore, Redentore e Salvatore

la Chiesa chiama tutti, specialmente i poveri, gli oppressi e gli afflitti, a cooperare insieme con Dio
nel liberare da ogni peccato

e costruire il mondo, il quale solamente se sorgera come opera dell'uomo per l'vomo,
raggiungera la pienezza della creazione.

Un saluto a tutti 1 visitatori del sito COMBONINSIEME Francesco Pierli, mssionario comboniano



1. COMBONI Apostolo Sociale - Chi segue le sue orme?

L'attivita missionaria di Daniele Comboni e la nascita delle congregazioni da lui fondate
sono avvenimenti profondamente intrecciati con lo sviluppo, nel XIX secolo, dell'Azione e
Insegnamento Sociale della Chiesa. Quando - tra gli anni 1846 e 1849 - Comboni stava
definendo la sua vocazione missionaria, Karl Marx stava lanciando il suo Manifesto Comunista
(1848) agli operai di tutto il mondo. Contemporaneamente, sempre in Europa, molti cristiani si
stavano impegnando per combattere i mali della Rivoluzione Industriale. Per citarne alcuni, nel
1833, Antoine Frederic Ozanam (1813-1853) aveva fondato in Francia la Societa di Saint
Vincent de Paul per assistere 1 bisognosi accompagnando la sua azione con una riflessione
sull’etica sociale cristiana per controbilanciare le ideologie di liberalismo e socialismo.

In Germania, Emmanuel W. Von Ketteler (1811-1877) vescovo di Mainz, si era distinto
identificando la dimensione sociale della fede e aveva promosso l'organizzazione dei lavoratori
per la proclamazione dei loro diritti. Papa Leone XIII I'ha chiamato "il mio grande
predecessore". Tra il 1870 e il 1900, negli Stati Uniti, il Movimento Evangelico Sociale si €
sviluppato per collegare fede e attivita sociale dentro i circoli cattolici e protestanti.

Quando nel 1890-91, in Egitto, le nostre sorelle, fratelli e padri Comboniani stavano
riorganizzandosi in seguito alla violenza della rivoluzione mahdista e avevano fondato la
colonia contro la schiavitu "Papa Leone XIII" nell'isola di Ghesira, al Cairo, lo stesso papa
stava preparando la sua prima enciclica sociale Rerum Novarum. La rinascita missionaria del
XIX secolo ¢ stata fortemente segnata da un vasto movimento interno alla Chiesa segnando
l'inizio di una nuova epoca nel rapporto tra la Chiesa e il mondo.

2. La Chiesa attrice sociale al tempo di Comboni

La grande novita della Rerum Novarum consisteva nel fatto che per la prima volta nella
storia della Chiesa una visione fissa del mondo veniva messa in dubbio. Prima di allora
l'insegnamento della chiesa raccomandava si vivacemente e fortemente alle persone di buona
volonta di aiutare 1 poveri, ma entro una visione del mondo in cui l'umanita era divisa in due
gruppi: 1 ricchi, una piccola minoranza, e i poveri, l'assoluta maggioranza.

Tale visione statica del mondo che governava la societa dal tempo di Aristotele, il quale
pensava che il mondo era composto di governanti e schiavi, era scontata e per moltissimo
tempo non fu mai messa in discussione perché era percepita come volonta di Dio, il quale
avrebbe salvato i ricchi attraverso le loro opere di beneficenza e i poveri attraverso la pazienza
nell'aspettare la ricompensa in Paradiso. In questo modo, la visione dinamica che viene a noi
dalla Storia della Salvezza circa il percorso umano verso nuove terre € nuovi cieli era stata
perduta per centinaia d'anni a causa della mentalita statica della Chiesa.

La Rerum Novarum di Leone XIII ha incominciato a mettere in discussione l'ordine
mondiale che sanciva la divisione tra i ricchi e i poveri. Per la prima volta in un documento
ufficiale della Chiesa la poverta era vista come un'ingiustizia, i poveri erano descritti come
impoveriti e si diceva che gli operai erano sfruttati da dirigenti avidi.

Animata da questo risveglio, la vecchia icona sociale della Chiesa - il Regno Pontificio era
caduto nel 1870 - ha aperto la strada ad un nuovo modo per essere protagonisti nella societa. |
laici, vescovi, preti, missionari, religiose e religiosi stavano scoprendo la dimensione sociale
della loro fede. Questa realizzazione non poteva che portarli ad intraprendere un originale
praxis sociale e quello che stava avvenendo, in breve, era la nascita dell'Insegnamento Sociale
della Chiesa(e).

3. Comboni Apostolo Sociale

In quali modi Comboni ha abbracciato questa straordinaria novita? Cosa ci dicono ora della
nostra identita Comboniana le coincidenze ecclesiali e sociali che allora hanno contribuito a
renderlo un apostolo sociale?



In che modo tale kairos sta influenzando la nostra riflessione mentre stiamo riesaminando la
nostra presenza missionaria nei tempi moderni, nel terzo millennio del Cristianesimo?

L'iniziale consapevolezza sociale di Comboni si ¢ fortificata ed ¢ cresciuta come risultato
della influenza che Don Nicola Mazza, un eminente educatore sociale e direttore del
seminario a Verona, ha avuto su di lui fin dal principio della sua vita. In effetti Mazza ha
influenzato moltissimo la Chiesa e la societa di Verona e dintorni, dato che per molti anni fu
Consigliere nel comune della citta ed ebbe una particolare responsabilita nella manifattura e
produzione della seta. Cosciente delle condizioni di sfida del suo tempo esegui 1 suoi compiti
con un grande senso d'impegno e creativita; e vari episodi nella vita di Comboni testimoniano
il suo peso sociale. Inoltre, Mazza fu un promotore dell'attivita sociale per ragazzi e ragazze
nel difficile periodo dopo la rivoluzione industriale ¢ le guerre d'indipendenza in Italia.
Verona, essendo la capitale amministrativa dell'impero austriaco era molto influenzata dai
cambiamenti sociali che si stavano verificando a quel tempo.

Ispirato da tale impegno Comboni ha imparato a considerare la fede come una moneta con
due facce - il lato religioso e il lato sociale - dove il lato religioso ¢ 1'anima del sociale, mentre
il lato sociale permette al religioso di materializzare azioni concrete di amore e dedizione per
il prossimo. Non erano i primi viaggi di Comboni in Egitto e Aden orientati verso la
liberazione di ragazzi e ragazze schiavizzati? I suoi compagni, Olivieri e Casoria, non erano
infatti totalmente impegnati in attivitd sociali come mezzo per restituire la piena dignita a
gente emarginata? Le motivazioni erano profondamente evangeliche, le iniziative stesse erano
chiaramente di una natura sociale.

L'intera spinta nel Piano per la Rigenerazione dell' Africa, i grandi sforzi messi nel
Postulatum e la fitta rete di conoscenza che egli aveva con persone d'ogni condizione sociale,
sono colonne della visione olistica della sua missione. La profonda convinzione di Comboni
che religione e civilta stanno insieme testimonia che la sua profonda determinazione nel
promuovere la trasformazione sociale era uno dei piu importanti obbiettivi del suo Ministero
Missionario. Il suo concetto di "salvezza" - sebbene usasse la terminologia del suo tempo per
esprimerlo - denotava l'approccio olistico che stava come pietra d'angolo a fondamento della
sua metodologia missionaria. "Fede cattolica e civilta in Africa Centrale, questo ¢ il sublime
apostolato per la redenzione dell'Africa (...). La fede cattolica e la civilta non sono mai state
ostili fra di loro e qualunque cosa sia stata detta dalla filosofia umana o insinuata dallo
scetticismo incredulo, rimane il fatto che Fede e Civilta si sono incontrate e si sono baciate".
(Scritti, n. 6214) Lo storico francese, il cappuccino J. Mauzaize che ha studiato a fondo la
metodologia missionaria del nostro Fondatore, ha scritto: "E stato un grande merito del
Comboni il tentativo di rigenerare 1'Africa combinando la proclamazione del Vangelo con la
promozione umana, offrendo cosi all'Africa Centrale la verita e la carita nello loro pienezza,
che sono le conquiste della scienza moderna e della liberta per tutti".

4. La nuova alleanza-comandamento: 1'unicita della fede cristiana

Senza la dimensione sociale, 1'aspetto religioso della fede degenera in riti celebrati per la
propria devozione e consolazione intima. Dall'altra parte, la dimensione sociale senza la
religione come propria fonte e sorgente di spiritualitd, non puo superare le enormi difficolta
derivanti da un impegno verso 1 poveri e 1 rischi e le incertezze connesse alla lotta contro le
ingiustizie e la miseria.

La vita e l'insegnamento di Gesu illuminano il nostro percorso. Nato come uno di noi,
Gesu si identifico con tutti gli esseri umani. La sua religione era sbalorditivamente diversa da
tutte le altre, e quindi unica. Per Gesu non sarebbe stato sufficiente onorare Dio facendo
celebrazioni nel tempio, perché lui insegno che Dio si trova in ogni persona, particolarmente
nei poveri. Per lui, una celebrazione nel tempio non seguita da un impegno a diventare i
Buon Samaritani del giorno sarebbe stata sinonimo di alienazione e di un culto senza vita.

In tutta la sua vita pubblica Gesu ha mostrato grande attenzione a quelli che la societa
3



emarginava e durante 1'Ultima Cena ha fatto un nuovo patto per sostituire il vecchio e ha dato
una nuova legge: "Vi do un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri, come io vi
ho amato, cosi amatevi anche voi gli uni agli altri. Da questo tutti sapranno che siete miei
discepoli, se avrete amore gli uni per gli altri ... (Gv 13,34-35) Questo ¢ il mio
comandamento: che vi amiate gli uni gli altri come io vi ho amati. Nessuno ha una amore piu
grande di questo: dare la vita per i propri amici".

Gesu collega la credibilita del suo messaggio al modo in cui i discepoli mettono in pratica
questo nuovo comandamento. "Non prego solo per questi, ma anche per quelli che per la loro
parola crederanno in me, perché tutti siano una sola cosa. Come tu, Padre, sei in me e io in te,
siano anch'essi in noi una cosa sola, perché il mondo creda che tu mi hai mandato" (Gv 13,15-
17). Nella sua prima lettera, Giovanni elabora questo nuovo comandamento collegando sempre
piu fede in Dio e amore per il prossimo e i figli e le figlie dello stesso Padre/Madre. La fede in
Dio da motivazione e visibilita all'amore per il prossimo. "Noi sappiamo che siamo passati
dalla morte alla vita perché amiamo i fratelli ... Da questo abbiamo conosciuto 1'amore: Egli ha
dato la sua vita per noi; quindi noi dobbiamo dare la vita per i fratelli. Ma se uno ha ricchezze
in questo mondo e vedendo il suo fratello in necessita gli chiude il proprio cuore, come dimora
in lui 1'amore di Dio?" (1Gv 3).

Nella parabola del Giudizio universale, Gesu ci dice che quello fatto o negato a qualcuno ¢
fatto o negato a lui. Per rinforzare la novita del suo messaggio Gesu ha fuso in un
comandamento solo quello che nel Vecchio Testamento ¢ stato tramandato a noi come "il
primo" e "il secondo" dei comandamenti. Questo paradigma ci insegna che la fede cristiana ¢
un'esperienza che o € vissuta in un modo incarnato oppure non ¢ affatto fede in Cristo.

5. Il cristianesimo ¢ inseparabile dall'impegno nell' azione sociale

In seguito al contributo dell'Insegnamento Sociale della Chiesa e le scienze sociali moderne
siamo ora in grado di individuare le cause che generano le disparita sociali ed economiche
presenti nel mondo. Il nostro impegno come discepoli del Signore ci spinge di collegare il
nostro amore per lui con un genuino impegno sociale per la promozione di una societa dove il
significato del Regno puo essere visibilmente percepito.

In tempi recenti, i documenti della Chiesa hanno sottolineato l'importanza che la fede
Cristiana sia espressa attraverso un'azione sociale visibile. Nel 1971, per esempio, il Sinodo dei
Vescovi nel documento Giustizia nel Mondo ha scritto: "L'azione a favore della giustizia e la
partecipazione nella trasformazione del mondo ci appaiono pienamente come una dimensione
costitutiva della predicazione del Vangelo" (Giustizia nel Mondo - n. 6). Nel confronto con i
vescovi e membri della Curia Vaticana che avevano paura di una accezione troppo sociale di
Evangelizzazione e Missione, Paolo VI, il Papa della grande enciclica sociale Populorum
Progressio (1967), ha fornito ulteriori motivazioni fondamentali alla Chiesa come attrice sociale
e ha sottolineato il ruolo che ha lo sviluppo nella costruzione della pace nel mondo.

Alcuni anni dopo, nel 1975, nell'enciclica Evangelii Nuntiandi, lo stesso Papa ha sottolineato
I'importanza della parola "liberazione" dando un valore pregnante circa il significato della
parola. In questo documento (n. 31) il Papa dice che tra evangelizzazione, promozione umana,
sviluppo e liberazione ci sono profondi collegamenti di natura antropologica, teologica e
evangelica.

Con la Dives in Misericordia (1980, n. 12) Papa Giovanni Paolo II ha presentato la dimensione
sociale della misericordia dimostrando che essa ¢ strettamente collegata con la giustizia. In
questo senso, una attenzione piu grande deve essere data a quei gruppi che, nella Chiesa e nella
societa, rivendicano un ragionevole riconoscimento del loro contributo come pure la loro piena
partecipazione nei processi decisionali. Su questo terreno i laici e le donne si distinguono in un
modo unico. Nella sua prima enciclica Redemptor Hominis (1979) Giovanni Paolo II ha scritto:
"L'atteggiamento missionario comincia sempre con un sentimento di grande stima per "quello
che ¢ umano", per quello che uomini e donne hanno elaborato nella profondita del loro spirito a

4



riguardo dei problemi piu profondi e importanti. La missione non ¢ mai distruzione, ma invece
¢ un'accettazione di valori ed una nuova costruzione" (n. 12).

Nel dossier "I soldi della chiesa africana - E la dignita?" (Nigrizia - giugno 2002) Deogratias
Tulinnye analizza la realta complessa che caratterizza 1'Africa di oggi. Egli spiega che molta
responsabilita per lo stato cronico di dipendenza nei circoli cristiani ¢ dovuta alle condizioni di
legame troppo stretto di dipendenza economica da parte delle chiese locali africane con il
Vaticano e con il Nord del mondo. Inoltre Tulinnye sfida tutti gli agenti pastorali ad avere
fiducia nella capacita della gente di uscire dalla poverta e percio indica l'urgenza di investire
nella loro potenzialita. La dimensione sociale della fede ¢ una realta spesso ignorata all'interno
delle comunita cristiane, dalla gente stessa, particolarmente dai poveri, che diventano le prime
vittime di tale omissione. Con coraggio dobbiamo sfidare il dinamismo della dimensione
sociale della nostra fede come pure la qualita e la rilevanza della nostra metodologia
missionaria nei confronti delle masse sempre pit numerose di persone, tra cui molti Cattolici,
che non riescono ad uscire dal circolo vizioso della poverta.

6. Impatto sociale: un ulteriore indicatore della maturita della Chiesa

Come missionari siamo fondatori di comunita locali, le quali, gia dai loro inizi, devono
essere orientate a diventare: auto-finanziate, auto-riproducenti ed auto-amministrate, cio€ i
famosi tre "auto" formulati per la prima volta dal pastore protestante Henry Venn nel 1838.
Queste definizioni sono state approvate dalla Conferenze Episcopale AMECEA nel 1973
come necessarie indicatrici di maturita di ogni chiesa locale. Nessuno mette in discussione la
validita di questi indicatori ma di fatto si insiste ancora a promuovere ministri € ministeri
essenzialmente "diretti dalla chiesa" puntando anche adesso su ministri ordinati come se piu
preti potessero automaticamente creare un mondo migliore e piu giusto. La storia potrebbe
rivelare proprio il contrario.

Dovremmo chiederci: Cosa facciamo per l'animazione cristiana della societa? Cosa
abbiamo da dire sull'evangelizzazione delle parti sociali, politiche e finanziarie della vita?
Come missionari siamo chiamati a catalizzare nelle nostre chiese locali una dimensione "in
piu" rispetto agli indicatori auto finanziati-riproducenti-amministrati, € questo ¢ impegno ad
agire socialmente.

Quindi ogni cellula della comunita cristiana - sia a livello della piccole comunita cristiane,
o della parrocchia, o della diocesi, o della conferenza episcopale, o a livello nazionale,
regionale e continentale - deve diventare un'attrice sociale cosi da essere attivamente
coinvolta nella liberazione della societa dai suoi mali, instillando ed inserendo 1 valori del
Regno di Dio, quali 1 diritti umani, la riconciliazione, la possibilita di lavoro per tutti, accesso
esteso a tutti all'uso sobrio e sufficientemente soddisfacente dei beni della creazione, la
salvaguardia dell' ambiente, la solidarieta, la pace e cosi via. Una comunita cristiana, la cui
vita si concentra soprattutto sulle celebrazioni religiose senza chiari segni di impegno sociale
¢ ben lontana dal dimostrare con la vita la sua implicazione di fede in Gesu Cristo. Essa
potrebbe oggettivamente essere considerata soltanto un gruppo religioso che manca della
originalita cristiana.

Le nostre comunita cristiane, costituite principalmente da laici (99%), devono rendersi conto
che hanno un chiaro mandato sociale per operare ad un livello locale e globale. Come
missionari dobbiamo fondare comunita cristiane dove la dignita umana pienamente realizzata ¢
manifestata attraverso la capacita delle singole persone di essere coinvolte nello sforzo di
promuovere cambiamenti positivi nella societa e di fiducia in se stesse.

Coscienti degli orientamenti comuni nella Chiesa in molti posti, la nostra impressione ¢ che
non stiamo preparando comunita cristiane ad essere attrici sociali ma solamente comunita
religiose fortemente impegnate in celebrazioni liturgiche; persone che frequentano la chiesa
riempiendo cappelle e chiese fino al massimo della capienza. Da missionari che hanno vissuto
per anni in Africa affermiamo che la situazione sociale nel continente si ¢ molto deteriorata

5



negli ultimi 30-40 anni. Come possiamo riconciliare questa realta con il fatto che il numero di
cristiani € molto cresciuto nello stesso arco di tempo? Non ¢ il compito dei Cristiani quello di
cambiare la societa? Perché allora il 99% dei laici della chiesa non ¢ all'opera in questo
cambiamento di societa? Stiamo veramente trasmettendo alla gente il nuovo comandamento o
semplicemente sostituendo una religione con un'altra? I fedeli che frequentano la celebrazione
della nuova alleanza ogni domenica sono preparati a vivere il Nuovo Comandamento?

7. L'urgenza di un ministero sociale organizzato in tutte le comunita, parrocchie e diocesi

Coscienti del modo in cui Comboni si preparava a fare missione e di quanto egli era
convinto che la fede in Gesu Cristo dovesse generare civilta, noi fortemente sosteniamo un
ministero sociale organizzato dovunque 1 figli e le figlie del Comboni stanno operando. Un
Ministero Sociale che si ispira costantemente al Messaggio Sociale della Bibbia,
particolarmente a Esodo, ai Profeti, ai libri Apocalittici, a Gesu e al resto del Nuovo
Testamento. Al di 1a della Bibbia, l'ispirazione e la metodologia devono essere ricercate nel
recente Insegnamento Sociale della Chiesa, che comprende i1 Padri della Chiesa, I'insegnamento
sociale dei papi, delle Conferenze Episcopali locali e dei singoli vescovi.

I missionari, religiosi e religiose, devono diventare piu direttamente coinvolti in tale
apostolato sociale. Con molta determinazione essi devono abbracciare il loro ruolo di ministri
di trasformazione sociale. Anche ai laici deve essere garantita l'autorita di operare come
ministri sociali entro tutte le sfere della societa e quindi di portare avanti il loro ruolo dato da
Dio di co-creatori con Lui nel portare il mondo verso una piena trasformazione.

In questo modo le comunita cristiane potranno scoprire i loro cinque pani e due pesci in
modo tale che tutti possano gustare il loro pane quotidiano. Gli Uffici per la Giustizia e la
Pace delle diocesi e delle parrocchie hanno assoluta necessita di maggiore creativita e
coraggio nella difesa della giustizia e dei diritti umani, cominciando all'interno della Chiesa
stessa - come ha detto il Sinodo Africano - e poi anche nella societa.

Il tempo del Giubileo di Dio ¢ adesso; noi dobbiamo sforzarci di assicurare che il popolo di
Dio venga liberato veramente da ogni tipo di ingiustizia. I vari Sinodi Continentali dei
Vescovi hanno tutti riflettuto sulla urgenza che la Chiesa diventi un agente piu visibile e
efficace di trasformazione della societa. Il Sinodo Africano, per esempio, afferma che la fede
cristiana sara rilevante e credibile per le masse della gente impoverita che sta lottando contro 1
tremendi mali sociali, solo se i Cristiani applicano 1'insegnamento sociale della chiesa (La
Chiesa in Africa, n. 21 e 22 e capitolo 6). I documenti degli altri continenti, come La Chiesa in
Asia (capitolo 6) a proposito del servizio per lo sviluppo umano, La Chiesa in America
(capitolo 5) a proposito dell'attuazione della vera solidarieta e La Chiesa in Oceania (capitolo
3) sulla speranza per la societa, non sono meno categorici.

8. L'icona dei miracoli: integrazione di elementi spirituali e sociali

I miracoli del Comboni per la Beatificazione nel 1996 e per la Canonizzazione nel 2003
mostrano forti connotazioni spirituali e sociali. Tutto cio che ¢ solo spirituale o solo materiale
non appartiene al Regno! I due elementi devono stare insieme come anima e corpo, afferma
uno dei piu antichi documenti della cristianita, citato anche in Gaudium et Spes, la Lettera a
Diognetus del secondo secolo dopo Cristo. Non ¢ stato cosi anche per 1 miracoli di Gesu nel
Vangelo? La fede era un prerequisito sine qua non, ma era il corpo che guariva. Possano le
dimensioni sociali e religiose del ministero missionario risplendere in tutte le attivita dei
membri della Famiglia Comboniana cosi come ¢ avvenuto nel Comboni. E che ciascuno/a di
noi sia un'audace strumento del Regno di Dio cosi come lo ¢ stato lui.

Francesco Pierli mccj e Maria Teresa Ratti smc

Traduzione di Linda Moretti a cura di Comboninsieme



