https://comboni2000.org/

Stella Morra
Universalizzare/concretizzare
Commento a: Es 12, 1-11 ; 13,1-6

Questa volta abbiamo un testo abbastanza lungo, materialmente lungo, che — dal mio punto di vita
almeno — pero0 ci aiuta a tornare ancora anche sul senso profondo del percorso che stiamo facendo;
le due parole intrecciate questa volta sono universalizzare e concretizzare, ma al di 1a delle due
parole, rispetto a questo testo in modo specifico, € proprio un testo che, almeno nella mia
comprensione, nel mio ascolto, dice bene la fatica, ma anche la bellezza, delle cose che, come dire,
stiamo tutti vivendo e cercando di fare: questo discernere, questo ricordare, raccogliere, rilanciare,
avere un futuro davanti, ma che non sappiamo bene qual ¢, e, soprattutto, un presente faticoso che
ogni tanto ci fa dubitare del futuro.

Essere in questo transito in cui appunto ci siamo dati un po’ come atteggiamento non di scegliere tra
due, non di dire bianco o nero, giusto o sbagliato, vero fino a prima del Covid, falso adesso, ma di
provare a tessere il filo, cio¢ a lasciare che anche un evento cosi traumatico come quello che sta
attraversando I’umanita intera diventi uno degli eventi della vita, che dunque come tali vengono
attraversati dalla memoria e dall’eredita di cio che siamo, ma anche colti nella loro potenza
rivelatoria, eventi piccoli, eventi grandi, per rilanciare in avanti a partire dalle radici, senza dover
dividere in modo in po’ manicheo: giusto/sbagliato, bello/brutto, o vero/falso, ci credevo/non ci
credo piu, che ne so, queste robe qua. Il senso di ricercare parole che siano di nuovo usabili, traendo
la loro forza dalla nostra storia, quindi dalla Parola di Dio innanzi tutto, ma contemporaneamente
dicendo anche il nuovo, intercettando il fermento del nuovo, non solo per il senso di responsabilita
di doverlo costruire, ma proprio per intercettarlo, per avere delle parole che ci consentano di vedere
che il nuovo ¢ gia qui, che il nuovo ¢ gia in azione, che la vita continua ad attraversare tutto questo
tempo. E che essere credenti in qualche modo ¢ non perdere mai di vista che la vita che attraversa il
tempo ¢ sempre la vita di Dio, quindi ¢ una vita benedicente, una vita fruttuosa, una vita che
fiorisce. (...)

Giustamente ¢ la parabola del seme che deve morire sottoterra per dare frutto, bellissimo, € uno
dice: ma qualcuno ha mai chiesto al seme come si sentiva mentre era sottoterra? Ecco, ho un po’ la
sensazione che ci sentiamo tutti un po’ cosi. Non paralizzati, forse con qualcosa che sta lavorando,
che pero per adesso si spacca, fa un po’ male, hai una sensazione piu di fine che di fermento, di
nuovo. Quindi mi sembra che la nostra paziente ricerca sulle parole ¢ il lavoro sottoterra,
collaboriamo con Dio lavorando sottoterra, faticosamente, spaccando un po’ la pelle del seme che
per tirare fuori la gemma deve rompersi. E provando a lasciar uscire questo germoglio che ¢ gia
dentro, ma che in qualche modo ancora non si vede, non ¢ nemmeno uscito da terra, a volte non ¢
ancora uscito dal seme.

La lectio di oggi

E in questo senso il testo che vi offro oggi pomeriggio ¢ per me almeno un testo in questa logica. In
teoria sarebbero tutto il capitolo 12 e 13 dell’Esodo, che perd sono molto lunghi, e quindi ne ho
scelti un certo numero di versetti. (...)

Come al solito questa esperienza che facciamo insieme si chiama lectio perché ¢ un altro approccio
di lettura alla Scrittura... La lettura che noi ne facciamo ¢ che noi leggiamo un testo con la nostra
domanda, noi ci mettiamo di fronte alla Scrittura e questa ¢ la grande tradizione (poi ognuno di noi,
10 la interpreto al livello in cui riesco), ma la grande tradizione della bibbia spirituale ¢ quella di
mettersi con la propria vita — quando diciamo con la propria vita, vuol dire innanzitutto con la
propria domanda, col proprio desiderio — a guardare questo testo come un testo contemporaneo, un
testo che sta dicendo delle cose a me, che non vuol dire nel mio cuoricino, ma vuol dire che io lo



https://comboni2000.org/

leggo attraverso la domanda che io ho, vado a cercare quello che io voglio cercare, rispettando
possibilmente il testo, cio¢ non facendogli dire quello che non dice. Ma il rischio appunto € spesso
stato quello di fargli dire le cose che il testo non diceva, proprio perché I’attitudine della Scrittura ¢
la lettura spirituale e questa ¢ una lettura delicata, perché leggendo con la mia domanda rischio di
fargli dire quello che non dice... Allora questo testo dice:

Il testo: Es 1, 1-11; 13,1-6 (Testo CEIl 1974)

12 111 Signore disse a Mose e ad Aronne nel paese d’Egitto: 2“Questo mese sara per voi l’inizio dei
mesi, sara per voi il primo mese dell’anno. 3Parlate a tutta la comunita di Israele e dite: Il dieci di
questo mese ciascuno si procuri un agnello per famiglia, un agnello per casa. 4Se la famiglia fosse
troppo piccola per consumare un agnello, si assocera al suo vicino, al piu prossimo della casa,
secondo il numero delle persone; calcolerete come dovra essere [’agnello, secondo quanto
ciascuno puo mangiarne. 511 vostro agnello sia senza difetto, maschio, nato nell anno, potrete
sceglierlo tra le pecore o tra le capre 6e lo serberete fino al quattordici di questo mese: allora tutta
[’assemblea della comunita d’Israele lo immolera al tramonto. 7Preso un po del suo sangue, lo
porranno sui due stipiti e sull ’architrave delle case, in cui lo dovranno mangiare. 8In quella notte
ne mangeranno la carne arrostita al fuoco, la mangeranno con azzimi e con erbe amare. 9Non lo
mangerete crudo, né bollito nell’ acqua, ma solo arrostito al fuoco con la testa, le gambe e le
viscere. 10Non ne dovete far avanzare fino al mattino: quello che al mattino sara avanzato lo
brucerete nel fuoco. 11Ecco in qual modo lo mangerete: con i fianchi cinti, i sandali ai piedi, il
bastone in mano, lo mangerete in fretta. E’la pasqua del Signore!

13 111 Signore disse a Mose: 2““Consacrami ogni primogenito, il primo parto di ogni madre tra gli
Israeliti — di uomini o di animali -: esso appartiene a me”.

3Mose disse al popolo: “Ricordati di questo giorno, nel quale siete usciti dall’Egitto, dalla
condizione servile, perché con mano potente il Signore vi ha fatti uscire di la: non si mangi cio che
e lievitato. 40ggi voi uscite nel mese di Abib. 5Quando il Signore ti avra fatto entrare nel paese del
Cananeo, dell’Hittita, dell’Amorreo, dell’Eveo e del Gebuseo, che ha giurato ai tuoi padri di dare a
te, terra dove scorre latte e miele, allora tu compirai questo rito in questo mese.

6Per sette giorni mangerai azzimi.

Nel settimo vi sara una festa in onore del Signore.

Commento

1l Signore disse a Mosé e ad Aronne nel paese d’Egitto.

... Dio gli sta dicendo alcune cose che riguardano il dopo, ma in qualche modo quelle cose non ci
sono ancora, loro sono ancora schiavi in Egitto.

Questo mese sara per voi l’inizio dei mesi, sara per voi il primo mese dell’anno.

Eil primo elemento di universalita, stabilire una serie, dire che una cosa inizia; per fare un
ragionamento un po’ piu generale bisogna dire: ok, cominciamo da qua, questo ¢ I’inizio, questo ¢ il
principio. E dunque come ben sappiamo, come ognuno di noi sa nella propria vita, la nostra vita ¢
una successione di inizi, ¢’¢ sempre ’inizio di qualcosa: quando ci siamo sposati, quando ¢ nato il
nostro primo figlio, quando ho cominciato questo nuovo lavoro, quando... E ci sono cose nella vita
che viviamo a partire da e cose che viviamo come scontate, permanenti. Gia questo sarebbe
interessante, bisognerebbe forse chiedersi: quali sono le cose a cui attribuiamo un inizio? Perché
questo ¢ uno degli elementi del rendere universale, cio¢ del fissare una storia. Tra 1’altro in genere
non ¢ quasi mai vero, quando fissiamo un inizio ¢ perché molto tempo prima sono gia iniziate un
sacco di altre cose, si sono mosse un sacco di altre cose dentro di noi e intorno a noi, pero noi
diciamo: questo ¢ il primo, questo ¢ 1’inizio.



https://comboni2000.org/

Parlate a tutta la comunita di Israele e dite: 1l dieci di questo mese ciascuno si procuri un
agnello per famiglia, un agnello per casa.

L’interlocutore di questo inizio non ¢ un singolo, ¢ tutta una comunita che ha un inizio comune, un
punto che dice: questo ¢ I’inizio. E questo inizio ¢: “procuratevi un agnello per casa”. Stabiliamo
una unita, il metro, questa cosa ¢ talmente importante che quando Gv parlera di Gesu dira I’ Agnello
di Dio e tutti noi siamo abituati che poi a Pasqua c’¢ I’'immagine classica dell’agnello con lo
stendardo, fatto di marzapane nel Sud d’Italia, cioe ¢ I’Agnello di Dio: ¢ tanto 1’agnello sacrificale
come la vita di Gesu, perché ¢ I’unita di misura, ¢ 1’altro elemento di universalita, un inizio ¢ una
unita di misura. Che cosa ¢, che cosa puo essere considerato uno? Talmente questa cosa ¢
importante, lo vediamo subito, che diventa la misura dei veri legami familiari.

Se la famiglia fosse troppo piccola per consumare un agnello, si assocera al suo vicino, al piu
prossimo della casa, secondo il numero delle persone; calcolerete come dovra essere ’agnello,
secondo quanto ciascuno puo mangiarne.

E I’unita di misura, ristabilisce I’unita familiare e la ristabilisce su un gesto fondamentale: il
mangiarne, cio¢ il farsi contaminare da questa unita di misura. Queste sono tutte nozioni di
universalita, I’inizio diventa 1’inizio di tutti, di tutta la comunita, ’uno diventa la misura di tutti,
anche piu forte dei legami familiari, se una famiglia € troppo piccola per mangiarsi tutto I’agnello si
metta insieme, crei un altro legame perché c’¢ una misura di uno.

1l vostro agnello sia senza difetto, maschio, nato nell’anno; potrete sceglierlo tra le pecore o tra
le capre e lo serberete fino al quattordici di questo mese.

Non ¢ importante se € una pecora o una capra, se questa unita di misura riguarda... (quali cose della
nostra vita riguarda?), ma deve essere senza difetto, maschio — che nella cultura patriarcale ¢
sinonimo di senza difetto — nato nell’anno. L’unita di misura deve essere una unita di misura
fondamentale, buona, bella e giovane. Io non lo so bene (perché non sono proprio riposatissima) se
riesco a rendervi quanto questa cosa ¢ importante, cio¢ senza un briciolo di universalizzazione, di
poter dire tra noi: questo ¢ I’inizio, di poter narrare della nostra vita. (...) Qual ¢ I’inizio e ’unita di
misura che ciascuno di noi ha per la propria esistenza e condivide con gli altri? (...)

allora tutta ’assemblea della comunita d’Israele lo immolera al tramonto.

E qui ¢’¢ un passaggio decisivo: si fa questa universalita, si stabilisce un inizio, una unita di misura
e poi c¢’¢ un sacrificio. Questo uno perfetto non viene dichiarato re, viene sacrificato: ¢ come se
stabilissimo un inizio e un uno per potere digerire la rottura di questa universalita, per poter dire qui
¢’¢ un passaggio, una trasgressione, una soglia, un’uscita, perché se no I’universalita in sé ¢ il
motore immobile, cio¢€ una roba forse perfetta — maschio, senza macchia — ma assolutamente
immobile. Tra il motore immobile di Aristotele e I’amor che muove il sole e le altre stelle c’¢ in
mezzo la croce di Gesu Cristo e sono due cose diverse, non ¢’¢ un cavolo da fare, anche se Dante ha
nelle orecchie Aristotele, per cui il motore immobile ¢ il motore che muove le stelle, che muove i
cieli, ma I’amor che muove il sole e le altre stelle ¢ un’altra roba, ¢’¢ in mezzo un sacrificio. Su
questo un po’ dovremmo tornare, perché il passaggio dall’universale al particolare concreto passa
sempre attraverso un sacrificio di qualche genere, ma torniamo subito dopo. Di questo sacrificio il
popolo ¢ pronto a mangiare, ma prima deve fare una cosa, deve prendere il sangue e metterlo sugli
stipiti e sugli architravi delle case. Il sangue ¢ un elemento impuro, che contamina nella storia di
Israele, perché ¢ chiaro, come tutte le popolazioni antiche, il sangue che trasmette la vita ha un
aspetto pericoloso, affascinante/pericoloso, perché ¢’¢ il tabu della guerra, dell’omicidio, perché
non bisogna uccidere, quindi il sangue ¢ sempre elemento impuro. Eppure, non ¢ il senza macchia
maschio dell’agnello che salvera il popolo dalla strage dei primogeniti, ¢ il sangue: ci salva
I’impuro, non siamo mai salvati dalla perfezione, e non un impuro qualsiasi, ma I’impuro —



https://comboni2000.org/

tecnicamente si direbbe — osteso, mostrato, viene messo sulle porte, sugli stipiti delle porte, sul
luogo soglia tra interno e esterno, tra la protezione della casa e il pericolo della strada.

(...) Solo che c’¢ un particolare: in questa storia chi ¢ in casa senza il sangue sulle porte vedra 1
propri primogeniti uccisi, la casa non ¢ per niente protettiva. E la soglia che protegge, ¢ il passaggio
tra I’interno e 1’esterno che protegge, non ¢ il profondo di me con cui io mi salvero, con cui io
rimarro in piedi, con cui io trovero le soluzioni, ma ¢ la soglia tra me e 1’esterno, lo scambio tra me
e I’esterno, bisogna sporcare con I’impuro la soglia. Torna il tema della contaminazione di cui
abbiamo parlato, il rapporto con il Dio della Bibbia ¢ sempre un rapporto di contaminazione legato
al tema del mangiare, legato al tema dell’impuro, del puro, eccetera. (...) C’¢ poco da fare, se non si
¢ contaminati non si sviluppa immunita e quindi le soglie sporcate con il sangue impuro salvano la
vita.

Preso un po del suo sangue, lo porranno sui due stipiti e sull’architrave delle case, in cui lo
dovranno mangiare. In quella notte ne mangeranno la carne arrostita al fuoco; la mangeranno
con azzimi e con erbe amare. Non lo mangerete crudo, né bollito nell’acqua, ma solo arrostito al
fuoco con la testa, le gambe e le viscere. Non ne dovete far avanzare fino al mattino: quello che
al mattino sara avanzato lo brucerete nel fuoco.

In questa condizione di soglia si mangia la carne arrostita che in una societa della poverta, come le
societa antiche, era il top del top — ben lo sanno in piemontesi che ancora amano molto la brace —
era il segno festivo per eccellenza. Ma questa carne arrostita che ¢ il segno festivo va mangiata con
azzimi ed erbe amare, perché esattamente nemmeno la salvezza non ha un retrogusto amaro, perché
la nostra parte d’ombra ¢ con noi, perché solo I’universale — nel nostro caso Dio — nel senso
migliore ¢ senza macchia, maschio, perfetto. Perché tutti i particolari hanno delle erbe amare in
fondo da qualche parte, hanno qualcosa di non ancora lievitato, che lievitera, che portera a buon
frutto, ma che per intanto non ¢ ancora lievitato. E bisogna mangiare questa cosa arrostita e
mangiarla tutta, va consumato tutto, non ne deve avanzare fino al mattino, se ne avanza si brucia.
(...) E carne buona, possiamo mangiarla domani... no, su una soglia non si conserva.

Ecco in qual modo lo mangerete: con i fianchi cinti, i sandali ai piedi, il bastone in mano; lo
mangerete in fretta. E la pasqua del Signore!

E questa roba qua ¢ da morire, un rabbino che conosco commentava sempre dicendo: allora, glielo
sta dicendo quindici giorni prima e gli dice: non avete il tempo di far lievitare il pane, lo dovete
mangiare in fretta, vestiti da viaggio. Bastava cominciare un attimo prima, lo sanno in anticipo,
perché devono fare in fretta? Non ha nessuna logica questa fretta, questa attitudine da viaggiatori,
da soglia, perché esattamente ¢ il segno della salvezza, ci prende sempre alla sprovvista, che non ha
nessun inizio € nessuno metro di misura, che succede sempre quando non te 1’aspetti, che ¢ una
strada che si apre dopo che il lavorio sottoterra ¢ stato lungo e fedele. E quando sei tentato di dire:
vabbe ok le ho provate tutte, ti distrai un attimo e succede una cosa. E qui esattamente ¢ il passaggio
tra I’'universale, come vediamo subito dopo, e il concreto, il particolare.

Dal punto di vista dell’'universale la salvezza ¢ assicurata, abbiamo ragione quando di fronte a una
morte diciamo: perché soffrire? Risorgeremo. Abbiamo ragione € vero questo ¢ I’universale, ma il
mio dolore di fronte a una morte ¢ il mio dolore e permane, convive, c’¢ perché esattamente la
salvezza arriva sempre in fretta, arriva inattesa, arriva da dove non te 1’aspetti, non puoi
programmare di difenderti dalla tua e dall’altrui morte, non ¢ nelle tue mani. Se volete, detto in
termini piu concreti, la fretta € proprio il senso che gli universali vanno presi sempre con sospetto,
mai troppo sul serio, ne abbiamo bisogno, ma mai troppo sul serio. (...) Ed ecco che c¢’¢ il
passaggio al concreto, nel capitolo 13, quindi salto un pezzo del capitolo 12.

1l Signore disse a Mosé: “Consacrami ogni primogenito, il primo parto di ogni madre tra gli
Israeliti — di uomini o di animali -: esso appartiene a me”.



https://comboni2000.org/

Qui non ¢’¢ piu niente di universale: il primo figlio. E una roba molto specifica e molto speciale e
Dio dice: ok ogni primo figlio ¢ mio, perché ho ucciso i primogeniti degli egiziani per te e quindi 1
tuoi primogeniti sono miei. E non € un universale, questa ¢ una faccenda che di famiglia in famiglia
ha un nome, un legame, un affetto persino tra gli animali. Anche Gesu sara portato al Tempio per
essere riscattato perché Dio dice: € mio ma ti concedo di riscattarlo, lo dira subito dopo. Ma tu devi
ricordarti che la vita non € nelle tue mani, che tu non sei mai un universale, che sei un concreto con
sospetti. Il transito tra questi due come abbiamo detto € un po’ il tema del sacrificio, cio¢ della
comprensione profonda che ci sono delle rotture. E non ¢ una caso che qui si usa il segno del figlio,
perché chiunque ha un figlio sa che il rapporto tra genitori e figli € un rapporto inevitabile perché ¢
un rapporto di sangue, non si smette mai di essere figli di qualcuno e spesso genitori di qualcun
altro, contemporaneamente ¢ un rapporto pieno di rotture, perché i genitori invecchiamo e 1 figli
crescono e tutti i nostri tentativi di bloccare sono inutili e un po’ ci rassegniamo, un po’ facciamo i
saggi, un po’ facciamo i ribelli, un po’ tentiamo di fermare e poi alla fine succedono delle cose che
non sappiamo mai esattamente quelle che sono. E una delle frasi che senti per esempio dire di piu ai
genitori €: se qualcuno me lo avesse detto... pit 0 meno da quando 1 figli hanno due anni — cio¢ da
quando cominciano a mettere giu i piedi e andare per i cavoli loro in giro per casa — da li in poi fino
verso 1 sessant’anni dei propri figli uno comincia a dire: se qualcuno me I’avesse detto prima avrei
detto: no, no no, a me non succedera cosi, non sara cosi. Il sacrificio non € necessariamente un
sacrificio di sangue, il sacrificio ¢ I’esperienza di una rottura, di un’impotenza, di una fine e di un
inizio, di tutto quello che stiamo vivendo in questo tempo, con la fatica e la paura che stiamo
vivendo e allora per sopportare questo ancora una volta ci viene in soccorso la memoria.

Mosé disse al popolo: “Ricordati di questo giorno, nel quale siete usciti dall’Egitto, dalla
condizione servile, perché con mano potente il Signore vi ha fatti uscire di la: non si mangi cio
che é lievitato. Oggi voi uscite nel mese di Abib. Quando il Signore ti avra fatto entrare nel paese
del Cananeo, dell’Hittita, dell’Amorreo, dell’Eveo e del Gebuseo, che ha giurato ai tuoi padri di
dare a te, terra dove scorre latte e miele, allora tu compirai questo rito in questo mese.

E una terra molto concreta, fa tutto questo elenco di popolazioni per dire che non sta parlando di
un’astrazione, che gli dara una terra dove scorre latte € miele e dove adesso ci sono il Cananeo,
I’Hittita, I’Amorreo, I’Eveo, il Gebuseo ¢ ci metteranno un casino di anni ad arrivarci, tutto il
deserto e passeranno molto tempo a chiedersi come cavolo faranno, loro che sono una banda di
disperati — il nome ebreo pare che venga da una radice, “ibriu”, che vuol dire polveroso, cencioso —
non dovevano essere proprio il piu figo dei popoli della zona, dovevano essere abbastanza dei
poveracci, passano molti di quegli anni a chiedersi come faranno con I’Hittita, il Gebuseo, provano
anche a fare delle trattative, a far delle cose e poi come ci racconta la Scrittura girano intorno alle
mura di Gerico suonando le trombe e le mura cadono, perch¢ la salvezza arriva quando non te
I’aspetti e arriva in un modo che dopo che ci hai pensato... ¢ un altro.

Per sette giorni mangerai azzimi. Nel settimo vi sara una festa in onore del Signore.

Questa cosa mi ha fatto venire in mente il versetto del vangelo di Mt che dice: voi siete il lievito, il
lievito serve per far lievitare la massa, per farla diventare pane, eppure la prescrizione di questo
passaggio ¢ una prescrizione di avere azzimi, cio¢ pane senza lievito... Come si mettono insieme
queste due cose? Si onora il Signore senza lievito ma poi noi siamo chiamati a essere lievito. Ecco
questo ¢ il concreto, il concreto ¢: in ogni storia, in ogni luogo, in ogni persona, in ogni comunita,
fare 1’acrobazia per cui si onora il Signore senza lievito/essendo lievito, trovare 1’acrobazia giusta,
in alcuni tempi ¢ piu comune e condivisa, i tempi sono placidi, non ¢’¢ cambiamento culturale, si
tramanda di genitori in figli e in nipoti come si fa. In altri tempi — come quello che stiamo vivendo —
il tempo ¢ piu sconquassato, 1 modi tradizionali ci arrivano tutti un po’ a pezzi, non sono
significativi, non tengono insieme azzimo e lievito € noi siamo li che balliamo come sui tappeti
elastici, in cui non puoi stare fermo, perché se stai fermo cadi, perché ¢ molle, devi continuare a
saltellare in qualche modo per tenerti in equilibrio, tra lievito e azzimo, tra crescere e non crescere,



https://comboni2000.org/

tra metterci tutto quello che sai per far fiorire, per far venire fuori, e accettare che per sette giorni
non cresce niente, non lievita niente e che questo non ¢ un male, ¢ I’onore del Signore.

In quel giorno tu istruirai tuo figlio

La parte finale dei versetti che avevo segnato riguarda questo grande tema di come si trasmette
questo, di come si trasmette il legame tra universale e concreto, tra generale e specifico, tra la mia
storia biografica e quello che sta succedendo nel mondo. E ci sono due elementi che vengono messi
in luce: il raccontare al proprio figlio: quando tuo figlio ti chiedera perché facciamo tutto questo tu
gli dirai: eravamo schiavi... (quindi il passaggio di generazione) e I’altro elemento ¢: metterai
questo come un segno tra i tuoi occhi, sul tuo braccio, sul tuo petto eccetera, per cui gli ebrei piu
osservanti hanno quelle strisce di pelle che contengono versetti della scrittura, della legge, che si
legano al corpo. C’¢ una duplice dimensione, diacronica e sincronica: avere segni e trasmettere
racconti, si balla sul tappeto elastico continuando a raccontare e a porre su di sé — non sugli altri —
su di sé dei segni, nel proprio cuore, nella propria vita, riconoscendo il segno.

Non vorrei tirarla troppo in lungo, pero vorrei ancora condividere con voi una cosa, che ¢ quella che
mi € venuta istintivamente alla mente dopo aver fatto questa riflessione: sono alcuni passi

della Lettera per il battesimo di Dietrich Bethge, il figlioccio di battesimo di Bonhoeffer che dal
carcere, non potendo come padrino partecipare al battesimo nel maggio del 1944, scrive ai genitori
di questo bebé¢ che ovviamente non poteva ancora leggerlo, una lunga lettera sul suo battesimo e mi
ha fatto molta impressione. L’ho riletta recentemente per altri motivi e mi € tornata in mente
ragionando su queste cose qua, perché mi ¢ sembrato proprio questo tentativo di ragionare molto
prima di noi nel grande trauma della guerra, che ¢ un continuum della trasformazione di questo
nostro grande passaggio culturale, che non ¢ cosa di breve periodo. Nelle nostre biografie la mia
generazione non ha vissuto la guerra, vive questo tempo di Covid ma di per sé la grande transizione
dell’occidente ¢ un po’ piu lunga e i piu sapienti avevano gia visto allora alcune cose, dice cosi:

Abbiamo vissuto troppo intensamente nel pensiero e abbiamo creduto che fosse possibile garantire
in precedenza, mediante una ricognizione di tutte le possibilita, il risultato di qualsiasi azione, in
modo tale che essa si compia, in conclusione, da sola. [L’idolatria dell’universale: se penso, penso
giusto e trovo la soluzione giusta] Un po’troppo tardi abbiamo imparato che non il pensiero, ma
["assunzione della responsabilita e [’origine dell’azione. [Su questo — 1’assunzione della
responsabilita — ci sarebbero molte cose da dire perché noi che veniamo sessanta, settanta, ottanta
anni dopo, pit che assunzione di responsabilita diremmo: ma ballare sul tappeto elastico ¢ ’origine
dell’azione, siamo piu incerti, pit frammentati, crediamo meno alla nostra responsabilita
individuale, ma si potrebbe ben ragionare su questa questione] Per voi, pensiero e azione
entreranno in una relazione nuova. Penserete esclusivamente cio di cui risponderete agendo. Per
noi il pensiero era spesso il lusso dello spettatore, per voi sara interamente al servizio dell’azione.
[...] Oggi tu sarai battezzato cristiano. Su di te verranno pronunciate tutte le grandi, antiche parole
del messaggio cristiano e il comandamento battesimale di Gesu Cristo si compira in te, senza che
tu ne comprenda nulla. [La cosa veramente importante della sua vita succede senza il suo pensiero,
¢ carino eh?] Ma anche noi siamo respinti ai margini della comprensione. [Ma non ¢ che noi ne
capiamo di piu, la questione non ¢ essere un bebe¢ o un adulto] Riconciliazione e redenzione,
Rinascita e Spirito Santo, amore per i propri nemici, croce e resurrezione, vita in Cristo e
imitazione di Cristo: il significato di questi concetti é cosi duro, difficile, lontano, che quasi non
osiamo parlarne. Nelle parole e nei gesti della tradizione intuiamo qualcosa di totalmente nuovo e
di sconvolgente, senza tuttavia riuscire ad afferrarlo e a esprimerlo. La colpa e nostra. [Siamo
arrivati al massimo di questo non riuscire ad afferrarlo e ad esprimerlo, della ripetizione di quelle
parole di cui non solo osiamo pronunciarle, ma osiamo pronunciarle anche come se fossero chiare
per esempio] La nostra Chiesa, che in questi anni ha lottato solo per la propria sopravvivenza, [lui
tecnicamente si riferisce alla Chiesa evangelico-luterana tedesca, ma penso che si potrebbe
ragionare anche su le altre Chiese] quasi essa fosse il suo proprio fine, e incapace di farsi



https://comboni2000.org/

portatrice della Parola riconciliatrice e redentrice per gli uomini e per il mondo. Ed e per questo
che le parole antiche devono svigorirsi e ammutolire e il nostro essere cristiani si riduce oggi a due
cose: pregare e operare tra gli uomini secondo giustizia. Ogni pensiero, parola, organizzazione
nelle cose del cristianesimo, dovra rinascere da questa preghiera e da questa azione.

Onestamente non so veramente che effetto vi fa, ma per me ¢ abbastanza sconvolgente, sia per la
sua attualita e sia perché mi sembra dica molto meglio di quanto sia riuscita a fare io che abbiamo
bisogno di una universalita, di un pensiero, di parole, di azioni, ma che in qualche modo questo ¢ un
tempo, non solo quello del Covid, questi sono anni, decenni, in cui se non stiamo un po’ zitti,
rischiamo veramente di perpetuare solo noi stessi, come se fossimo noi stessi il nostro fine, di
entrare in un vortice in cui bisogna fare tutto come si ¢ sempre fatto, nessuno sa piu perché si fa,
bisogna pensare sempre alle stesse cose che sono quelle giuste, non riusciamo a lievitare in un’altra
direzione, a uscire con un germoglio da un lavorio di preghiera, di silenzio, di responsabilita verso
gli uomini, che ¢ il lavoro sottoterra. Ecco 10 mi fermerei qua.

Fossano, 20 febbraio 2021
Testo non rivisto dall autore
www.atriodeigentili.it



	Stella Morra Universalizzare/concretizzare Commento a: Es 12, 1-11 ; 13,1-6
	La lectio di oggi
	Il testo: Es 1, 1-11; 13,1-6 (Testo CEI 1974)
	Commento


