
https://comboni2000.org/

Stella Morra
Universalizzare/concretizzare

Commento a: Es 12, 1-11 ; 13,1-6

Questa volta abbiamo un testo abbastanza lungo, materialmente lungo, che – dal mio punto di vita 
almeno – però ci aiuta a tornare ancora anche sul senso profondo del percorso che stiamo facendo; 
le due parole intrecciate questa volta sono universalizzare e concretizzare, ma al di là delle due 
parole, rispetto a questo testo in modo specifico, è proprio un testo che, almeno nella mia 
comprensione, nel mio ascolto, dice bene la fatica, ma anche la bellezza, delle cose che, come dire, 
stiamo tutti vivendo e cercando di fare: questo discernere, questo ricordare, raccogliere, rilanciare, 
avere un futuro davanti, ma che non sappiamo bene qual è, e, soprattutto, un presente faticoso che 
ogni tanto ci fa dubitare del futuro.

Essere in questo transito in cui appunto ci siamo dati un po’ come atteggiamento non di scegliere tra
due, non di dire bianco o nero, giusto o sbagliato, vero fino a prima del Covid, falso adesso, ma di 
provare a tessere il filo, cioè a lasciare che anche un evento così traumatico come quello che sta 
attraversando l’umanità intera diventi uno degli eventi della vita, che dunque come tali vengono 
attraversati dalla memoria e dall’eredità di ciò che siamo, ma anche colti nella loro potenza 
rivelatoria, eventi piccoli, eventi grandi, per rilanciare in avanti a partire dalle radici, senza dover 
dividere in modo in po’ manicheo: giusto/sbagliato, bello/brutto, o vero/falso, ci credevo/non ci 
credo più, che ne so, queste robe qua. Il senso di ricercare parole che siano di nuovo usabili, traendo
la loro forza dalla nostra storia, quindi dalla Parola di Dio innanzi tutto, ma contemporaneamente 
dicendo anche il nuovo, intercettando il fermento del nuovo, non solo per il senso di responsabilità 
di doverlo costruire, ma proprio per intercettarlo, per avere delle parole che ci consentano di vedere 
che il nuovo è già qui, che il nuovo è già in azione, che la vita continua ad attraversare tutto questo 
tempo. E che essere credenti in qualche modo è non perdere mai di vista che la vita che attraversa il 
tempo è sempre la vita di Dio, quindi è una vita benedicente, una vita fruttuosa, una vita che 
fiorisce. (...)

Giustamente è la parabola del seme che deve morire sottoterra per dare frutto, bellissimo, e uno 
dice: ma qualcuno ha mai chiesto al seme come si sentiva mentre era sottoterra? Ecco, ho un po’ la 
sensazione che ci sentiamo tutti un po’ così. Non paralizzati, forse con qualcosa che sta lavorando, 
che però per adesso si spacca, fa un po’ male, hai una sensazione più di fine che di fermento, di 
nuovo. Quindi mi sembra che la nostra paziente ricerca sulle parole è il lavoro sottoterra, 
collaboriamo con Dio lavorando sottoterra, faticosamente, spaccando un po’ la pelle del seme che 
per tirare fuori la gemma deve rompersi. E provando a lasciar uscire questo germoglio che è già 
dentro, ma che in qualche modo ancora non si vede, non è nemmeno uscito da terra, a volte non è 
ancora uscito dal seme.

La lectio di oggi

E in questo senso il testo che vi offro oggi pomeriggio è per me almeno un testo in questa logica. In 
teoria sarebbero tutto il capitolo 12 e 13 dell’Esodo, che però sono molto lunghi, e quindi ne ho 
scelti un certo numero di versetti. (…)

Come al solito questa esperienza che facciamo insieme si chiama lectio perché è un altro approccio 
di lettura alla Scrittura... La lettura che noi ne facciamo è che noi leggiamo un testo con la nostra 
domanda, noi ci mettiamo di fronte alla Scrittura e questa è la grande tradizione (poi ognuno di noi, 
io la interpreto al livello in cui riesco), ma la grande tradizione della bibbia spirituale è quella di 
mettersi con la propria vita – quando diciamo con la propria vita, vuol dire innanzitutto con la 
propria domanda, col proprio desiderio – a guardare questo testo come un testo contemporaneo, un 
testo che sta dicendo delle cose a me, che non vuol dire nel mio cuoricino, ma vuol dire che io lo 

1



https://comboni2000.org/

leggo attraverso la domanda che io ho, vado a cercare quello che io voglio cercare, rispettando 
possibilmente il testo, cioè non facendogli dire quello che non dice. Ma il rischio appunto è spesso 
stato quello di fargli dire le cose che il testo non diceva, proprio perché l’attitudine della Scrittura è 
la lettura spirituale e questa è una lettura delicata, perché leggendo con la mia domanda rischio di 
fargli dire quello che non dice... Allora questo testo dice:

Il testo: Es 1, 1-11; 13,1-6 (Testo CEI 1974)

12 1Il Signore disse a Mosè e ad Aronne nel paese d’Egitto: 2“Questo mese sarà per voi l’inizio dei
mesi, sarà per voi il primo mese dell’anno. 3Parlate a tutta la comunità di Israele e dite: Il dieci di 
questo mese ciascuno si procuri un agnello per famiglia, un agnello per casa. 4Se la famiglia fosse 
troppo piccola per consumare un agnello, si assocerà al suo vicino, al più prossimo della casa, 
secondo il numero delle persone; calcolerete come dovrà essere l’agnello, secondo quanto 
ciascuno può mangiarne. 5Il vostro agnello sia senza difetto, maschio, nato nell’anno; potrete 
sceglierlo tra le pecore o tra le capre 6e lo serberete fino al quattordici di questo mese: allora tutta 
l’assemblea della comunità d’Israele lo immolerà al tramonto. 7Preso un pò del suo sangue, lo 
porranno sui due stipiti e sull’architrave delle case, in cui lo dovranno mangiare. 8In quella notte 
ne mangeranno la carne arrostita al fuoco; la mangeranno con azzimi e con erbe amare. 9Non lo 
mangerete crudo, né bollito nell’acqua, ma solo arrostito al fuoco con la testa, le gambe e le 
viscere. 10Non ne dovete far avanzare fino al mattino: quello che al mattino sarà avanzato lo 
brucerete nel fuoco. 11Ecco in qual modo lo mangerete: con i fianchi cinti, i sandali ai piedi, il 
bastone in mano; lo mangerete in fretta. E’ la pasqua del Signore!

13 1Il Signore disse a Mosè: 2“Consacrami ogni primogenito, il primo parto di ogni madre tra gli 
Israeliti – di uomini o di animali -: esso appartiene a me”.

3Mosè disse al popolo: “Ricordati di questo giorno, nel quale siete usciti dall’Egitto, dalla 
condizione servile, perché con mano potente il Signore vi ha fatti uscire di là: non si mangi ciò che 
è lievitato. 4Oggi voi uscite nel mese di Abib. 5Quando il Signore ti avrà fatto entrare nel paese del
Cananeo, dell’Hittita, dell’Amorreo, dell’Eveo e del Gebuseo, che ha giurato ai tuoi padri di dare a
te, terra dove scorre latte e miele, allora tu compirai questo rito in questo mese.

6Per sette giorni mangerai azzimi.

Nel settimo vi sarà una festa in onore del Signore.

Commento

Il Signore disse a Mosè e ad Aronne nel paese d’Egitto.

… Dio gli sta dicendo alcune cose che riguardano il dopo, ma in qualche modo quelle cose non ci 
sono ancora, loro sono ancora schiavi in Egitto.

Questo mese sarà per voi l’inizio dei mesi, sarà per voi il primo mese dell’anno.

È il primo elemento di universalità, stabilire una serie, dire che una cosa inizia; per fare un 
ragionamento un po’ più generale bisogna dire: ok, cominciamo da qua, questo è l’inizio, questo è il
principio. E dunque come ben sappiamo, come ognuno di noi sa nella propria vita, la nostra vita è 
una successione di inizi, c’è sempre l’inizio di qualcosa: quando ci siamo sposati, quando è nato il 
nostro primo figlio, quando ho cominciato questo nuovo lavoro, quando… E ci sono cose nella vita 
che viviamo a partire da e cose che viviamo come scontate, permanenti. Già questo sarebbe 
interessante, bisognerebbe forse chiedersi: quali sono le cose a cui attribuiamo un inizio? Perché 
questo è uno degli elementi del rendere universale, cioè del fissare una storia. Tra l’altro in genere 
non è quasi mai vero, quando fissiamo un inizio è perché molto tempo prima sono già iniziate un 
sacco di altre cose, si sono mosse un sacco di altre cose dentro di noi e intorno a noi, però noi 
diciamo: questo è il primo, questo è l’inizio.

2



https://comboni2000.org/

Parlate a tutta la comunità di Israele e dite: Il dieci di questo mese ciascuno si procuri un 
agnello per famiglia, un agnello per casa.

L’interlocutore di questo inizio non è un singolo, è tutta una comunità che ha un inizio comune, un 
punto che dice: questo è l’inizio. E questo inizio è: “procuratevi un agnello per casa”. Stabiliamo 
una unità, il metro, questa cosa è talmente importante che quando Gv parlerà di Gesù dirà l’Agnello
di Dio e tutti noi siamo abituati che poi a Pasqua c’è l’immagine classica dell’agnello con lo 
stendardo, fatto di marzapane nel Sud d’Italia, cioè è l’Agnello di Dio: è tanto l’agnello sacrificale 
come la vita di Gesù, perché è l’unità di misura, è l’altro elemento di universalità, un inizio e una 
unità di misura. Che cosa è, che cosa può essere considerato uno? Talmente questa cosa è 
importante, lo vediamo subito, che diventa la misura dei veri legami familiari.

Se la famiglia fosse troppo piccola per consumare un agnello, si assocerà al suo vicino, al più 
prossimo della casa, secondo il numero delle persone; calcolerete come dovrà essere l’agnello, 
secondo quanto ciascuno può mangiarne.

È l’unità di misura, ristabilisce l’unità familiare e la ristabilisce su un gesto fondamentale: il 
mangiarne, cioè il farsi contaminare da questa unità di misura. Queste sono tutte nozioni di 
universalità, l’inizio diventa l’inizio di tutti, di tutta la comunità, l’uno diventa la misura di tutti, 
anche più forte dei legami familiari, se una famiglia è troppo piccola per mangiarsi tutto l’agnello si
metta insieme, crei un altro legame perché c’è una misura di uno.

Il vostro agnello sia senza difetto, maschio, nato nell’anno; potrete sceglierlo tra le pecore o tra 
le capre e lo serberete fino al quattordici di questo mese.

Non è importante se è una pecora o una capra, se questa unità di misura riguarda… (quali cose della
nostra vita riguarda?), ma deve essere senza difetto, maschio – che nella cultura patriarcale è 
sinonimo di senza difetto – nato nell’anno. L’unità di misura deve essere una unità di misura 
fondamentale, buona, bella e giovane. Io non lo so bene (perché non sono proprio riposatissima) se 
riesco a rendervi quanto questa cosa è importante, cioè senza un briciolo di universalizzazione, di 
poter dire tra noi: questo è l’inizio, di poter narrare della nostra vita. (…) Qual è l’inizio e l’unità di 
misura che ciascuno di noi ha per la propria esistenza e condivide con gli altri? (...)

allora tutta l’assemblea della comunità d’Israele lo immolerà al tramonto.

E qui c’è un passaggio decisivo: si fa questa universalità, si stabilisce un inizio, una unità di misura 
e poi c’è un sacrificio. Questo uno perfetto non viene dichiarato re, viene sacrificato: è come se 
stabilissimo un inizio e un uno per potere digerire la rottura di questa universalità, per poter dire qui
c’è un passaggio, una trasgressione, una soglia, un’uscita, perché se no l’universalità in sé è il 
motore immobile, cioè una roba forse perfetta – maschio, senza macchia – ma assolutamente 
immobile. Tra il motore immobile di Aristotele e l’amor che muove il sole e le altre stelle c’è in 
mezzo la croce di Gesù Cristo e sono due cose diverse, non c’è un cavolo da fare, anche se Dante ha
nelle orecchie Aristotele, per cui il motore immobile è il motore che muove le stelle, che muove i 
cieli, ma l’amor che muove il sole e le altre stelle è un’altra roba, c’è in mezzo un sacrificio. Su 
questo un po’ dovremmo tornare, perché il passaggio dall’universale al particolare concreto passa 
sempre attraverso un sacrificio di qualche genere, ma torniamo subito dopo. Di questo sacrificio il 
popolo è pronto a mangiare, ma prima deve fare una cosa, deve prendere il sangue e metterlo sugli 
stipiti e sugli architravi delle case. Il sangue è un elemento impuro, che contamina nella storia di 
Israele, perché è chiaro, come tutte le popolazioni antiche, il sangue che trasmette la vita ha un 
aspetto pericoloso, affascinante/pericoloso, perché c’è il tabu della guerra, dell’omicidio, perché 
non bisogna uccidere, quindi il sangue è sempre elemento impuro. Eppure, non è il senza macchia 
maschio dell’agnello che salverà il popolo dalla strage dei primogeniti, è il sangue: ci salva 
l’impuro, non siamo mai salvati dalla perfezione, e non un impuro qualsiasi, ma l’impuro – 

3



https://comboni2000.org/

tecnicamente si direbbe – osteso, mostrato, viene messo sulle porte, sugli stipiti delle porte, sul 
luogo soglia tra interno e esterno, tra la protezione della casa e il pericolo della strada.

(…) Solo che c’è un particolare: in questa storia chi è in casa senza il sangue sulle porte vedrà i 
propri primogeniti uccisi, la casa non è per niente protettiva. È la soglia che protegge, è il passaggio
tra l’interno e l’esterno che protegge, non è il profondo di me con cui io mi salverò, con cui io 
rimarrò in piedi, con cui io troverò le soluzioni, ma è la soglia tra me e l’esterno, lo scambio tra me 
e l’esterno, bisogna sporcare con l’impuro la soglia. Torna il tema della contaminazione di cui 
abbiamo parlato, il rapporto con il Dio della Bibbia è sempre un rapporto di contaminazione legato 
al tema del mangiare, legato al tema dell’impuro, del puro, eccetera. (…) C’è poco da fare, se non si
è contaminati non si sviluppa immunità e quindi le soglie sporcate con il sangue impuro salvano la 
vita.

Preso un pò del suo sangue, lo porranno sui due stipiti e sull’architrave delle case, in cui lo 
dovranno mangiare. In quella notte ne mangeranno la carne arrostita al fuoco; la mangeranno 
con azzimi e con erbe amare. Non lo mangerete crudo, né bollito nell’acqua, ma solo arrostito al 
fuoco con la testa, le gambe e le viscere. Non ne dovete far avanzare fino al mattino: quello che 
al mattino sarà avanzato lo brucerete nel fuoco.

In questa condizione di soglia si mangia la carne arrostita che in una società della povertà, come le 
società antiche, era il top del top – ben lo sanno in piemontesi che ancora amano molto la brace – 
era il segno festivo per eccellenza. Ma questa carne arrostita che è il segno festivo va mangiata con 
azzimi ed erbe amare, perché esattamente nemmeno la salvezza non ha un retrogusto amaro, perché 
la nostra parte d’ombra è con noi, perché solo l’universale – nel nostro caso Dio – nel senso 
migliore è senza macchia, maschio, perfetto. Perché tutti i particolari hanno delle erbe amare in 
fondo da qualche parte, hanno qualcosa di non ancora lievitato, che lieviterà, che porterà a buon 
frutto, ma che per intanto non è ancora lievitato. E bisogna mangiare questa cosa arrostita e 
mangiarla tutta, va consumato tutto, non ne deve avanzare fino al mattino, se ne avanza si brucia. 
(…) È carne buona, possiamo mangiarla domani… no, su una soglia non si conserva.

Ecco in qual modo lo mangerete: con i fianchi cinti, i sandali ai piedi, il bastone in mano; lo 
mangerete in fretta. È la pasqua del Signore!

E questa roba qua è da morire, un rabbino che conosco commentava sempre dicendo: allora, glielo 
sta dicendo quindici giorni prima e gli dice: non avete il tempo di far lievitare il pane, lo dovete 
mangiare in fretta, vestiti da viaggio. Bastava cominciare un attimo prima, lo sanno in anticipo, 
perché devono fare in fretta? Non ha nessuna logica questa fretta, questa attitudine da viaggiatori, 
da soglia, perché esattamente è il segno della salvezza, ci prende sempre alla sprovvista, che non ha 
nessun inizio e nessuno metro di misura, che succede sempre quando non te l’aspetti, che è una 
strada che si apre dopo che il lavorio sottoterra è stato lungo e fedele. E quando sei tentato di dire: 
vabbè ok le ho provate tutte, ti distrai un attimo e succede una cosa. E qui esattamente è il passaggio
tra l’universale, come vediamo subito dopo, e il concreto, il particolare. 

Dal punto di vista dell’universale la salvezza è assicurata, abbiamo ragione quando di fronte a una 
morte diciamo: perché soffrire? Risorgeremo. Abbiamo ragione è vero questo è l’universale, ma il 
mio dolore di fronte a una morte è il mio dolore e permane, convive, c’è perché esattamente la 
salvezza arriva sempre in fretta, arriva inattesa, arriva da dove non te l’aspetti, non puoi 
programmare di difenderti dalla tua e dall’altrui morte, non è nelle tue mani. Se volete, detto in 
termini più concreti, la fretta è proprio il senso che gli universali vanno presi sempre con sospetto, 
mai troppo sul serio, ne abbiamo bisogno, ma mai troppo sul serio. (…) Ed ecco che c’è il 
passaggio al concreto, nel capitolo 13, quindi salto un pezzo del capitolo 12.

Il Signore disse a Mosè: “Consacrami ogni primogenito, il primo parto di ogni madre tra gli 
Israeliti – di uomini o di animali -: esso appartiene a me”.

4



https://comboni2000.org/

Qui non c’è più niente di universale: il primo figlio. È una roba molto specifica e molto speciale e 
Dio dice: ok ogni primo figlio è mio, perché ho ucciso i primogeniti degli egiziani per te e quindi i 
tuoi primogeniti sono miei. E non è un universale, questa è una faccenda che di famiglia in famiglia 
ha un nome, un legame, un affetto persino tra gli animali. Anche Gesù sarà portato al Tempio per 
essere riscattato perché Dio dice: è mio ma ti concedo di riscattarlo, lo dirà subito dopo. Ma tu devi 
ricordarti che la vita non è nelle tue mani, che tu non sei mai un universale, che sei un concreto con 
sospetti. Il transito tra questi due come abbiamo detto è un po’ il tema del sacrificio, cioè della 
comprensione profonda che ci sono delle rotture. E non è una caso che qui si usa il segno del figlio, 
perché chiunque ha un figlio sa che il rapporto tra genitori e figli è un rapporto inevitabile perché è 
un rapporto di sangue, non si smette mai di essere figli di qualcuno e spesso genitori di qualcun 
altro, contemporaneamente è un rapporto pieno di rotture, perché i genitori invecchiamo e i figli 
crescono e tutti i nostri tentativi di bloccare sono inutili e un po’ ci rassegniamo, un po’ facciamo i 
saggi, un po’ facciamo i ribelli, un po’ tentiamo di fermare e poi alla fine succedono delle cose che 
non sappiamo mai esattamente quelle che sono. E una delle frasi che senti per esempio dire di più ai
genitori è: se qualcuno me lo avesse detto... più o meno da quando i figli hanno due anni – cioè da 
quando cominciano a mettere giù i piedi e andare per i cavoli loro in giro per casa – da lì in poi fino 
verso i sessant’anni dei propri figli uno comincia a dire: se qualcuno me l’avesse detto prima avrei 
detto: no, no no, a me non succederà così, non sarà così. Il sacrificio non è necessariamente un 
sacrificio di sangue, il sacrificio è l’esperienza di una rottura, di un’impotenza, di una fine e di un 
inizio, di tutto quello che stiamo vivendo in questo tempo, con la fatica e la paura che stiamo 
vivendo e allora per sopportare questo ancora una volta ci viene in soccorso la memoria.

Mosè disse al popolo: “Ricordati di questo giorno, nel quale siete usciti dall’Egitto, dalla 
condizione servile, perché con mano potente il Signore vi ha fatti uscire di là: non si mangi ciò 
che è lievitato. Oggi voi uscite nel mese di Abib. Quando il Signore ti avrà fatto entrare nel paese 
del Cananeo, dell’Hittita, dell’Amorreo, dell’Eveo e del Gebuseo, che ha giurato ai tuoi padri di 
dare a te, terra dove scorre latte e miele, allora tu compirai questo rito in questo mese.

È una terra molto concreta, fa tutto questo elenco di popolazioni per dire che non sta parlando di 
un’astrazione, che gli darà una terra dove scorre latte e miele e dove adesso ci sono il Cananeo, 
l’Hittita, l’Amorreo, l’Eveo, il Gebuseo e ci metteranno un casino di anni ad arrivarci, tutto il 
deserto e passeranno molto tempo a chiedersi come cavolo faranno, loro che sono una banda di 
disperati – il nome ebreo pare che venga da una radice, “ibriu”, che vuol dire polveroso, cencioso – 
non dovevano essere proprio il più figo dei popoli della zona, dovevano essere abbastanza dei 
poveracci, passano molti di quegli anni a chiedersi come faranno con l’Hittita, il Gebuseo, provano 
anche a fare delle trattative, a far delle cose e poi come ci racconta la Scrittura girano intorno alle 
mura di Gerico suonando le trombe e le mura cadono, perché la salvezza arriva quando non te 
l’aspetti e arriva in un modo che dopo che ci hai pensato… è un altro.

Per sette giorni mangerai azzimi. Nel settimo vi sarà una festa in onore del Signore.

Questa cosa mi ha fatto venire in mente il versetto del vangelo di Mt che dice: voi siete il lievito, il 
lievito serve per far lievitare la massa, per farla diventare pane, eppure la prescrizione di questo 
passaggio è una prescrizione di avere azzimi, cioè pane senza lievito... Come si mettono insieme 
queste due cose? Si onora il Signore senza lievito ma poi noi siamo chiamati a essere lievito. Ecco 
questo è il concreto, il concreto è: in ogni storia, in ogni luogo, in ogni persona, in ogni comunità, 
fare l’acrobazia per cui si onora il Signore senza lievito/essendo lievito, trovare l’acrobazia giusta, 
in alcuni tempi è più comune e condivisa, i tempi sono placidi, non c’è cambiamento culturale, si 
tramanda di genitori in figli e in nipoti come si fa. In altri tempi – come quello che stiamo vivendo –
il tempo è più sconquassato, i modi tradizionali ci arrivano tutti un po’ a pezzi, non sono 
significativi, non tengono insieme azzimo e lievito e noi siamo lì che balliamo come sui tappeti 
elastici, in cui non puoi stare fermo, perché se stai fermo cadi, perché è molle, devi continuare a 
saltellare in qualche modo per tenerti in equilibrio, tra lievito e azzimo, tra crescere e non crescere, 

5



https://comboni2000.org/

tra metterci tutto quello che sai per far fiorire, per far venire fuori, e accettare che per sette giorni 
non cresce niente, non lievita niente e che questo non è un male, è l’onore del Signore.

In quel giorno tu istruirai tuo figlio

La parte finale dei versetti che avevo segnato riguarda questo grande tema di come si trasmette 
questo, di come si trasmette il legame tra universale e concreto, tra generale e specifico, tra la mia 
storia biografica e quello che sta succedendo nel mondo. E ci sono due elementi che vengono messi 
in luce: il raccontare al proprio figlio: quando tuo figlio ti chiederà perché facciamo tutto questo tu 
gli dirai: eravamo schiavi… (quindi il passaggio di generazione) e l’altro elemento è: metterai 
questo come un segno tra i tuoi occhi, sul tuo braccio, sul tuo petto eccetera, per cui gli ebrei più 
osservanti hanno quelle strisce di pelle che contengono versetti della scrittura, della legge, che si 
legano al corpo. C’è una duplice dimensione, diacronica e sincronica: avere segni e trasmettere 
racconti, si balla sul tappeto elastico continuando a raccontare e a porre su di sé – non sugli altri – 
su di sé dei segni, nel proprio cuore, nella propria vita, riconoscendo il segno. 

Non vorrei tirarla troppo in lungo, però vorrei ancora condividere con voi una cosa, che è quella che
mi è venuta istintivamente alla mente dopo aver fatto questa riflessione: sono alcuni passi 
della Lettera per il battesimo di Dietrich Bethge, il figlioccio di battesimo di Bonhoeffer che dal 
carcere, non potendo come padrino partecipare al battesimo nel maggio del 1944, scrive ai genitori 
di questo bebè che ovviamente non poteva ancora leggerlo, una lunga lettera sul suo battesimo e mi 
ha fatto molta impressione. L’ho riletta recentemente per altri motivi e mi è tornata in mente 
ragionando su queste cose qua, perché mi è sembrato proprio questo tentativo di ragionare molto 
prima di noi nel grande trauma della guerra, che è un continuum della trasformazione di questo 
nostro grande passaggio culturale, che non è cosa di breve periodo. Nelle nostre biografie la mia 
generazione non ha vissuto la guerra, vive questo tempo di Covid ma di per sé la grande transizione 
dell’occidente è un po’ più lunga e i più sapienti avevano già visto allora alcune cose, dice così:

Abbiamo vissuto troppo intensamente nel pensiero e abbiamo creduto che fosse possibile garantire 
in precedenza, mediante una ricognizione di tutte le possibilità, il risultato di qualsiasi azione, in 
modo tale che essa si compia, in conclusione, da sola. [L’idolatria dell’universale: se penso, penso 
giusto e trovo la soluzione giusta] Un po’ troppo tardi abbiamo imparato che non il pensiero, ma 
l’assunzione della responsabilità è l’origine dell’azione. [Su questo – l’assunzione della 
responsabilità – ci sarebbero molte cose da dire perché noi che veniamo sessanta, settanta, ottanta 
anni dopo, più che assunzione di responsabilità diremmo: ma ballare sul tappeto elastico è l’origine 
dell’azione, siamo più incerti, più frammentati, crediamo meno alla nostra responsabilità 
individuale, ma si potrebbe ben ragionare su questa questione] Per voi, pensiero e azione 
entreranno in una relazione nuova. Penserete esclusivamente ciò di cui risponderete agendo. Per 
noi il pensiero era spesso il lusso dello spettatore, per voi sarà interamente al servizio dell’azione. 
[…] Oggi tu sarai battezzato cristiano. Su di te verranno pronunciate tutte le grandi, antiche parole
del messaggio cristiano e il comandamento battesimale di Gesù Cristo si compirà in te, senza che 
tu ne comprenda nulla. [La cosa veramente importante della sua vita succede senza il suo pensiero, 
è carino eh?] Ma anche noi siamo respinti ai margini della comprensione. [Ma non è che noi ne 
capiamo di più, la questione non è essere un bebè o un adulto] Riconciliazione e redenzione, 
Rinascita e Spirito Santo, amore per i propri nemici, croce e resurrezione, vita in Cristo e 
imitazione di Cristo: il significato di questi concetti è così duro, difficile, lontano, che quasi non 
osiamo parlarne. Nelle parole e nei gesti della tradizione intuiamo qualcosa di totalmente nuovo e 
di sconvolgente, senza tuttavia riuscire ad afferrarlo e a esprimerlo. La colpa è nostra. [Siamo 
arrivati al massimo di questo non riuscire ad afferrarlo e ad esprimerlo, della ripetizione di quelle 
parole di cui non solo osiamo pronunciarle, ma osiamo pronunciarle anche come se fossero chiare 
per esempio] La nostra Chiesa, che in questi anni ha lottato solo per la propria sopravvivenza, [lui 
tecnicamente si riferisce alla Chiesa evangelico-luterana tedesca, ma penso che si potrebbe 
ragionare anche su le altre Chiese] quasi essa fosse il suo proprio fine, è incapace di farsi 

6



https://comboni2000.org/

portatrice della Parola riconciliatrice e redentrice per gli uomini e per il mondo. Ed è per questo 
che le parole antiche devono svigorirsi e ammutolire e il nostro essere cristiani si riduce oggi a due
cose: pregare e operare tra gli uomini secondo giustizia. Ogni pensiero, parola, organizzazione 
nelle cose del cristianesimo, dovrà rinascere da questa preghiera e da questa azione.

Onestamente non so veramente che effetto vi fa, ma per me è abbastanza sconvolgente, sia per la 
sua attualità e sia perché mi sembra dica molto meglio di quanto sia riuscita a fare io che abbiamo 
bisogno di una universalità, di un pensiero, di parole, di azioni, ma che in qualche modo questo è un
tempo, non solo quello del Covid, questi sono anni, decenni, in cui se non stiamo un po’ zitti, 
rischiamo veramente di perpetuare solo noi stessi, come se fossimo noi stessi il nostro fine, di 
entrare in un vortice in cui bisogna fare tutto come si è sempre fatto, nessuno sa più perché si fa, 
bisogna pensare sempre alle stesse cose che sono quelle giuste, non riusciamo a lievitare in un’altra 
direzione, a uscire con un germoglio da un lavorio di preghiera, di silenzio, di responsabilità verso 
gli uomini, che è il lavoro sottoterra. Ecco io mi fermerei qua.

Fossano, 20 febbraio 2021
Testo non rivisto dall’autore

www.atriodeigentili.it

7


	Stella Morra Universalizzare/concretizzare Commento a: Es 12, 1-11 ; 13,1-6
	La lectio di oggi
	Il testo: Es 1, 1-11; 13,1-6 (Testo CEI 1974)
	Commento


