
COME PAOLO GENERA LA COMUNITÀCOME PAOLO GENERA LA COMUNITÀ
d. Lorenzo Zani

IV. La tensione cosmica: 
Gesù risorto è il capo della Chiesa e del cosmo

Nelle sue prime Lettere Paolo ha sottolineato la libertà dalla legge e questo ha contribuito alla rottu -
ra tra i cristiani e la maggior parte del popolo di Israele. Questo fatto doloroso ha avuto anche con-
seguenze positive, quali l’affermazione del primato di Gesù Cristo e della grazia, la convinzione
profonda che la sola cosa necessaria è la fede. C’è stata anche un’altra conseguenza positiva: la
comprensione di quello che Paolo chiama «il mistero», cioè la comprensione dell’unità del disegno
salvifico di Dio sulle sorti dell’uomo, dei popoli e del mondo. «Non è possibile pensare e adorare il
beneplacito di Dio, la sua sovrana disposizione, senza confrontarci personalmente con Cristo in per-
sona, in cui il “mistero” si incarna e può essere tangibilmente percepito» (Benedetto XVI). In lui
prende forma la multiforme sapienza di Dio, il mistero che sorpassa ogni conoscenza (Ef 3,10.19).
Questo pensiero è sviluppato specialmente nelle Lettere ai Colossesi e agli Efesini. Come conse-
guenza della risurrezione di Cristo, Paolo in queste Lettere non pone in primo piano il suo ritorno
glorioso, ma la sua opera efficace nella creazione e di conseguenza in tutta la storia. L’autore di
queste lettere si allarga a una visione sapienziale dell’intera storia umana, del mistero nascosto da
secoli e ora rivelato in Gesù Cristo (Col 1,26-27; 2,2; 4,3; Ef 1,9; 3,3.4.9; 5,32; 6,19). Nasce così
una più profonda comprensione della Chiesa, che è il corpo del Cristo, e del ruolo di Gesù Cristo
verso di lei e sul mondo intero. 

1. La Chiesa è il Corpo di Cristo da amare

Gesù Cristo, crocifisso e risorto, è il centro, il capo della Chiesa non solo nel senso che ha autorità
su di essa, la guida (Col 1,18), ma anche nel senso che la vivifica, la innerva, le dà la forza di agire
in modo retto, ne favorisce la crescita come avviene in un organismo vivente: essa è il suo corpo (Ef
4,14-16). Nelle Lettere ai Colossesi e agli Efesini la parola Chiesa non indica più la singola comuni-
tà locale, come di solito avviene nelle prime Lettere di Paolo (in queste egli si rivolge alla Chiesa
dei Tessalonicesi, alla Chiesa di Corinto, alla Chiesa di Roma, alle Chiese della Galazia). La Chiesa
indica ormai la totalità dei cristiani, considerati unitariamente come una grande comunità. La Chiesa
è più che l’aggregato delle singole Chiese locali, è più che una realtà terrena: è il corpo di Cristo ri-
sorto, è il corpo del quale Cristo è il Capo, il Signore, il Salvatore, lo Sposo (Ef 1,22-23; 5,21-33).
La Chiesa vive della vita di Cristo stesso. Cristo l’ha amata, ha dato se stesso per lei (Ef 5,25), la
nutre e la cura incessantemente (Ef 5,29). La Chiesa è divenuta il fine della morte di Gesù Cristo: è
morto per santificarla, per purificarla, per farla sua sposa, «tutta gloriosa, senza macchia né ruga o
alcunché di simile, ma santa e immacolata» (Ef 5,27). Il mistero del piano nascosto di Dio coinvolge
l’amore di Cristo per la Chiesa: i due diventano uno (Ef 5,31-32), in modo che la Chiesa può essere
identificata con il regno di Cristo nel quale i cristiani sono stati trasferiti per partecipare alla sorte
dei santi (Col 1,12). 

La Chiesa, in quanto è corpo di Cristo, appartiene a lui in modo specialissimo, è il luogo dove la re-
galità di Cristo si esprime nel modo più puro, dove viene riconosciuta e annunciata. La Chiesa è la
pienezza, il  pleroma di Cristo (Ef 1,22-23), cioè l’ambito pienamente riempito dalla sua presenza,
dalla sua grazia, dalla sua forza, dai suoi doni. La Chiesa è il pleroma di Cristo anche nel senso che
dona a Cristo la sua pienezza, rendendolo, per così dire, completo. Insieme con Cristo, la Chiesa
viene a formare quello che potremmo chiamare il Cristo totale. Di conseguenza, se Paolo descriveva
se stesso come ministro di Dio (2Cor 6,4), di Gesù Cristo (Rm 1,1), della nuova alleanza (2Cor 3,6),
ora si definisce servo, ministro della Chiesa (Col 1,24). Se Cristo ha dato se stesso per la Chiesa, al-
trettanto è disposto a fare l’apostolo. Proprio perché è profondamente unita a Cristo al punto da co-
stituire il suo corpo, la Chiesa è una realtà da amare, una realtà per la quale si è disposti a dare la
vita, una realtà che suscita la generosità di generazione in generazione. 

1



2. Il progetto di Dio Padre è ricondurre al Cristo tutte le cose

Gesù è anche il Signore di tutte le cose: «tutte le cose sono state create per mezzo di lui e in vista di
lui» (Col 1,16). La risurrezione permette di cogliere la presenza del Cristo nell’atto creatore come
mediatore universale, come centro, modello e fine di tutto il creato, come fonte e meta ultima di tut-
to ciò che esiste. Dio vuole che tutto il creato abbia un rapporto con il Cristo risorto. Dio, creando il
mondo e l’uomo, si ispira a Cristo risorto. Fin dall’inizio del mondo il Padre guarda a lui come al
modello e alla meta della sua opera; il Padre crea il mondo a immagine del Figlio, anzi lo ha già con
sé come autore dell’intera creazione. Tutte le creature fin dall’inizio sono orientate al Cristo risorto
e tendono a lui per essere veramente se stesse. 

Il Risorto è anche il capo delle potenze angeliche e del cosmo (Col 2,10.15). I principati e le potenze
hanno un potere che svanisce nei confronti di quello di Cristo. Quindi essi non possono più incutere
timore, hanno un potere debole, perché Gesù ha trionfato su di loro. Possiamo interpretare questo
linguaggio vedendo nei principati e nelle potenze tutte quelle strutture culturali, politiche, religiose,
sociali, ideologiche e persino psichiche che rischiano di condizionare l’uomo e addirittura di schia-
vizzarlo. Mentre l’immagine di Cristo capo riferita alla Chiesa sottolinea una omogeneità, nel senso
che la nutre e la cura, l’immagine di Cristo capo riferita al mondo esprime piuttosto la sudditanza
del cosmo a lui. Cristo ha privato i principati e le potestà della loro forza (Col 2,15), perché è al di
sopra di ogni potenza e dominazione (Ef 1,21). «Cristo non ha da temere nessun eventuale concor-
rente, perché è superiore a ogni qualsivoglia forma di potere che presumesse di umiliare l’uomo.
Perciò, se siamo uniti a Cristo, non dobbiamo temere nessun nemico e nessuna avversità; ma ciò si-
gnifica dunque che dobbiamo tenerci ben saldi a Lui, senza allentare la presa!» (Benedetto XVI).

Il Padre vuole ricapitolare ogni cosa in Gesù Cristo, il Figlio unigenito, fatto uomo, crocifisso e ri-
sorto (Ef 1,10). Per mezzo di lui il Padre conferisce ad ogni cosa la perfezione e il senso definitivo.
Il verbo ricapitolare suggerisce due idee importanti e complementari. Una viene dal significato di ri-
capitolare, compendiare, sintetizzare, nel senso di raccogliere gli elementi sparsi e unificarli: Cristo
riconduce a unità ciò che nel mondo appare frammentato, diviso e lacerato. Egli assolve la funzione
che nella Bibbia ha la Sapienza. L’altro significato è suggerito dal fatto che Cristo è colui che sta so-
pra, è il preposto di tutte le cose ed esse tendono a convergere verso di lui come verso il proprio
capo. Ricapitolare esprime quindi l’idea di dare un nuovo capo, di intestare, di poter dominare. Tut-
to è chiamato a divenire unità nel Cristo, ogni cosa ha questa ragion d’essere. Solo situando il co-
smo in questa visione complessiva,  possiamo coglierne il  significato decisivo.  Quando abbiamo
questa chiave di lettura, possiamo anche chinare il capo di fronte a tanti misteri della storia, di fron-
te a tante sofferenze del cosmo e dell’umanità, di fronte a tante catastrofi naturali che ci lasciano
sconvolti e sopraffatti. 

Questo pensiero è riassunto stupendamente nell’inno cristologico con il quale l’apostolo apre la Let-
tera ai Colossesi (Col 1,15-20). L’inno si compone di due strofe nelle quali, a partire dal suo mistero
pasquale, Gesù Cristo è celebrato prima come mediatore di tutta la creazione (Col 1,15-17) e poi
come operatore della salvezza della Chiesa e del cosmo (Col 1,18-20). La prima strofa celebra la si -
gnoria cosmica di Cristo, la seconda celebra la signoria salvifica di Cristo: in entrambe emerge che
egli è l’unico mediatore sia della creazione di tutto come della salvezza di tutto.

Da questa consapevolezza del ruolo cosmico di Cristo derivano due conseguenze importanti. Anzi-
tutto la Chiesa non può pretendere di ridurre Cristo entro i propri confini, perché i cristiani sanno
che Cristo è più grande della Chiesa. Dall’altro lato deriva che la signoria cosmica di Gesù è cono-
sciuta solo da chi è nella Chiesa. 

Oggi abbiamo particolare bisogno di uno sguardo sapienziale sull’intera storia, che abbracci anche
gli altri popoli, le altre religioni e culture; abbiamo bisogno di una sintesi epocale, presente appunto
nella Lettera ai Colossesi e agli Efesini. Possiamo dire, in un linguaggio contemporaneo, che il mes-
saggio di queste Lettere è l’universalismo della fede e della salvezza, è l’unità degli uomini in Cri-

2



sto, è la globalizzazione della solidarietà. Dio opera, perché l’umanità diventi un’unica famiglia di
famiglie di popoli, un solo uomo nuovo, dove tutti sono fratelli e sorelle, perché tutti sono amati,
tutti sono salvati, tutti sono redenti dal sangue del suo Figlio Gesù. 

Nella Lettera agli Efesini l’espressione «uomo nuovo» ricorre due volte, in due punti importanti, fo-
cali. Ricorre anzitutto in Ef 2,15, dove l’autore condensa il tema dell’unione ecumenica tra i cristia-
ni provenienti dal paganesimo e quelli provenienti dall’ebraismo, e ricorre in Ef 4,24, dove l’autore
esprime la nuova identità del battezzato a livello ontologico ed etico. Scopo di ogni ministerialità è
condurre tutti all’unità della fede e della conoscenza del Figlio di Dio, all’uomo nuovo, all’uomo
perfetto, cioè all’età cristiana adulta, alla statura della pienezza di Cristo (Ef 4,11-14). 

Per la sua ricchezza cristologica, ecclesiale ed anche cosmica la Lettera agli Efesini è citata 33 volte
nella Lumen Gentium (è citata 17 volte nel capitolo I, riguardante il mistero della Chiesa). 

Possiamo concludere questa riflessione circa il ruolo che Gesù Cristo, crocifisso e risorto, ha sul
tempo e sul cosmo, ricordando che in lui Paolo ha trovato il senso delle due coordinate fondamenta-
li sulle quali si snoda la vita di ogni uomo: il tempo e lo spazio. Paolo ha compreso che in Gesù Cri-
sto è arrivata per noi la pienezza del tempo, ha compreso che Gesù Cristo è il luogo in cui tutti gli
uomini e l’intero cosmo vengono riunificati, riconciliati e possono incontrare Dio. Paolo ha capito
che, per mezzo di Gesù Cristo crocifisso e risorto, Dio entra nel nostro tempo e nel nostro spazio, si
incarna nei giorni e nelle strade dell’uomo e vi innalza il vessillo della speranza. 

Corso residenziale per il clero – Verona 2009

3


	COME PAOLO GENERA LA COMUNITÀ d. Lorenzo Zani IV. La tensione cosmica: Gesù risorto è il capo della Chiesa e del cosmo

