
COME PAOLO GENERA LA COMUNITÀCOME PAOLO GENERA LA COMUNITÀ
d. Lorenzo Zani

III. La tensione temporale

In Paolo c’era anche un’altra tensione, quella temporale, c’era cioè la consapevolezza del nuovo
senso del tempo che è stato portato a pienezza da Dio in Gesù Cristo. Paolo sa che i cristiani sono
«consapevoli del tempo» (Rm 13,11) e che sono chiamati a riscattare il tempo presente, a farne buon
uso (Col 4,5; Ef 5,16). L’invio del Figlio di Dio ha contrassegnato il tempo, facendolo pieno, cioè
denso, maturo, senza ulteriore bisogno di integrazioni sostanziali (Gal 4,4): con la venuta di Gesù il
tempo da chronos (tempo che scorre e che segna tutti inesorabilmente) per noi è diventato  kairos
(momento favorevole, tempo opportuno e decisivo). In Cristo la storia ha toccato il proprio culmine,
il vertice che regge e che dà significato all’insieme dei tempi nuovi (Ef 1,10). Paolo è convinto che
nella morte e risurrezione di Gesù Cristo il tempo si è fatto breve, è stato raccorciato (1Cor 7,29),
nel senso che si è compiuto tutto ciò che lo ha preceduto e che è stato anticipato tutto ciò che dovrà
ancora avvenire.

Ai nostri giorni si parla molto di ecologia, ma non è altrettanto diffusa l’attenzione per un rapporto
corretto con il tempo. L’uomo occidentale si trova spesso schiavo del tempo o in cattiva relazione
con esso. L’idea del tempo, della sua fuga, della sua irreversibilità è continuamente presente nella
coscienza dell’uomo frettoloso di oggi. È strano che, proprio nella società caratterizzata dal «tempo
libero», nessuno ha più tempo. Dall’altro lato spesso l’uomo prova un senso di noia o di vuoto per il
tempo che sembra troppo lento e allora cerca di evadere in vari modi dal tempo. 

1. La riflessione di Paolo nella prima Lettera ai Tessalonicesi

La necessità di chiarire in che cosa consiste e che cosa comporta la tensione temporale verso il com-
pimento finale sta alla base del primo scritto di Paolo giunto a noi, cioè della prima Lettera ai Tessa-
lonicesi,  che probabilmente costituisce anche il primo scritto del Nuovo Testamento. Mentre gli
evangelisti a partire dalla pasqua leggono tutta la precedente vita di Gesù, Paolo a partire dalla pa-
squa legge in modo nuovo la conclusione del tempo o la parusia verso la quale tutti siamo incammi-
nati. Nella prima Lettera ai Tessalonicesi l’apostolo tocca più volte il tema della parusia o della ve-
nuta del Signore (1Ts 1,9; 2,11-12.16.19; 3,13) e nella seconda parte dello scritto dedica due sezioni
a questo argomento (1Ts 4,13-18 e 5,1-11). Possiamo cogliere due pensieri del messaggio di Paolo:
il fatto che noi siamo «figli del giorno» e il valore del lavoro o dell’impegno nelle realtà terrene. 

Per quanto riguarda l’ora finale i credenti hanno una certezza e una incertezza. La certezza è che la
storia è in cammino verso il compimento. Gesù Cristo risorto è il paradigma, la caparra del trionfo
di Dio sulla morte, Cristo risorto è anche il mediatore del nostro trionfo sulla morte. La risurrezione
di Gesù implica quella dei credenti e la parusia di Gesù implica che i credenti sono chiamati a essere
partecipi della sua vittoria, membri del suo corteo trionfale. Paolo ricorda che questa certezza deve
diventare fonte di consolazione e di incoraggiamento vicendevole per tutti.

L’incertezza riguarda la data. Il giorno del Signore viene di notte, come i grandi eventi salvifici (la
creazione del mondo, il passaggio del mar Rosso, la risurrezione di Cristo) che si sono realizzati di
notte, portando nella storia il trionfo della luce divina, del bene. I cristiani sanno che sono figli della
luce e che sono figli del giorno. L’espressione «figli della luce» è tradizionale nell’ebraismo (Lc
10,6; 16,8; Gv 12,36): gli ebrei sanno che il mondo non poggia sul male o sul peccato, ma sulla pri-
mogenitura della luce, che è stata la prima realtà creata, sanno che sono chiamati a essere testimoni
della luce, a orientarsi e a orientare verso la luce, a sperare e a infondere speranza. Invece l’espres-
sione «figli del giorno» è nuova, è stata coniata da Paolo: i cristiani sono figli del giorno della risur-
rezione di Gesù e sono anche figli del giorno della sua venuta finale; quel giorno, inteso in entrambi
i sensi, li ha generati e opera in loro, a quel giorno appartengono. Perciò sono in grado di indossare

1



l’armatura necessaria per non farsi sorprendere alla venuta del Signore. Questa armatura è costituita
dalle tre virtù teologali. 

Sappiamo che Paolo ritorna di frequente sul tema della risurrezione dei morti, come frutto della ri-
surrezione di Gesù Cristo. Il testo più noto è 1Cor 15. Paolo proclama che Cristo risorto è primizia
di coloro che sono morti: se tutti muoiono in Adamo, tutti riceveranno la vita in Cristo. Dio Padre
per mezzo di Gesù Cristo porta a compimento la sua promessa di vita piena e definitiva. Cristo è il
prototipo, il capostipite della nuova umanità: egli è l’uomo celeste, è diventato spirito vivificante, in
grado di rendere l’uomo pienamente capax Dei, in modo che Dio, fonte della vita, sia tutto in tutti.
La speranza nella risurrezione ci permette di accettare il limite creaturale della morte: attraverso
essa diventiamo disponibili all’azione vivificante di Dio in Gesù Cristo, ci apriamo alla realizzazio-
ne piena della nostra eredità filiale. È significativo che la prima Lettera ai Corinzi inizia parlando
della croce di Cristo e delle sue conseguenze e termina parlando della risurrezione di Gesù Cristo e
delle sue conseguenze. I due momenti dell’evento pasquale vanno costantemente tenuti presenti: su
di essi si basa la fede e la vita cristiana.

La riflessione sul tempo porta poi Paolo a esortare cristiani di Tessalonica a lavorare con le proprie
mani. Egli basa la sua esortazione su due motivi: condurre una vita decorosa di fronte ai non creden-
ti e non aver bisogno di nessuno (1Ts 4,12). Da un lato non si può perdere la buona reputazione agli
occhi di quelli che si vuole convincere della verità della propria fede; il lavoro, l’impegno nelle real-
tà terrene rappresenta perciò un importante prerequisito della evangelizzazione. Dall’altro lato il la-
voro costituisce un modo per progredire nell’amore fraterno, per concretizzarlo, evitando almeno di
essere di peso agli altri. Paolo lega il dovere del lavoro a quella che noi chiameremmo “antropologia
sociale”. Per Paolo la fuga dal lavoro crea uno squilibrio nel tessuto sociale: da una parte crea la
pretesa di un diritto ingiusto e dall’altra crea un dovere altrettanto ingiusto: mentre qualcuno non la-
vora, qualche altro deve lavorare per lui. Il lavoro è dunque un nome diverso per dire giustizia, ri-
spetto, amore fraterno. «La speranza escatologica non diminuisce l’importanza degli impegni terre-
ni, ma anzi dà nuovi motivi a sostegno della loro attuazione» (Gaudium et Spes, 21).

2. Il vivere è Cristo e il morire è un guadagno (Fil 1,21)

Il valore del tempo emerge anche in Fil 1,21. Paolo afferma anzitutto che per lui il vivere è Cristo e
in questa visuale anche la morte perde i suoi connotati negativi. L’espressione «per me il vivere è
Cristo» dice che Cristo è la ragione profonda del suo vivere. Questa espressione può avere due si-
gnificati. Da un lato indica che per Paolo vivere è essere sempre in piena comunione con Cristo ri-
sorto, ma più verosimilmente ha un secondo significato e indica che per lui il vivere è annunciare,
testimoniare Cristo. Il morire è un guadagno non nel senso che è la liberazione dal tedio di una vita
faticosa, ma nel senso che è un più rispetto alla vita terrena, è un potenziamento della vita autentica
e vera che è Gesù Cristo dentro di noi. Cristo abbraccia la vita terrena, ma nello stesso tempo la tra -
scende. 

3. Tutto è vostro... Vivere come se (1Cor 3,21; 7,29-31) 

Anche nella prima Lettera ai Corinzi l’apostolo Paolo ritorna sul significato del tempo. Ai cristiani
di Corinto dice: «Tutto è vostro» (1Cor 3,21). L’intera realtà, la vita, la morte, il presente, il futuro,
tutto appartiene a loro. Però subito dopo Paolo aggiunge: «Ma voi siete di Cristo e Cristo è di Dio»:
il fondamento della sovranità, della libertà dei credenti sta nel loro rapporto con Gesù Cristo. Il cre-
dente è libero di disporre di tutto, alla condizione di essere disponibile al Signore. Tutto è vostro, a
condizione che voi siate di Cristo e tramite lui veniate orientati a Dio. Poiché è di Cristo, il cristiano
è chiamato anche a non assolutizzare nessuno dei vari ambiti della vita, a rendersi conto della relati-
vità della loro configurazione, a vivere come se tutto non fosse definitivamente suo. Perciò, sempre
ai cristiani di Corinto, Paolo scrive: «Questo vi dico fratelli: il tempo si è fatto breve; d’ora innanzi,
quelli che hanno moglie, vivano come se non l’avessero; quelli che piangono, come se non pianges-
sero e quelli che gioiscono come se non gioissero; quelli che comprano, come se non possedessero;

2



quelli che usano i beni del mondo, come se non li usassero pienamente: passa infatti la figura di
questo mondo!» (1Cor 7,29-31). Tutto è dei credenti in Cristo, ma lo è come se non lo fosse. Nessu-
no di questi due aspetti deve prevaricare sull’altro. L’equilibrio tra questi due aspetti è sempre diffi-
cile, ma è il rischio del cristiano. La salvezza del cristiano è attuale, presente, nella storia, ma è una
salvezza che comporta anche un elemento di attesa, di tensione verso un compimento futuro.

In 1Cor 7,29-31 Paolo non proibisce il matrimonio e nemmeno i rapporti coniugali (li ha espressa-
mente raccomandati in 1Cor 7,1-7), non proibisce di piangere, di gioire, di comprare, di possedere,
di usare i beni di questo mondo (in 1Cor 7,17.20.24 ha ripetuto tre volte che ciascuno deve vivere
nella condizione in cui si trovava quando Dio lo ha chiamato alla fede). Però Paolo ricorda che tutta
la realtà terrestre, anche se voluta da Dio e accompagnata dalla sua benedizione, appartiene a un or-
dine che passa. Analogamente agli altri uomini, il cristiano piange, gioisce, si sposa, acquista, tutta-
via non lo fa come gli altri che non hanno fede, poiché tutte queste attività umane cessano di essere
per lui un fine e diventano un mezzo per vivere già qui la vita dell’amore a Dio e ai fratelli. «Vivere
come se» significa impegnarsi nei compiti terreni con discernimento evangelico, inserendoli nell’o-
rizzonte dell’attesa della venuta di Cristo. Occorre tenere sulla storia uno sguardo che ne riconosce
la provvisorietà, la finitezza e soprattutto l’attesa del compimento escatologico. Ciò che fa l’uomo
grande è la capacità di rendersi conto di avere un futuro che abbraccia la morte e che va oltre la
morte. Abramo e Ulisse incarnano l’etica del viaggio, in compagnia dell’ignoto e dell’imprevisto,
ma anche in compagnia della divinità. Però per Ulisse la meta è il ritorno a casa, al passato, la no-
stalgia; il simbolo del viaggio di Ulisse è il cerchio, completo, finito, logico. Abramo, invece, si
mette in viaggio per non ritornare, senza meta terrena, verso un futuro, perché sa che la vita vera è
oltre il mondo tangibile: il viaggio di Abramo non ha come simbolo il cerchio, ma il percorso di una
freccia che annuncia che la nostra meta è oltre noi. 

4. La verginità è segno dei tempi escatologici

Paolo propone il carisma della verginità come segno particolarmente eloquente del nuovo significa-
to del tempo (1Cor 7,32-35). La verginità è una tensione totale, senza distrazioni alla comunione
con il Signore, è la via più conveniente per essere totalmente uniti a lui. La verginità è anche una de-
dizione totale, senza distrazioni anche alla missione. Comunione e missione sono due strutture fon-
damentali dell’esperienza fatta dai primi discepoli di Gesù. La verginità costituisce la condizione
ideale per il cristiano, annuncia la secondarietà di ciò che è terrestre e il primato assoluto del Signo-
re: dell’incontro con lui e dell’annuncio del suo vangelo. La persona vergine è tutta del Signore e in
lui ama in modo nuovo le persone e le cose. Decisivo per la scelta della verginità è perciò il motivo
cristologico che spinge Paolo a preferire questo stato di vita e a consigliare di rimanere liberi dal
vincolo coniugale. La verginità nasce dal fatto che qualcosa di definitivo ha fatto irruzione in una
persona e questo qualcuno è Gesù.

La verginità non è disprezzo dei sentimenti e degli affetti che compongono la nostra umanità, ma è
il loro incanalamento in Dio. La verginità è una vita di amore, riempita dall’unico amore di Cristo in
modo totale. La verginità si connota così non solo di sponsalità, ma anche come un’oblazione cul-
tuale: la verginità è vissuta per piacere al Signore, per essere santi nel corpo e nello spirito, cioè per
appartenergli con tutta la persona. Essere santi nel corpo e nello spirito significa essere consacrati,
essere totalmente riservati al Signore. La vocazione verginale porta nel corpo stesso la dimensione
dell’attesa, del desiderio, della distanza, porta nel corpo quel misterioso vuoto che grida un’assenza,
ma che nello stesso tempo preannuncia una pregnante presenza. 

La verginità degli uomini e delle donne trova nella verginità di Gesù la sua sorgente, la sua custodia,
la sua ispirazione. Gesù ha parlato di uomini che sono celibi per il regno (Mt 19,11-12); l’espressio-
ne «per il regno» (dia ten basileian) può avere due significati: causale (a causa del regno, perché il
regno opera in loro) o finale (in vista del regno); a sua volta il senso finale può venir inteso nel sen-
so duplice di servire il regno o di disporsi ad entrarvi. I due significati, cioè quello causale e quello
finale, non si escludono. Forse si può specificare ulteriormente dicendo che il regno, più che lo sco-

3



po della verginità, è la sua sorgente. La verginità è generata dal regno, si è vergini per mezzo del re-
gno. La verginità va letta prima di tutto come consacrazione all’amore del Signore, non come stile
di vita che permette di donarsi di più agli altri. Donarsi agli altri è il fiore, il frutto, non la radice.
Perché il fiore e il frutto resista in tutte le stagioni, dobbiamo badare alla radice che è l’amore di
Gesù fino alla morte di croce, è sentirsi amati e perdonati da Gesù per poi riamarlo sopra ogni cosa
e amare la gente con la forza di amore che lui ci dona.

5. La riflessione nella Lettera a Tito (Tt 2,11-14)

Nella Lettera a Tito l’apostolo ci dice quale è la fonte dalla quale il cristiano attinge energia e ispira-
zione per il suo comportamento: «È apparsa infatti la grazia di Dio, che porta salvezza a tutti gli uo-
mini ci insegna a rinnegare l’empietà e i desideri mondani e a vivere in questo mondo con sobrietà,
con giustizia e con pietà, nell’attesa della beata speranza e della manifestazione della gloria del no-
stro grande Dio e salvatore Gesù Cristo. Egli ha dato se stesso per noi, per riscattarci da ogni iniqui-
tà e formare per sé un popolo puro che gli appartenga, pieno di zelo per le opere buone» (Tt 2,11-
14). La vita nuova alla quale tutti aspiriamo è frutto della grazia di Dio che è apparsa tra noi per ap -
portare salvezza a tutti gli uomini. L’amore di Dio inserito nella storia ci insegna a rinnegare l’em-
pietà, la irreligiosità, il vivere come se Dio non ci fosse, in un vuoto di valori, senza di riferimenti
ultimi. Ci insegna a rinnegare i desideri mondani, il porre come idolo ultimo e unico le cose e se
stessi. Ci insegna a vivere in questo mondo, dentro la nostra storia la sobrietà, cioè la temperanza, il
saggio uso dei beni di questo mondo; ci insegna a vivere la giustizia, ad agire secondo la volontà di
Dio nella correttezza dei rapporti con gli altri, diventando trasparenza della fedeltà, della tenerezza,
della misericordia di Dio; ci insegna a vivere la pietà, ad aver Dio familiare, a sentirne con gusto la
vicinanza.

6. Conclusione: sintesi tra trascendentale e categoriale

Riflettendo sulla risurrezione di Gesù e sul suo ritorno, Paolo aiuta i cristiani a fare una sintesi, a
trovare il giusto equilibrio, come direbbe K. Rahner, tra il trascendentale e il categoriale, tra il quali-
tativo e il quantitativo. Il trascendentale è costituito dai grandi ideali, dai grandi temi della vita, dal-
l’essere fatti per tendere a qualcosa di grande, per parlare con Dio. Il categoriale è il luogo della
quotidianità, sono le mille cose da fare e i mille impegni da assolvere, sono le realtà quotidiane nelle
quali di solito si butta l’uomo, dimenticando le altre. Paolo vuole portare i cristiani a una sintesi tra
il trascendentale e il categoriale, a vedere come il categoriale è avvolto dal trascendentale, a non di-
menticare le cose quotidiane, però a vederle alla luce dell’eterno. La storia è giudicata dal suo fine,
dall’eternità. L’eternità non è qualcosa di lontano, di esterno, ma è qualcosa che ci avvolge. 

Quasi adducendo come scusa il fatto che i primi cristiani per una certa fretta, per un errore di pro-
spettiva ritenevano imminente il ritorno di Cristo, noi abbiamo lasciato largamente il passo alla de-
lusione, all’indifferenza, alla diffidenza e abbiamo lasciato affievolire il senso dell’attesa. La morte
individuale tiene certamente desto in ciascuno il senso della fine, ma si tratta di un fatto piuttosto
personale; preghiamo certamente perché venga il regno di Dio, ma se guardiamo il nostro desiderio
più profondo è che esso venga il più tardi possibile, che non ci sia subito la fine di tutto. La nostal-
gia del ritorno di Cristo dovrebbe equilibrare le sollecitudini per gli interessi umani. Molti, forse, ad
essere sinceri, non aspettano più nulla.

Corso residenziale per il clero – Verona 2009

4


	COME PAOLO GENERA LA COMUNITÀ d. Lorenzo Zani III. La tensione temporale

