Modelli di Chiesa e Modelli di Missione:
un confronto comboniano
P. Manuel Augusto Lopes Ferreira

| - Perché riflettere su questo tema?

Il processo sinodale in corso, con le sue dinamiche a livello diocesano, nazionale e continentale, ha
riportato I'ecclesiologia al centro della riflessione teologica e dell’interesse ecclesiale. Nell’ascolto
reciproco, nella promozione della comunione e nella riconfigurazione della comune missione, i
cattolici hanno preso in mano il compito di riflettere sulla propria identita, come Chiesa di Cristo.
Cosi facendo, hanno ripreso la questione sollevata durante il concilio Vaticano Il: Chiesa, cosa dici
di te stessa? E stanno cercando di trovare nuove risposte nel presente contesto di un mondo
globalizzato, postmoderno e postcristiano, un contesto alquanto diverso da quello conciliare.

La domanda Chiesa, cosa dici di te stessa? era stata fatta dal Cardinale Suenens, del Belgio,
durante la seconda sessione del concilio (4 dicembre 1962), e ripresa dai padri conciliari, che
hanno cercato di dare una risposta nelle due costituzioni conciliari: Lumen Gentium e Gaudium et
Spes.

Il contesto nel quale i padri conciliari danno la loro risposta € ancora quello del confronto tra
modernisti e antimodernisti: il concilio cerca di aprire una porta al dialogo tra modernita e
tradizione. Ma, per alcuni storici, 'apertura del concilio, anche se storica per la sua importanza e
novita, arriva piuttosto tardi; questi situano nel 1968, nella Rivoluzione culturale del maggio del
1968 in Francia, la fine della modernita e l'inizio della postmodernita, la fine della cristianita e il
ritorno del paganesimo; I'arrivo, ciog, di un’eta e di una societa senza riferimenti cristiani*.
Comunque sia, la risposta del Vaticano Il alla domanda, cioe I'ecclesiologia del Vaticano Il (con la
proposta di nuovi modelli di Chiesa come Popolo di Dio, Corpo di Cristo, Creatura della Parola e
dello Spirito, Comunita al servizio dell’lUmanita) ha avviato un processo molto positivo di
rinnovamento dei modelli di missione.

Il modello di missione prevalente, ereditato dall’Ottocento (confermato nel Vaticano |, con una
ecclesiologia gerarchica e una preoccupazione canonica, era il modello dell’Annuncio guardando
alla Plantatio Ecclesiae), si € aperto ad altri modelli in costruzione nel post-concilio: missione come
Inculturazione, Testimonianza, Dialogo di Vita e Fede; missione come Servizio, Trasformazione
Sociale, Liberazione.

Fare un confronto tra i modelli di Chiesa e i modelli di Missione s'impone come compito per ogni
missionario che aspira a capire il tempo e il contesto (sociale, culturale, ecclesiale) in cui vive.
Questo confronto s’'impone quando, come ¢ il caso adesso, all’inizio del secolo XXI, i modelli
ereditati dal Vaticano Il cominciano a mostrare i loro limiti e si rende necessaria una riflessione di
fondo, che i missionari non possono fare da soli e che li porta a integrarsi nel cammino della
Chiesa che si interroga sulla sua identita nel presente cammino sinodale.

Dalle visioni di Chiesa emergenti nasceranno nuovi modelli di missione, perché e precisamente
nella missione che la Chiesa rivela la sua identita piu profonda (affermazione ripetuta dalla
Evangelii Nuntiandi di Paolo VI alla Evangelii Gaudium di Francesco) e puo dare la sua risposta piu
genuina alla domanda cosa dici di te stessa? E nella missione che la Chiesa dice I'essenziale, il
meglio di sé.

Il - Chiarire i concetti
Nell’esercizio che ci proponiamo di fare, cioe dire qualcosa che aiuti a fare questo confronto,
occorre, prima di tutto, chiarire alcuni concetti.

1 CHANTAL DELSOL, La fine della Cristianita e il ritorno del paganesimo, Cantagalli, Siena 2022.
1



Il primo sarebbe chiarire se parliamo di epoca di cambiamenti o cambiamento d’epoca. Papa
Francesco fa la scelta per noi, nel senso che dice e ripete (inciampiamo di continuo in questa frase
nei suoi scritti e discorsi) che non viviamo solo un tempo di cambiamenti ma un cambiamento
d’epoca.

In che modo e di quale cambiamento di epoca si tratti, Francesco non sempre lo dice. Ma
possiamo cercare di dirlo noi, facendo in qualche modo un’ammissione radicale. Si tratta del
cambiamento che va sotto il nome di inversione normativa e che indica I'agonia del regime di
cristianita e 'avvento del neopaganesimo. Col secolo XXI siamo entrati in un tempo post-cristiano
e post-moderno, che mette al centro I'individuo e le sue scelte e rifiuta ogni credenza forte
(inversione ontologica, col rifiuto di Dio, di ogni norma assoluta e/o trascendente, di ogni verita
oggettiva e/o trascendente)’.

| nuovi teorici dello Stato rifiutano ogni influenza delle credenze (religioni) nell’organizzazione
della vita sociale e rimandano la religione, nel migliore dei casi, alla coscienza individuale come
fattore privato (mondo dei sentimenti) e irrilevante per la vita sociale. La legislazione nata nei
parlamenti europei (dopo il 1968) e americani segue questo modello e stabilisce la moralita
partendo dall’individuo e dai suoi diritti (e doveri), consacrando lo stato come unica entita idonea
a stabilire e imporre le normative morali, sociali, culturali (quello che fino agli anni 60 era nascosto
socialmente, proibito, anche per legge - come aborto, divorzio, fecondazione surrogata, eutanasia,
omosessualita - diventa virtu, cosa permessa per legge, diritto sancito nelle costituzioni, diversita
da rispettare e esibire con orgoglio).

Ai cristiani e alla Chiesa rimane allora la domanda: come vivere ed esprimere la fede in questo
contesto secolare? Come fare la missione (annunciare e trasmettere la fede) in questo contesto
che, alla fine, a causa della globalizzazione della comunicazione, dei costumi e della cultura, sta
diventando contesto globale? Come fare la missione senza la pretesa di configurare anche la
societa che troviamo e nella quale viviamo (pretesa che sta dietro a molto di quello che diciamo
quando parliamo di trasformazione sociale, liberazione, giustizia, valori del Regno, etc.)?

Il secondo concetto da chiarire sarebbe decidere se parliamo di cambio di paradigma di missione
o di configurazione dei modelli di missione.

Tra noi parliamo spesso di cambio di paradigma della missione, senza specificare a cosa ci
riferiamo (forse intendiamo i cambiamenti generali, osservabili o desiderabili nella metodologia
missionaria) e come se ci fosse un modello unico di missione. Ma, guardando alla storia, anche
solo recente, della Chiesa e all’evoluzione dell’ecclesiologia e della missiologia, nel dopo Vaticano
Il per esempio, dobbiamo ammettere che & una forzatura alla storia della Chiesa parlare di un
(solo) paradigma, per quello che si riferisce alla missione.

Sara piu rispettoso di questa storia, e della natura della Chiesa e della missione, parlare invece di
modelli di missione. Usiamo, dunque, questa espressione, adottando i modelli come concetti di
interpretazione, riferimento e ispirazione, come categorie che permettono di capire la vera natura
della missione e diventano fonti d’ispirazione e catalizzatori di azione e di cambiamento.
Possiamo elencare almeno sei modelli di missione che si sono sviluppati nel dopo concilio e fino ai
nostri giorni: missione come Annuncio; come Incontro, Presenza e Dialogo; come Servizio
(ministero); come Trasformazione sociale (Liberazione); come Fraternita; come Ecologia Integrale
(modelli, questi ultimi due, in costruzione, essendo creature di questo pontificato).

La varieta dei modelli di missione evolve secondo tre fattori: primo, la spinta dello Spirito (che &
I’'anima, il protagonista vero della missione); secondo, la personalita dei missionari (che sono i
protagonisti strumentali, con le loro storie e personalita differenti); terzo, il contesto storico con le
sue caratteristiche (che varia secondo i tempi, i continenti, le culture).

2 CHANTAL DELSOL, op. cit., e JONATHAN SACKS, Not in God’s Name, Passaggio dal Noi all’lo.

2



Prendiamo questi concetti, adattandoli, dai Modelli di Chiesa (approccio di Avery Dulles, nel suo
volume “Modelli di Chiesa” ) dove prende e utilizza modelli come “analogie che ci permettono di
entrare in una comprensione piu completa della Chiesa come mistero” e non solo come struttura
gerarchica o canonica. Per comprendere la missione, aggiungiamo noi, perché la Missione
cristiana, come la Chiesa, & una realta misterica, abbordabile solo attraverso analogie che ce ne
facilitano la comprensione, rinnovano la nostra autocoscienza e guidano la nostra azione.

Chiesa e Missione hanno costantemente bisogno di auto-comprendersi e di presentarsi in ogni
epoca e contesto con un linguaggio nuovo (la Missione, come la Chiesa, & semper reformanda!).
Papa Francesco ci ricorda che “il nostro € un tempo dello Spirito e della liberta del cuore” e che “i
punti fermi di un’indagine sui modelli di Chiesa e di Missione sono: primo, il primato dell’insieme
(il tutto viene prima della parte!); secondo, I'armonia della diversita (il modello ¢ il poliedro con le
sue differenti facce, non la sfera tutta liscia); terzo, il primato della Grazia divina (cioe
dell’iniziativa divina e della dimensione misterica).

Francesco ci ricorda ancora che la sfida da evitare & ridurre il nostro modo di parlare (e di fare)
missione, il nostro modo di parlare del carisma missionario, ad una ideologia: quando la Chiesa
formula la sua missione come ideologia, “quando un istituto riformula il carisma nell’ideologia,
perde la sua identita e fecondita”. Il modello di missione, dunque, non puo essere ridotto a
ideologia e invocato come tale per giustificare un’identita istituzionale, di qualunque tipo.

Ill - Chiarire il contesto

Dopo aver chiarito i concetti che possiamo usare in questo eventuale confronto tra i Modelli di
Chiesa e i Modelli di Missione, s'impone anche uno sguardo d’insieme, seppur breve, al contesto
in cui questi modelli si sono affermati: ci riferiamo al tempo ecclesiale che va dalla meta
dell’Ottocento (dal Vaticano I, 1870, gli anni in cui siamo nati come istituto missionario) all’oggi.
In questo contesto, € necessario, prima di tutto, collocare uno spartiacque, che ¢ il Concilio
Vaticano Il (1962-1965). Il concilio & il momento della svolta che ci ha portato dove ci troviamo
oggi; I'esperienza che ha messo in atto un processo di trasformazione di una visione di Chiesa e
Missione, segnando allo stesso tempo un fine e un inizio, un’esperienza ecclesiale con radici
profonde e con delle conseguenze durature...

Le radici del Vaticano Il affondano, a ritroso, nel Vaticano | (1870), che ¢ stato un concilio non
concluso, ma che ha fatto prevalere per quasi un secolo un determinato modello di Chiesa: una
Chiesa istituzionale, piramidale, con a capo, in cima, il Papa (Pastor Aeternus, sul Primato e
infallibilita del Papa).

Il confronto antimodernisti-modernisti, che si era accelerato con la Rivoluzione francese (1789), si
e risolto a favore dei primi e la visione di una Chiesa istituzionale si e rafforzata: si sottolinea la
visione della Chiesa come societa perfetta, visibile, con le sue leggi e la sua struttura di governo. Si
mettono al centro, come dimensioni primarie, elementi che da sempre sono esistiti nella Chiesa
ma che qui vengono enfatizzati (istituzionali, organizzativi, regole di culto e di diritto ecclesiale)
nella sua missione di annunciare il Vangelo e radunare gli uomini in comunita di credenti.

Questa affermazione dell’elemento istituzionale nell’ecclesiologia (che il concilio Vaticano |
impone), c’era gia stata nella Chiesa cattolica (per esempio, alla fine del Medioevo e in seguito alla
riforma protestante con la controriforma cattolica del concilio di Trento). Ma all’inizio del secolo
XX comincia ad essere messa in discussione all’interno della Chiesa: anche da papa Pio XII, che
parla della Chiesa come Corpo Mistico di Cristo (enciclica Mistici Corporis, del 1946) e da teologi
che parlano della Chiesa come Popolo di Dio e Sacramento di Cristo (Congar, Schillebeeckx...).

3 AVERY DULLES, Modelli di Chiesa, Edizioni Messaggero, Padova 2005.
3



Il Vaticano Il da forma a un desiderio di considerare la Chiesa soprattutto come realta spirituale,
mistero, sacramento: “un evento di incalcolabile portata é iniziato: la Chiesa si risveglia nelle
anime” (affermazione di Romano Guardini, poi fatta propria anche da Papa Giovanni).

Nella prima meta del secolo XX, si fanno strada un’ecclesiologia rinnovata e una liturgia piu
partecipativa, con teologi come Guardini, Congar, Schilleebeckx, Louis Bouyer (Il Mistero
Pasquale), Ratzinger (Opera Omnia, Volume VI sulla Chiesa, che sono appunti di un corso di
ecclesiologia dato in Svizzera, dove Guardini faceva esperimenti liturgici coi giovani), Hans Kiing
(pit tarde, con il suo volume La Chiesa, esempio di ricezione dell’ecclesiologia conciliare come
rottura).

Arriviamo cosi al Vaticano Il che consacra come Modelli di Chiesa: la Chiesa come Popolo di Dio,
come Corpo di Cristo, come Creatura dello Spirito e della Parola (nella Lumen Gentium); la Chiesa
come Comunita di servizio al mondo (nella Gaudium et Spes). In questi quattro modelli di Chiesa, il
concilio integra la dimensione costituzionale e gerarchica con quella spirituale e carismatica; si
parla di mistero e di costituzione gerarchica (struttura visibile); si parla della vocazione dell’'uomo e
dell’'umanita e della missione di servizio della Chiesa; si afferma la verita cristiana per illuminare di
senso la realta umana, in tutti i suoi aspetti, anche quelli materiali, come I’economia, e quelli piu
problematici, come la politica.

Alla luce di questi modelli di Chiesa, il Vaticano Il offre anche le premesse per la revisione del
modello di missione predominante e la costruzione di modelli nuovi, allineati coi modelli di Chiesa
proposti nelle sopracitate Costituzioni e nel Decreto Ad Gentes.

Il modello della Missione come Annuncio, finalizzato alla plantatio ecclesiae (cioe all’erezione della
Chiesa locale), ereditato dall’Ottocento, viene sottoposto a revisione e riformulazione:

- la sua esclusivita (extra ecclesia nulla salus, viene superata con 'ammissione delle sementi del
Verbo presenti nelle varie religioni);

- I"'annuncio viene temprato con la testimonianza, I'incontro e il dialogo;

- si apre la strada all’affermazione dei modelli di Missione come Inculturazione (Africa), come
Dialogo e Trasformazione sociale-liberazione (America Latina);

- si afferma, in entrambi i continenti, il modello della missione come Servizio (con I'accento sulla
preparazione dei ministeri necessari alla vita della Chiesa locale e alla trasformazione della societa,
con i servizi in ambito sanitario e scolastico)®.

Ritornando al Vaticano Il, vediamo che |la missiologia conciliare ha effettuato una svolta che ha
avuto due importanti conseguenze nella ricezione della dottrina conciliare sulla missione cristiana.
- Innanzitutto, e dal punto di vista della teologia, ha ricondotto la missione cristiana alla sua radice,
alla sua matrice Trinitaria (parla della Missio Dei quale fondamento, della missione di Cristo come
modello di ogni missione, del protagonismo dello Spirito, che & I'anima della missione).

- In secondo luogo, e dal punto di vista dell’ecclesiologia, il Vaticano Il ha ricondotto la missione
cristiana alla sua matrice ecclesiale (Lumen Gentium e Ad Gentes); la missione e della Chiesa, della
comunita cristiana e di tutti i suoi membri, prima di essere di qualcuno altro (individuo o
istituzione).

Di conseguenza, la missione cristiana & sempre una missione ricevuta dalla comunita, vissuta nella
comunita e restituita di continuo alla comunita, e non puo essere privatizzata da nessuno e/o
esercitata a nome proprio (da individui o istituzioni). L'insistenza del pontificato attuale su questo
punto (per esempio nella Evangelii Gaudium: ogni cristiano & discepolo-missionario) ha radici in

4 Siimporrebbe la necessita di fare il nome di alcuni pensatori che hanno sviluppato questi modelli di Chiesa:

- per le Americhe, i precursori della Teologia della Liberazione come Millard Richard Shaull, Rubem Alves, James H. Cone; i padri
della Teologia della Liberazione, come Gustavo Gutiérrez, Jon Sobrino, i fratelli Boff, Juan Luis Segundo; gli esponenti della Teologia
Indigena, come Paulo Suess, Eleazar Lopez Hernandez; gli esponenti della Teologia del Popolo, come Lucio Gera e Juan Carlos
Scannone; vescovi come Hélder Camara, Paulo Arns, Pedro Casaldaliga, Erwin Krautler, in Brasile, Leonidas Proafio in Ecuador,
Samuel Ruiz e Sergio Méndez Arceo in Messico, Oscar Romero nel Salvador;

- per I'Africa (Jean-Marc Ela, Engelbert Mveng, Albert Tévoédjre, Albert Nolan...).

4



questa svolta conciliare ed esorcizza in modo definitivo ogni clericalismo, sempre possibile nella
persona dei missionari, che abbracciano la missione come proprio carisma identitario.

Nella ricezione della missiologia (come dell’ecclesiologia) del Vaticano Il si & verificato anche un
divario, una scollatura tra un (preteso) spirito conciliare, a cui si faceva appello per affermare un
determinato modello di missione come pertinente, e la lettera (i testi) dei documenti conciliari.
Questa tensione tra un (soggettivo) spirito conciliare e i testi conciliari (oggettivi) nasce da una
visione distorta dei testi, considerati come compromessi tra innovatori e conservatori, destinati ad
essere superati col tempo, invece che come espressione dell’autocomprensione della Chiesa e della
sua missione (cioe come risposta alla domanda “Chiesa che dici di te stessa?”). Inoltre, questa
tensione alimenta due tipi di ricezione del Vaticano Il: una come rinnovamento (riforma) nella
continuita dell’unico soggetto che e la Chiesa e la sua Missione; I'altra come rottura che
presuppone "‘abbandono della tradizione e I'abbraccio della modernita.

Alcuni modelli (di Chiesa e) di Missione hanno cosi promosso una ricezione del Concilio sulla linea
della rottura e della discontinuita con la tradizione e il modello di missione ereditato dal passato,
in nome dello spirito del concilio e allontanandosi dalla sua lettera, cioé dai suoi documenti, che
vengono appena menzionati (ciog, presupposti) ma sempre meno letti (cioe attuati).

Siamo arrivati cosi ad uno scollamento tra la centralita della Trinita (come abbiamo gia visto) e la
centralita nostra (dei protagonisti umani) nella Missione (come d’altronde nell’ecclesiologia e nella
liturgia, che costituisce 'humus spirituale che sostiene tanto i modelli di Chiesa come i modelli di
Missione). | modelli di missione sviluppati nel post-concilio (missione come servizio, dialogo,
trasformazione sociale, liberazione) hanno spostato la centralita di Dio e messo I'accento sull’agire
ecclesiale e umano.

Uno sguardo d’insieme al contesto che abbiamo considerato ci permette di capire il percorso fatto
e le preoccupazioni dominanti in ogni periodo storico dell’epoca che abbiamo preso in
considerazione (dal Vaticano | a oggi).

Primo, potremmo asserire che dal Vaticano I al Vaticano Il, tanto nell’ecclesiologia che nella
missiologia, ha dominato una preoccupazione per l'ortodossia (cioe per la retta dottrina nella
missione); secondo, dal Vaticano Il alla fine del secolo XX, ha dominato una preoccupazione per
l'ortoprassi (cioé per il retto agire nella missione, per una sua efficacia sociale e politica); terzo,
dall’inizio del secolo XXI, ai nostri giorni, possiamo dire che domina una preoccupazione per 'ortopatia
(cioe, per i retti sentimenti, gli affetti e comportamenti adeguati nella missione. Cosi possiamo
interpretare I'accento del pontificato di Papa Francesco sulla misericordia, empatia, vicinanza, carezza
di Dio e nostra, e la proposta dei modelli di missione come fraternita e difesa del creato).

Possiamo condividere, pilu 0 meno, questa veduta d’insieme (interpretazione), ma su una cosa
possiamo essere d’accordo: che la sfida, per i modelli di Chiesa e per i modelli di Missione, &
tenere assieme, integrate, le varie dimensioni menzionate con questi termini. E assumendo, con
I"autore di questa visione d’insieme, che “la Chiesa (come la missione) € un mistero, un
sacramento, un segno (signum) — un segno dell’unita di tutta 'umanita in Cristo. La Chiesa (come
la Missione) & un sacramento dinamico, & una via verso questa meta®,

IV - Il contesto comboniano

Per contestualizzare ancora di piu I'esercizio che ci proponiamo, il confronto tra Modelli di Chiesa
e Modelli di Missione, importa anche dire una parola sul contesto comboniano e sul modello (o
modelli) di missione che si sono affermati, costruiti, lungo la nostra storia.

Per fare questo dobbiamo ovviamente, prima, far riferimento al movimento missionario
dell’Ottocento: le nuove fraternita apostoliche e i nuovi istituti missionari nati nella seconda meta
del XIX secolo (in particolare nelle diocesi del Nord Italia, Austria, Germania, Francia e Belgio)

5 TOMAS HALICK, Intervento d’apertura nell’Assemblea Sinodale Continentale delle Conferenze Episcopali d’Europa, Praga, febbraio
2023.

5



liberano la missione dalle limitazioni e dagli interessi dei grandi ordini religiosi e dall’influenza delle
potenze politiche europee® e gli danno un nuovo orientamento, decisamente ecclesiale.

In secondo luogo, dobbiamo andare al fondatore San Daniele e al suo Piano per la Rigenerazione
dell’Africa, fare un breve riferimento alla fondazione dell’Istituto e al carisma fondazionale.
Daniele Comboni, da una parte, s’identifica con il modello di missione prevalente nella Chiesa del
suo tempo: il modello dell’annuncio finalizzato alla plantatio ecclesiae, che presuppone I’extra
ecclesia nulla salus. Ma, nel suo Piano’, emergono elementi nuovi che lo contraddistinguono come
missionario fondatore e in un certo senso anticipatore di modelli di missione a venire...

Il primo di questi elementi nuovi, possiamo dire, e I'accento sulla plantatio ecclesiae, un indirizzo
dato da Propaganda Fide ai nuovi protagonisti della missione a meta dell’Ottocento, chiamati
missionari apostolici. Il modello di missione portato avanti dai grandi ordini religiosi insisteva sulla
necessita della Chiesa e dei sacramenti per la salvezza, distribuiva i sacramenti, ma non sentiva
I'urgenza del radicamento della Chiesa in un determinato contesto culturale. Con parole nostre,
possiamo dire che i missionari membri dei grandi ordini religiosi lavoravano per sé e peri loro
modelli di sequela Cristi, per la loro istituzione religiosa piuttosto che per la nascita e affermazione
di una Chiesa locale.

Propaganda Fide crea i Vicariati Apostolici e nomina Vicari Apostolici dal clero diocesano per
contrastare questa prospettiva e accelerare la creazione del clero e della gerarchia locale.

Daniele Comboni sente questa preoccupazione come primaria e assume, nel Piano, la
preparazione dei giovani al sacerdozio come la preparazione delle persone cristiane in generale,
uomini e donne, affinché diventino protagonisti dell’evangelizzazione (in questo e figlio del Mazza
e del suo istituto, che crede nelle potenzialita dei giovani, ragazze e ragazzi, e li prepara per la vita
cristiana e la vita sociale, per la cittadinanza, diremmo).

Il secondo elemento nuovo é quello della salvezza: Daniele Comboni sente I'urgenza della salvezza
degli africani e, dunque, I'urgenza della loro entrata nella Chiesa (portare la perla nera nella
corona della Chiesa). Ma ha un concetto di salvezza integrale, come diciamo oggi; parla di
rigenerazione, di una salvezza, ciog, che prende la persona umana nella sua totalita e nella sua
storia; una salvezza che il Vangelo offre a tutti i popoli, con la sua forza trasformatrice di persone e
societa. Comboni si lascia guidare da questa ispirazione e rifiuta di vedere la missione cristiana
prigioniera del confronto tra modernisti e antimodernisti; cerca un contesto nuovo dove la
missione cristiana mostri la bellezza del Vangelo e il suo potere di trasformazione di persone e
popoli.

Per questi elementi possiamo vedere in Daniele Comboni, e nel modello di missione che vive e
attua, gli elementi di una missione come incontro con i popoli e le loro culture: una presenza
amichevole e riconoscente dei loro valori e modi di vita; un interesse ad imparare le loro lingue e a
conoscere le loro culture (grammatiche, dizionari, vocabolari, carte geografiche, radiografie delle
culture, mappatura dei popoli e delle loro culture); la preoccupazione di annunciare loro la Parola
di Dio nelle loro lingue (catechismi, traduzioni dei testi biblici e liturgici); 'organizzazione della
iniziazione cristiana nei catecumenati e nei percorsi di preparazione al battesimo;
I’'accompagnamento delle comunita cristiane col ministero sacerdotale e I'offerta dei sacramenti.
Questo modello di missione ha caratterizzato il Novecento comboniano, con i seguenti aspetti:

- un modello pil leggero ed efficace, itinerante, alla ricerca di un incontro con le persone e i popoli
attraverso lo studio e la conoscenza delle loro lingue e una presenza continuativa nei villaggi e
nelle comunita;

6 Vedere, per esempio, UmBeRTO DELL’ORO E SAVERIO XERES, Manuale di Storia della Chiesa, IV, Dalla Rivoluzione Francese al Vaticano I,
pp. 68, 72-73, 88. E FiDEL GoNzALEZ FERNANDEZ, “Il Movimento Missionario del secolo XIX e il mondo neo-africano”, in Ip., Daniele
Comboni e la rigenerazione dell’Africa, Urbaniana University Press, Roma 2003, pp. 37-79.

7 DANIELE COMBONI, Gli Scritti 114, numeri 800-848.

6



- un modello che rimette al centro il primo annuncio, con il battesimo e |'organizzazione dei
catecumenati e l'iniziazione alla vita cristiana di individui e comunita; che scommette sulla
formazione delle persone e dei ministeri (catechisti) e sulla preparazione del clero locale.

Nel contesto comboniano del Sud Sudan e nord Uganda, questo modello si & mostrato
chiaramente vincente: ha favorito il radicamento del cristianesimo nei vicariati affidati ai
comboniani, e ne vediamo i benefici nel presente. Col passare del tempo, perd, sono apparse
anche le sue contraddizioni e i suoi limiti: la priorita data all’occupazione del territorio e all’offerta
del Battesimo ha fatto trascurare la qualita dell’evangelizzazione e della formazione alla vita
cristiana (i catecumenati si abbreviano, la formazione cristiana rimane alquanto frettolosa).

Due avvenimenti hanno evidenziato questi limiti del modello; primo, I'espulsione in massa dei
missionari dal Sud del Sudan (febbraio 1964) e I’‘andata in altri contesti (aperture in Congo,
Centrafrica, Ciad, Togo-Ghana-Benin, ecc.) dove hanno trovato percorsi catecumenali piu esigenti;
secondo, I'evento del Concilio Vaticano Il, che ha innescato una revisione del modello di missione
tra noi.

Possiamo dire che i comboniani hanno reagito bene alle sfide (col Capitolo Generale del 1969):
rivedere la qualita della formazione impartita nei catecumenati, che vengono estesi e fatti piu
lunghi ed esigenti; accogliere la dinamica conciliare e intensificare I'impegno nella formazione
delle persone, in particolare dei ministri non ordinati (promozione delle piccole comunita cristiane,
e formazione di catechisti, capi di comunita, ministri della Parola).

Per strada, perod, qualcosa si & perso: nella sensibilita verso la cultura locale (musica, lingue, ecc.),
con la diminuzione dell’impegno nello studio delle lingue come nella preparazione catechetica,
kerigmatica e pastorale. Dinamiche del post-concilio (la ricezione come rottura) hanno portato
I'interesse dei comboniani verso altre dimensioni (ideologiche e pratiche) della missione, collegate
alla trasformazione sociale, alla promozione della giustizia e della pace e, adesso, alla difesa del
creato®.

| capitoli generali del 1969 e del 1975 hanno consacrato la riforma conciliare per i comboniani e
riconfigurato il modello della Missione come Annuncio come modello condiviso in linea col carisma
fondazionale (“L’adempimento della ingiunzione fatta da Cristo ai suoi discepoli di predicare il
Vangelo a tutte le genti”)®. Questa visione entra nella Regola di Vita dell’Istituto che abbiamo oggi
e che il post-concilio ci ha donato.

Ma, con I'andare degli anni, nella seconda meta del secolo XX, I'lstituto ha accolto una notevole
varieta di modelli di missione e ha evitato I'opzione di un determinato modello condiviso; nei vari
capitoli generali che si sono seguiti ha fatto appelli in favore di un modello o di un altro e ha
optato per lasciare nelle mani e nelle preferenze dei missionari (delle province) I'opzione per un
determinato modello, piuttosto che per un altro.

Questa situazione si & accentuata, legittimata, soprattutto a partire dall’ultimo Capitolo Generale del
secolo XX (1997, con il documento Missione é... e le sei dimensioni messe a fuoco: Collaborazione,
Animazione, Impegno per la Giustizia e la Pace, Attenzione alla Persona, Servizio di Autorita nella
comunione e sussidiarieta) e ci ha portati all’ultimo Capitolo, quello del 2022, con la messa al fuoco
della Missione come Ecologia Integrale e difesa del creato (e il silenziamento di altri modelli).

V - Verso una conclusione: il compito (personale) da fare
Siamo cosi arrivati all’'oggi comboniano. L’esercizio che abbiamo cercato di suggerire, il confronto
modelli di Chiesa-modelli di Missione, ci lascia un compito, una domanda a cui rispondere: con

8 Sarebbe interessante vedere i dati sulle specializzazioni fatte da comboniani dal post-concilio fino ad oggi e confrontare le aree
d’interesse. Le statistiche riguardanti gli ultimi anni, disponibili, sono quelle presentate all’'ultimo Capitolo Generale: gli ambiti
d’interesse per la specializzazione sono stati: la Formazione (di gran lunga le pil numerose, con 47), la Teologia (con 31), le Scienze
umane (con 21, con prevalenza del Giornalismo, della Filosofia e della Psicologia. La Missiologia registra 3 specializzazioni).

9 DANIELE COMBONI, Regole dell’Istituto del 1871, Capitolo I, natura e scopo dell’istituto. Regola di Vita, p. 183.

7



guale modello di missione ci identifichiamo come Istituto? con quale modello mi identifico
personalmente, quale modello mi attrae, a quale modello mi ispiro o mi sono ispirato nella mia
vita come missionario?

In un suo intervento profferito gia nella maturita del suo pontificato, papa Francesco ha ricordato
come “tutti gli istituti — siano religiosi o movimenti laicali — abbiano il dovere di verificare, nelle
assemblee o nei capitoli, lo stato del carisma fondazionale e fare i cambiamenti necessari nelle
proprie legislazioni”!°. Prendiamo quest’affermazione come quadro di riferimento per i compiti
che ci attendono come istituto missionario.

Il primo & verificare quali aspetti del magistero del presente pontificato dobbiamo fare nostri, in
un eventuale e auspicabile esercizio di discernimento per attualizzare il nostro carisma missionario
secondo i segni dei tempi e dei luoghi. Il Papa parla a tutta la Chiesa; sta a noi verificare quali
aspetti del suo magistero ci riguardano, dal punto di vista carismatico; citare all’ingrosso e alla
giornata, come sound bytes, con applicazione per via direttissima, non ¢ piu sufficiente, serve una
riflessione approfondita e strutturata.

Il secondo compito & verificare quale modello di missione, tra quelli che si stanno affermando nella
Chiesa del nostro tempo, potremmo eventualmente adottare, o con quale possiamo
maggiormente identificarci, in fedelta al nostro carisma fondazionale e nel contesto particolare
delle nostre presenti risorse e possibilita.

Il compito di verifica dello stato del carisma fondazionale di una realta ecclesiale (istituto,
comunita, movimento...) & responsabilita di tutti i suoi membri. Oltre al richiamo
all’aggiornamento del carisma, papa Francesco propone un cammino per farlo: la via sinodale, che
puo aiutare a superare le difficolta in cui abitualmente ci si imbatte in simili processi di verifica.
Parla di “un itinerario pensato come dinamismo di ascolto reciproco. [...] Ascoltarsi; parlarsi e
ascoltarsi. Non si tratta di raccogliere opinioni, no. Non & un’inchiesta, questa; ma si tratta di
ascoltare lo Spirito Santo”*.

Dobbiamo infatti ammettere che I'aggiornamento del carisma, e |a scelta dei modelli di missione si
rivelano esercizi faticosi: abbiamo difficolta ad ascoltarci e a camminare assieme, ci viene meglio
strumentalizzare termini e seguire ideologie o protagonismi alla moda che non rimuovere i limiti in
cui inciampiamo nei nostri processi di revisione e discernimento. “Si richiede da noi”, ricorda il
Papa, oltre ad “una continua inquietudine interiore”, “grande docilita, grande umilta, per
riconoscere i nostri limiti e accettare di cambiare modi di fare e di pensare superati, o metodi di
apostolato che non sono piu efficaci, o forme di organizzazione della vita interna che si rivelano
inadeguate o addirittura dannose”*2.

Cadiamo con facilita nella trappola di ridurre il carisma missionario all’ideologia e di pensare che il
nostro modello di missione, quello con cui ci identifichiamo dal punto di vista dei doni personali,
sia di natura che di grazia, sia quello giusto, perfetto e non resistiamo alla tentazione di pensare
che é quello definitivo. Ci dimentichiamo che il pleroma, la pienezza, di un modello di Chiesa o/e di
Missione € un dono escatologico che Dio ci concedera alla fine. Solo allora i nostri modelli di
Chiesa e Missione saranno perfetti, santi, cattolici e apostolici. Nel frattempo, nel cammino,
cerchiamo di mantenere questo ideale vivo nei nostri cuori®®.

Mi sia permesso, per concludere, una parola di pubblicita al modello che preferisco (riconfigurato),
che e ancora quello della Missione come Annuncio. Prendo le parole dal Cardinale Antonio Tagle,
co-prefetto del Dicastero dell’Evangelizzazione, parole pronunciate nel simposio dei 400 anni di
Propaganda Fide' (recentemente celebrato all’Universita Urbaniana). Chiedendosi che storia

10 Francesco, Udienza ai partecipanti all’Incontro con i moderatori delle associazioni di fedeli, dei movimenti ecclesiali e delle nuove
comunita, 16 settembre 2021.

11 Ip., Discorso ai fedeli della Diocesi di Roma, 18 settembre 2021.

12 Ibid. Le citazioni in questo paragrafo sono tratte da entrambi i discorsi.

13 TOMAS HALICK, op. cit.

14 Simposio all’Universita Urbaniana Andate in tutto il Mondo, del 10 novembre 2022.

8



raccontiamo (del Dicastero? dei Papi? dei Prefetti? delle decisioni di Propaganda? di noi stessi?) ha
aggiunto la domanda: e chi racconta la storia di Gesiu?"

Nei mondi contemporanei dell'intelligenza artificiale e della realta digitale, delle reti sociali alle
quali siamo quotidianamente aggrappati, circolano tante storie: le nostre (possibilmente con
selfies per farci vedere), le storie dell'estremismo, della polarizzazione, dell'indifferenza religiosa,
dell’emigrazione forzata, dei disastri climatici, delle guerre in atto... “Come sara raccontata la
storia di Gesu in questi mondi? E chi raccontera la storia di Gesu, se noi non lo facciamo?”.

Manuel Augusto Lopes Ferreira, mccj
Roma, 9 aprile 2023, Pasqua del Signore

15 Anche PAPA FRANCESCO, nella serie di catechesi sull’evangelizzazione, iniziate a marzo del 2023, é ritornato sul tema del
raccontare la storia de Gesu.

9



	Modelli di Chiesa e Modelli di Missione: un confronto comboniano P. Manuel Augusto Lopes Ferreira

