
https://comboni2000.org FP Italiano 2023

Formazione Permanente 2023  

Giovedì Santo 2023 - Santa Messa del Crisma 
Papa Francesco: le due chiamate e le due unzioni dello Spirito 

«Lo spirito del Signore è sopra di me» (Lc 4,18): da questo versetto è cominciata la 
predicazione di Gesù e dallo stesso versetto ha preso avvio la Parola che abbiamo ascoltato oggi 
(cfr Is 61,1). Al principio, dunque, sta lo Spirito del Signore.

Ed è su di Lui che vorrei riflettere oggi con voi, cari confratelli, sullo Spirito del Signore. 
Perché senza lo Spirito del Signore non c’è vita cristiana e, senza la sua unzione, non c’è santità. Egli 
è il protagonista ed è bello oggi, nel giorno nativo del sacerdozio, riconoscere che c’è Lui all’origine 
del nostro ministero, della vita e della vitalità di ogni Pastore. La santa Madre Chiesa ci insegna infatti
a professare che lo Spirito Santo «dà la vita»[1], come ha affermato Gesù dicendo: «È lo Spirito 
che dà la vita» (Gv 6,63); insegnamento ripreso dall’apostolo Paolo, il quale scrisse che «la lettera 
uccide, lo Spirito invece dà vita» (2 Cor 3,6) e parlò della «legge dello Spirito, che dà vita in Cristo 
Gesù» (Rm 8,2). Senza di Lui neppure la Chiesa sarebbe la Sposa vivente di Cristo, ma al più 
un’organizzazione religiosa - più o meno buona; non sarebbe il Corpo di Cristo, ma un tempio 
costruito da mani d’uomo. Come edificare allora la Chiesa, se non a partire dal fatto che siamo 
“templi dello Spirito Santo” che “abita in noi” (cfr 1 Cor 6,19; 3,16)? Non possiamo lasciarlo fuori 
casa o parcheggiarlo in qualche zona devozionale, no, al centro! Abbiamo bisogno ogni giorno di 
dire: “Vieni, perché senza la tua forza nulla è nell’uomo”[2].

Lo Spirito del Signore è sopra di me. Ciascuno di noi può dirlo; e non è presunzione, è realtà, in
quanto ogni cristiano, in particolare ogni sacerdote, può fare proprie le parole che seguono: «perché il 
Signore mi ha consacrato con l’unzione» (Is 61,1). Fratelli, senza merito, per pura grazia abbiamo 
ricevuto un’unzione che ci ha fatto padri e pastori nel Popolo santo di Dio. Soffermiamoci allora su 
questo aspetto dello Spirito: l’unzione.

Dopo la prima “unzione” che avvenne nel grembo di Maria, lo Spirito scese su Gesù al 
Giordano. In seguito a ciò, come spiega San Basilio, «ogni azione [di Cristo] si andava compiendo 
con la compresenza dello Spirito Santo»[3]. Con la potenza di quella unzione, infatti, predicava e 
operava segni, in virtù di essa «da lui usciva una forza che guariva tutti» (Lc 6,19). Gesù e lo Spirito 
operano sempre insieme, così da essere come le due mani del Padre[4] - Ireneo dice questo - che, 
protese verso di noi, ci abbracciano e ci risollevano. E da loro sono state segnate le nostre mani, unte 
dallo Spirito di Cristo. Sì, fratelli, il Signore non ci ha solo scelti e chiamati di qua, di là: ha riversato 
in noi l’unzione del suo Spirito, lo stesso che è disceso sugli Apostoli. Fratelli noi siamo degli “unti”.

Guardiamo dunque a loro, agli Apostoli. Gesù li scelse e sulla sua chiamata lasciarono le 
barche, le reti, la casa e così via... L’unzione della Parola cambiò la loro vita. Con entusiasmo 
seguirono il Maestro e cominciarono a predicare, convinti di compiere in seguito cose ancora più 
grandi; finché arrivò la Pasqua. Lì tutto sembrò fermarsi: giunsero a rinnegare e abbandonare il 
Maestro. Non dobbiamo avere paura. Siamo coraggiosi nel leggere la nostra propria vita e le nostre 
cadute. Giunsero a rinnegare e abbandonare il Maestro, Pietro, il primo. Fecero i conti con la loro 
inadeguatezza e compresero di non averlo capito: il «non conosco quest’uomo» (Mc 14,71), che 
Pietro scandì nel cortile del sommo sacerdote dopo l’ultima Cena, non è solo una difesa impulsiva, ma
un’ammissione di ignoranza spirituale: lui e gli altri forse si aspettavano una vita di successi dietro a 
un Messia trascinatore di folle e operatore di prodigi, ma non riconoscevano lo scandalo della croce, 
che sbriciolò le loro certezze. Gesù sapeva che da soli non ce l’avrebbero fatta e per questo promise 
loro il Paraclito. E fu proprio quella “seconda unzione”, a Pentecoste, a trasformare i discepoli 
portandoli a pascere il gregge di Dio e non più sé stessi. E questa è la contraddizione da risolvere: 
sono pastore del popolo di Dio o di me stesso? E c’è lo Spirito ad insegnarmi la strada. Fu 
quell’unzione di fuoco a estinguere la loro religiosità centrata su sé stessi e sulle proprie capacità: 
accolto lo Spirito, evaporano le paure e i tentennamenti di Pietro; Giacomo e Giovanni, bruciati dal 



2

desiderio di dare la vita, smettono di inseguire posti d’onore (cfr Mc 10,35-45), il carrierismo nostro, 
fratelli; gli altri non stanno più chiusi e timorosi nel Cenacolo, ma escono e diventano apostoli nel 
mondo. È lo spirito a cambiare il nostro cuore, a metterlo in quel piano diverso, differente.

Fratelli, un simile itinerario abbraccia la nostra vita sacerdotale e apostolica. Anche per noi c’è 
stata una prima unzione, cominciata con una chiamata d’amore che ci ha rapito il cuore. Per essa 
abbiamo lasciato gli ormeggi e su quell’entusiasmo genuino è scesa la forza dello Spirito, che ci ha 
consacrato. Poi, secondo i tempi di Dio, giunge per ciascuno la tappa pasquale, che segna il momento 
della verità. Ed è un momento di crisi, che ha varie forme. A tutti, prima o poi, succede di 
sperimentare delusioni, fatiche, debolezze, con l’ideale che sembra usurarsi fra le esigenze del reale, 
mentre subentra una certa abitudinarietà e alcune prove, prima difficili da immaginare, fanno apparire 
la fedeltà più scomoda rispetto a un tempo. Questa tappa - di questa tentazione, di questa prova che 
tutti noi abbiamo avuto, abbiamo e avremo – questa tappa rappresenta un crinale decisivo per chi ha 
ricevuto l’unzione. Si può uscirne male, planando verso una certa mediocrità, trascinandosi stanchi in 
una “normalità” dove si insinuano tre tentazioni pericolose: quella del compromesso, per cui ci si 
accontenta di ciò che si può fare; quella dei surrogati, per cui si tenta di “ricaricarsi” con altro rispetto
alla nostra unzione; quella dello scoraggiamento – che è la più comune -, per cui, scontenti, si va 
avanti per inerzia. Ed ecco qui il grande rischio: mentre restano intatte le apparenze – “Io sono 
sacerdote, io sono prete” -, ci si ripiega su di sé e si tira a campare svogliati; la fragranza dell’unzione 
non profuma più la vita e il cuore; e il cuore non si dilata ma si restringe, avvolto nel disincanto. È un 
distillato, sai? Quando il sacerdozio lentamente va scivolando sul clericalismo e il sacerdote si 
dimentica di essere pastore del popolo, per diventare un chierico di Stato.

Ma questa crisi può diventare anche la svolta del sacerdozio, la «tappa decisiva della vita 
spirituale, in cui deve effettuarsi l’ultima scelta tra Gesù e il mondo, tra l’eroicità della carità e la 
mediocrità, tra la croce e un certo benessere, tra la santità e un’onesta fedeltà all’impegno 
religioso»[5]. Alla fine di questa celebrazione vi daranno come dono un classico, un libro che tratta su
questo problema: “La seconda chiamata”, è un classico di padre Voillaume che tocca questo 
problema, leggetelo. Poi tutti noi abbiamo bisogno di riflettere su questo momento del nostro 
sacerdozio. È il momento benedetto in cui noi, come i discepoli a Pasqua, siamo chiamati a essere 
«abbastanza umili per confessarci vinti dal Cristo umiliato e crocifisso, e per accettare di iniziare un 
nuovo cammino, quello dello Spirito, della fede e di un amore forte e senza illusioni»[6]. È 
il chairos in cui scopre che «il tutto non si riduce ad abbandonare la barca e le reti per seguire Gesù 
durante un certo tempo, ma richiede di andare sino al Calvario, di accoglierne la lezione e il frutto, e 
di andare con l’aiuto dello Spirito Santo sino alla fine di una vita che deve terminare nella perfezione 
della divina Carità»[7]. Con l’aiuto dello Spirito Santo: è il tempo, per noi come per gli Apostoli, di 
una “seconda unzione”, tempo di una seconda chiamata che dobbiamo ascoltare, per la seconda 
unzione, dove accogliere lo Spirito non sull’entusiasmo dei nostri sogni, ma sulla fragilità della nostra
realtà. È un’unzione che fa verità nel profondo, che permette allo Spirito di ungerci le debolezze, le 
fatiche, le povertà interiori. Allora l’unzione profuma nuovamente: di Lui, non di noi. In questo 
momento, interiormente, sto facendo memoria di alcuni di voi che sono in crisi – diciamo così – che 
sono disorientati e che non sanno come prendere la strada, come riprendere la strada in questa 
seconda unzione dello Spirito. A questi fratelli - io li ho presenti – semplicemente dico: coraggio, il 
Signore è più grande delle tue debolezze, dei tuoi peccati. Affidati al Signore e lasciati chiamare una 
seconda volta, questa volta con l’unzione dello Spirito Santo. La doppia vita non ti aiuterà; buttare 
tutto dalla finestra, nemmeno. Guarda avanti, lasciati carezzare per l’unzione dello Spirito Santo.

 E la via per questo passo di maturazione è ammettere la verità della propria debolezza. A 
questo ci esorta «lo Spirito della verità» (Gv 16,13), che ci smuove a guardarci dentro fino in fondo, a 
chiederci: la mia realizzazione dipende dalla mia bravura, dal ruolo che ottengo, dai complimenti che 
ricevo, dalla carriera che faccio, dai superiori o collaboratori, o dai confort che mi posso garantire, 
oppure dall’unzione che profuma la mia vita? Fratelli, la maturità sacerdotale passa dallo Spirito 
Santo, si compie quando Lui diventa il protagonista della nostra vita. Allora tutto cambia prospettiva, 
anche le delusioni e le amarezze – anche i peccati - , perché non si tratta più di cercare di stare meglio 



3

aggiustando qualcosa, ma di consegnarci, senza trattenere nulla, a Chi ci ha impregnati nella sua 
unzione e vuole scendere in noi fino in fondo. Fratelli, riscopriamo allora che la vita spirituale diventa
libera e gioiosa non quando si salvano le forme e si cuce una toppa, ma quando si lascia allo Spirito 
l’iniziativa e, abbandonati ai suoi disegni, ci disponiamo a servire dove e come ci viene chiesto: il 
nostro sacerdozio non cresce per rammendo, ma per traboccamento!

Se lasciamo agire in noi lo Spirito della verità custodiremo l’unzione – custodire l’unzione 
-,perché le falsità – le ipocrisie clericali – le falsità con cui siamo tentati di convivere verranno alla 
luce subito. E lo Spirito, il quale “lava ciò che è sordido”, ci suggerirà, senza stancarsi, di “non 
macchiare l’unzione”, nemmeno un poco. Viene alla mente quella frase del Qoelet, che dice: «Una 
mosca morta guasta l’unguento del profumiere» (10,1). È vero, ogni doppiezza – la doppiezza 
clericale, per favore – ogni doppiezza che si insinua è pericolosa: non va tollerata, ma portata alla luce
dello Spirito. Perché se «niente è più infido del cuore e difficilmente guarisce» (Ger 17,9), lo Spirito 
Santo, Lui solo, ci guarisce dalle infedeltà (cfr Os 14,5). È per noi una lotta irrinunciabile: è infatti 
indispensabile, come scrisse San Gregorio Magno, che «chi annuncia la parola di Dio, prima si 
dedichi al proprio modo di vivere, perché poi, attingendo dalla propria vita, impari cosa e come dirlo. 
[...] Nessuno presuma di dire fuori ciò che prima non ha ascoltato dentro»[8]. Ed è lo Spirito il 
maestro interiore da ascoltare, sapendo che non c’è nulla di noi che Egli non voglia ungere. Fratelli, 
custodiamo l’unzione: invocare lo Spirito sia non una pratica saltuaria, ma il respiro di ogni giorno. 
Vieni, vieni, custodisci l’unzione. Io, consacrato da Lui, sono chiamato a immergermi in Lui, a far 
entrare la sua luce nelle mie opacità –ne abbiamo tante - per ritrovare la verità di quello che sono. 
Lasciamoci spingere da Lui a combattere le falsità che si agitano in noi; e lasciamoci rigenerare da 
Lui nell’adorazione, perché quando adoriamo il Signore Egli riversa nei nostri cuori il suo Spirito.

«Lo spirito del Signore è su di me, perché il Signore mi ha consacrato con l’unzione; mi ha 
mandato», prosegue la profezia, e mi ha mandato a portare un lieto annuncio, liberazione, guarigione 
e grazia (cfr Is 61,1-2; Lc 4,18-19): in una parola, a portare armonia dove non c’è. Perché come dice 
San Basilio: “Lo Spirito è l’armonia”, è Lui che fa l’armonia. Dopo avervi parlato dell’unzione, vorrei
dirvi qualcosa su questa armonia che ne è la conseguenza. Lo Spirito Santo, infatti, è armonia. 
Anzitutto in Cielo: San Basilio spiega che «tutta quella sovraceleste e indicibile armonia nel servizio 
di Dio e nella sinfonia vicendevole delle potenze sovracosmiche, è impossibile che sia conservata se 
non per l’autorità dello Spirito»[9]. E poi in terra: nella Chiesa Egli è infatti quella «divina e musicale 
Armonia»[10] che tutto lega. Ma pensate a un presbiterio senza armonia, senza lo Spirito: non 
funziona. Suscita la diversità dei carismi e la ricompone in unità, crea una concordia che non si fonda 
sull’omologazione, ma sulla creatività della carità. Così fa l’armonia tra i molti. Così fa armonia in un
presbitero. Durante gli anni del Concilio Vaticano II, che è stato un dono dello Spirito, un teologo 
pubblicò uno studio in cui parlò dello Spirito non in chiave individuale, ma plurale. Invitò a pensarlo 
come una Persona divina non tanto singolare, ma “plurale”, come il “noi di Dio”, il noi del Padre e del
Figlio, perché è il loro nesso, è in sé stesso concordia, comunione, armonia[11]. Io ricordo che quando
ho letto questo trattato teologico -  era in teologia, studiando – mi sono scandalizzato: sembrava 
un’eresia, perché nella nostra formazione non si capiva bene come era lo Spirito Santo.

Creare armonia è quanto desidera, soprattutto attraverso coloro nei quali ha riversato la sua 
unzione. Fratelli, costruire l’armonia tra noi non è tanto un buon metodo affinché la compagine 
ecclesiale proceda meglio, non è ballare il minuet, non è questione di strategia o di cortesia: è 
un’esigenza interna alla vita dello Spirito. Si pecca contro lo Spirito che è comunione quando si 
diventa, anche per leggerezza, strumenti di divisione, per esempio – e torniamo sullo stesso tema - col
chiacchiericcio. Quando diventiamo strumenti di divisione pecchiamo contro lo Spirito. E si fa il 
gioco del nemico, che non viene allo scoperto e ama le dicerie e le insinuazioni, fomenta partiti e 
cordate, alimenta la nostalgia del passato, la sfiducia, il pessimismo, la paura. Stiamo attenti, per 
favore, a non sporcare l’unzione dello Spirito e la veste della Santa Madre Chiesa con la disunione, 
con le polarizzazioni, con ogni mancanza di carità e di comunione. Ricordiamo che lo Spirito, “il noi 
di Dio”, predilige la forma comunitaria: cioè la disponibilità rispetto alle proprie esigenze, 
l’obbedienza rispetto ai propri gusti, l’umiltà rispetto alle proprie pretese.



4

L’armonia non è una virtù tra le altre, è di più. San Gregorio Magno scrive: «Quanto valga la 
virtù della concordia lo dimostra il fatto che, senza di essa, tutte le altre virtù non valgono 
assolutamente nulla»[12]. Aiutiamoci, fratelli, a custodire l’armonia, custodire l’armonia – questo 
sarebbe il compito - cominciando non dagli altri, ma ciascuno da sé stesso; chiedendoci: nelle mie 
parole, nei miei commenti, in quello che dico e scrivo c’è il timbro dello Spirito o quello del mondo? 
Penso anche alla gentilezza del sacerdote ma tante volte i preti, noi…siamo dei maleducati - : 
pensiamo alla gentilezza del sacerdote, se la gente trova persino in noi persone insoddisfatte, persone 
scontente, zitellone, che criticano e puntano il dito, dove vedrà l’armonia? Quanti non si avvicinano o 
si allontanano perché nella Chiesa non si sentono accolti e amati, ma guardati con sospetto e giudicati!
In nome di Dio, accogliamo e perdoniamo, sempre! E ricordiamo che l’essere spigolosi e lamentosi, 
oltre a non produrre nulla di buono, corrompe l’annuncio, perché contro-testimonia Dio, che è 
comunione e armonia. E Ciò dispiace tanto e anzitutto allo Spirito Santo, che l’apostolo Paolo ci 
esorta a non rattristare (cfr Ef 4,30).

Fratelli, vi lascio questi pensieri che sono usciti dal cuore e concludo rivolgendovi una parola 
semplice e importante: grazie. Grazie per la vostra testimonianza, grazie per il vostro servizio; grazie 
per tanto bene nascosto che fate, grazie per il perdono e la consolazione che regalate in nome di Dio: 
perdonare sempre, per favore, mai negare il perdono; grazie per il vostro ministero, che spesso si 
svolge tra tante fatiche, incomprensioni e pochi riconoscimenti. Fratelli, lo Spirito di Dio, che non 
lascia deluso chi ripone in Lui la propria fiducia, vi colmi di pace e porti a compimento ciò che in voi 
ha iniziato, perché siate profeti della sua unzione e apostoli di armonia.

[1] Simbolo niceno-costantinopolitano.

[2] Cfr Sequenza di Pentecoste.

[3] Spir. 16,39.

[4] Cfr Ireneo, Adv. haer. IV,20,1.

[5] R. Voillaume, «La seconda chiamata», in S. Stevan ed., La Seconda chiamata. Il coraggio 
della fragilità, Bologna 2018, 15.

[6] ibid., 24.

[7] ibid., 16.

[8] Omelie su Ezechiele, I,X,13-14.

[9] Spir. XVI, 38.

[10] In Ps. 29,1.

[11] Cfr H. Mühlen, Der Heilige Geist als Person. Ich – Du – Wir, Münster in W., 1963.

[12] Omelie su Ezechiele, I,VIII,8.

Basilica di San Pietro
Giovedì Santo, 6 aprile 2023


	Formazione Permanente 2023
	Giovedì Santo 2023 - Santa Messa del Crisma Papa Francesco: le due chiamate e le due unzioni dello Spirito

