https://comboni2000.org FP Italiano 2023

Formazione Permanente 2023

“10 SONO LA VITE, VOI | TRALCI”.
“Chi rimane in me, e io in lui, porta molto frutto.” (Gv 15,5)
Radicati in Cristo insieme a Comboni

«La fede é il fondamento di cio che si spera e prova di cio che non si vede. Per mezzo di
questa fede i nostri antenati sono stati approvati da Dio. Tutti costoro, pur essendo stati
approvati a causa della loro fede, non ottennero cio che era stato loro promesso: Dio
infatti per noi aveva predisposto qualcosa di meglio, affinché essi non ottenessero la
perfezione senza di noi.

Anche noi dunque, circondati da una tale moltitudine di testimoni, avendo deposto tutto
cio che ¢ di peso ed il peccato che ci assedia, corriamo con perseveranza nella corsa che
ci sta davanti, tenendo fisso lo sguardo su Gesu, colui che da origine alla fede e la porta
a compimentoy (Eb 11,1 2.39 40; 12, 1 2).

Essere radicati o radicarsi, in senso letterale, indica il radicamento di una pianta, il fatto di
mettere radici, di radicarsi saldamente nel terreno.

In senso figurato indica il radicamento di una persona, di una famiglia, in un nuovo ambiente;
indica, per tanto, mutamenti di modi di vivere, di stili di vita, che rivelano il radicamento in nuove
concezioni di vita che danno un nuovo volto a una persona, a una comunita, a una societa. ..

Una persona “radicata” € una persona penetrata e saldamente fissata in abitudini, idee,
ambiente, convinzioni, relazioni, che danno senso alla sua vita.

Il radicamento in senso figurato richiama I’idea di un “itinerario”, di un cammino, di un
viaggio: ogni viaggio ha una partenza, un luogo e un tempo precisi per cominciare a muoversi, un
punto di arrivo che indica la direzione; conosce tappe, soste, accelerazioni, svolte e punti di non
ritorno. Ogni viaggio ¢ un “andare oltre”, e cosi, passo dopo passo, attua un progressivo
avvicinamento alla meta.

Quando la meta ¢ spirituale, si entra in un cammino alla ricerca del volto di Dio ed ¢ una
avventura che affascina I’'umanita di tutti i tempi: «/n lui, infatti viviamo, ci muoviamo e siamo,
come anche alcuni dei vostri poeti hanno detto: 'Poiché siamo anche sua discendenza'y. (Atti 17,28).

Il cammino spirituale del credente cristiano € un cammino aperto al Mistero di un Dio vivo che
parla e agisce nella storia, percio di un Dio personale, del Dio dell’ Alleanza, che si lega a ciascuno dei
suoi alleati con un rapporto di reciproca appartenenza. E, infatti, il Dio dei nostri padri, il Dio di
Abramo, di Isacco, di Giacobbe, di Mos¢ (cft. Es 3,13-15; 20,5 6)..., dei Profeti, che narrandoci il
loro Dio, ci hanno generato alla vita dello spirito, introducendoci nel loro cammino di fede; ¢ il Dio e
Padre di Gesu, ’ultima parola di Dio, la rivelazione definitiva (Eb 1, 2), la stessa Parola di Dio fatta
uomo (Gv 1,1.14; 1Gv 1,1; Ap 19,13), ['autore e perfezionatore della fede” (cfr. Eb 12,2).

Questa visione storica del cammino spirituale del credente cristiano, che ha come culmine il
Signore Gesu, messa in evidenza nel Capitolo 11 della Lettera agli Ebrei, ci suggerisce che:

* la fede stabilisce un vincolo d’ordine spirituale tra persone diverse, fa di esse una nuova
famiglia nata dalla fede in Dio e riunisce generazioni e razze diverse;

* Dio affida a queste generazioni il compimento di tante promesse che nascono con la
fede vissuta nel cammino della vita, perché si realizzino includendo i credenti dei tempi futuri
in una grande unita, che costituisce la “Famiglia di Dio”;

* Dio incontra 1'uomo nella storia, lo salva e lo fa strumento di questa stessa salvezza
attraverso una serie di mediazioni umane;



* come membra della Chiesa terrestre camminiamo unendoci alla liturgia celeste che
Cristo celebra con 1 fratelli e le sorelle che ci hanno preceduto nella gloria finale; per cio, nel
nostro cammino di fede missionaria con i suoi momenti di oscurita, siamo in stretta
comunione, accompagnati e sorretti da Cristo glorioso e Capo del Corpo della Chiesa e da una
folla di Testimoni (cf Eb 12,1) composta da quelli che ci hanno narrato il Signore e vivono con
Lui, che ¢ il Dio dei vivi e non dei morti (Mc 12,26-27; Es 3, 13-15);

* percid non possiamo conoscere Dio senza ascoltare le parole da Lui dette agli eletti,
senza ascoltare quello che queste persone hanno detto di Lui, dopo averlo ascoltato e averne
fatto I'esperienza.

Sulla scia di una tale folla di Testimoni I’itinerario spirituale del cristiano comincia con un
incontro e una chiamata. Sono queste le due dimensioni da avere sempre presenti e da cui sempre
ricominciare, perché tutto nasce dall’incontro con Dio in Gesu sotto la guida dello Spirito Santo.

L’itinerario spirituale, infatti, ¢ un viaggio nelle fede, un’avventura che inizia con un “si” a Dio
che chiama. E la conseguenza di quel “si” iniziale appena balbetto che, rinsaldato con sempre
maggiore consapevolezza e audacia, gradualmente ci sradica da noi stessi, facendoci capire che, solo
uscendo da noi stessi e vivendo con [’Altro e con e per gli altri, ci ritroviamo davvero e saremo noi
stessi, capaci di avanzare nel viaggio della vita, fino al dono totale di sé a Dio Padre in Cristo Gesu a
servizio dell’avvento del suo Regno, fino a vivere camminando “davanti a Dio per gli uomini” -

La formazione alla vita cristiana in generale e nella varieta delle sue forme — in quanto itinerario
spirituale o viaggio dello spirito o dell’ anima — ha le stesse caratteristiche di un viaggio, di un
pellegrinaggio: senza un punto di partenza, una meta che orienta, tappe e soste che la scandiscono,
non puo essere un itinerario formativo, ma un solo un vuoto girare su di sé, nell’illusione di un
cammino che non c’¢ e che perde inesorabilmente di interesse e di vigore.

Per questo, con il termine itinerario spirituale oppure viaggio dello spirito o dell ‘anima, si
designa il processo ascetico-mistico, proposto dalle grandi tradizioni cristiane e scandito in tappe
successive e ascendenti, che partono dalla dimensione piu esteriore e, passando a quella piu interiore,
approdano a Dio, mettendosi a servizio della sua gloria e della salvezza dell’'umanita. Per tanto, la
nostra vita puo essere, se vogliamo, un’affascinante avventura spirituale al servizio di Dio e degli
uomini; la nostra vita puo divenire un “cammino di fede nel mondo e per il mondo intimamente legato
all’'umanita e alla sua storia” (cfr. RV 16).

Si tratta dello sviluppo della proposta vocazionale di Gesu all’'umanita: una proposta unica,
che costituisce il cammino spirituale fondamentale per tutti i suoi seguaci: “lo sono la vite, voi i
tralci”.

E il punto di partenza dell’itinerario spirituale cristiano, che si sviluppa in tre momenti o
chiamate, strettamente connessi tra di essi, e a partire dalle situazioni di ogni persona o gruppo umano
a cui ¢ rivolta la chiamata. Queste situazioni esigono che i discepoli diano alla proposta vocazionale di
Gesu una risposta nella maturita della fede e, per tanto, creativa e responsabile, strettamente connessa
con I’'umanita e la sua storia, che li faccia vivere nel mondo come segno di salvezza, come segno del
Regno di Dio che viene.

Nascono cosi nella storia della Chiesa i1 vari cammini o itinerari ascetici-mistici, caratteristici di
un’epoca storica, che si vanno sviluppando in modo progressivo e complementare, avendo tutti come
principio e fondamento il cammino o itinerario spirituale proposto da Gesu, che ¢ “il cammino
spirituale evangelico”, cio€ “la proposta vocazionale di Gesu all ‘umanita”.

Per noi, discepoli missionari che ispiriamo la nostra vita personale e il servizio missionario alla
testimonianza di vita di san Daniele Comboni, questo cammino ¢ orientato, mediante la
contemplazione, verso il Mistero del Cuore di Cristo, Buon Pastore, per radicarci in Lui e assumere
nella loro espressione piu piena i suoi atteggiamenti interiori: la sua donazione incondizionata al
Padre, I'universalita del suo amore per il mondo e il suo coinvolgimento nel dolore e nella poverta
degli uomini (cfr. RV 1-5).



I. Il CAMMINO SPIRITUALE EVANGELICO:
PROPOSTA VOCAZIONALE DI GESU ALLUMANITA.

1. Visione d’insieme

Nella proposta vocazionale di Gesu all’'umanita si possono distinguere tre momenti:
1° momento:

- Chiamata universale al banchetto o invito al Regno di Dio

- Parabole sulla vocazione: Mt 13; 20, 1-16; 21, 33-41; 22, 1-14; Lc 14, 15-20.

2° momento

- Chiamata al cambiamento di vita o alla conversione, abbandonando la situazione di peccato
che ¢ comune a tutti gli uomini

-Mc 2, 17; Rom 3, 23.
3° momento:

- Chiamata a farsi discepolo di Gesu, cio¢ a rimanere con Lui, e ad essere mandato da Lui nel
mondo condividendoNe il destino.

- Mc 10, 17-21; Lc¢ 9,1-6.
Le tre chiamate costituiscono gli elementi di un’unica proposta vocazionale:

* tutti sono chiamati alla salvezza, per mezzo della conversione dallo stato di peccato,
facendosi discepoli di Gesu, per essere degni e segni del Regno di Dio;

* questa vocazione ¢ unica, giacché nessuno dei tre elementi ha senso completo da se
stesso: ognuno di essi ha un nesso intrinseco e si specifica negli altri, costituendo assieme
’unica vocazione cristiana e il conseguente cammino spirituale per realizzarla.

2. Contenuto specifico d’ogni chiamata

2. 1. Chiamata universale al banchetto

L’invito al banchetto ¢ per tutti; rimane inefficace solo quando gli invitati lo rifiutano.

Al posto dei primi invitati (= il piccolo gruppo d’Israele) sono invitati tutti i popoli, a
cominciare dai poveri.

La risposta alla chiamata ¢ impossibile senza la fede nel Vangelo. La vocazione accolta e
corrisposta diviene fede e produce la salvezza.

E per mezzo della fede e nella fede che gli invitati accedono al banchetto ed entrano
nell’allegrezza del regno di Dio. L’invito non ¢ sufficiente, giacché la chiamata puo rimenare
inefficace a causa della mancanza di fede e dell’impegno morale dei chiamati.

Questa chiamata alla salvezza continua ad essere rivolta a tutti gli uomini d’oggi e diviene realta per
mezzo dell’adesione alla Persona di Gesu mediante la fede, il perdono e il dono dello Spirito Santo.

La Chiesa ¢ sacramento di questa salvezza offerta a tutti: per mezzo di essa ¢ lo stesso Gesu che
chiama in nome del Padre sotto 1’azione dello spirito Santo.

E una chiama forte, fondante e appassionante, che porta alla pienezza della vita; quando
I’uomo la rifiuta, s’incammina verso il vuoto della vita, fino ad essere lanciato dal suo stesso rifiuto
“nelle tenebre esteriori”.

2. 2. La chiamata al cambiamento di vita o alla conversione

Anche questa chiamata, cosi sottolineata nel Vangelo, e universale, giacché “tutti hanno peccato
e sono privi della gloria di Dio” (Rm 3, 23). Per questo Gesu afferma che non ¢ venuto a chiamare
giusti ma peccatori (Cf Mc 2, 17).

La chiamata al banchetto del Regno si realizza per mezzo del cambiamento di vita, che significa
abbandonare la situazione di peccato, convertirsi.



4

Per raggiungere lo scopo, Gesu cerca di entrare in dialogo con i piu lontani dal cammino di Dio,
e quindi disprezzati e marginati, per attrarli a S¢, liberandoli dalla prigione del male.

Levi, nel gesto di invitare Gesu a casa sua per offrirgli un banchetto, riconosce che ha bisogno di
Lui per essere salvo e diviene tipo dell’'uomo peccatore, chiamato alla conversione (Cf Mc 2, 13-17).

«Il Figlio dell’'uomo ¢ venuto a cercare e salvare cio che era perduto» (Lc 19, 10).

Visti da Gesu, i peccatori sono membri ammalati che hanno bisogno di essere guariti. Per
questo, li invita alla conversione e offre loro il perdono e la salvezza.

Visto dai peccatori, Gesu ¢ colui che li salva.

Gli uomini siamo tutti peccatori e, percio, tutti abbiamo bisogno della chiamata di Gesu alla
conversione.

Per tanto, I’invito di Gesu, rivolto a tutti affinché entrino nel Regno, esige la conversione; senza
di essa ¢ impossibile partecipare della vita che ¢ Gesu stesso in persona.

Questa chiamata alla conversione non ha limiti di tempo, ma ¢ una chiamata continua, giacché il

peccato sempre insidia I’'uomo: Gesu chiama tutti, sempre ¢ a tutte le ore; ma ¢ anche una chiamata
esigente, che non ammette esenzione né condizioni.

2. 3. Chiama a farsi discepolo di Gesu

Nei Vangeli risalta la chiamata a farsi discepolo di Gesu: Mt 4, 18-22; Mc 3, 16-20; Gv 1, 35-
51; Mt 28, 19.

Questa chiamata ¢ presentata come un ordine categorico, che obbliga a lasciare immediatamente
tutto, per seguire solo e unicamente Gesu.

Normalmente ¢ descritta seguendo questo schema:
1. osserva i comandamenti
2. va e vendi cio che possiedi
3. dallo ai poveri
4. vieni e seguimi (Cf Mc 10, 17-21).
Il momento pit importante e caratteristico, che definisce la natura della chiamata, ¢ I’ultimo: il
“seguimi’.

Il lasciare le cose e I’osservanza dei comandamenti non costituiscono per se stessi la chiamata a
farsi discepolo di Gesu. La chiamata di Gesu ¢ una chiamata a seguirlo, e la sequela esige un contatto
personale ed una comunione di vita con Lui, oltre che la trasmissione e I’accettazione della sua
dottrina e orientamento morale.

Farsi discepolo di Gesu ¢ precisamente unirsi alla sua persona, piu che aderire alla sua dottrina.

Per cogliere meglio 1’originalita e ’importanza di questa situazione, ¢ sufficiente osservare con
attenzione il comportamento di Gesu. Nell’ambiente giudaico era il discepolo che sceglieva il suo
maestro; con Gesu, ¢ Lui stesso, il Maestro, che sceglie 1 suoi discepoli. Cio che fonda e giustifica la
vita del discepolo di Gesu ¢ solo la chiamata del Maestro: «Non voi avete scelto me ma io ho scelto
voi» (Gv 15, 16).

Nella societa giudaica i discepoli imparavano fino al momento in cui essi stessi divenivano
maestri autonomi; invece, il discepolo di Gesu accetta un’unione definitiva con il suo maestro,
rimanendo per sempre discepolo: nella scuola di Gesu non ¢’¢ promozione all’autonomia, né
possibilita di staccarsi e passare a un altro maestro:

«Voi non fatevi chiamare “rabbi”, perché uno solo ¢ il vostro maestro e voi siete tutti fratelli»
(Mt 23, 8).

Gesu sara in tutti i tempi 1’'unico Maestro dei suoi discepoli.



Seguirti, Signore Gesu, e imparare da te:
dalle tue lunghe notti
nel deserto o sul monte.

E aprire il cuore al Padre come te,
abbandonarsi nelle sue mani
e cercare di realizzare nella nostra vita
il suo progetto.

E chiedergli con insistenza:
Mostrami, Padre mio, il cammino
che hai scelto per me!

Il. RISPOSTA ALLA PROPOSTA VOCAZIONALE DI GESU

«Voi vi chiamate, e siete!, Missionari Comboniani del Cuore di Gesu. Vorrei riflettere con voi
su queste parole che sono il vostro nome e la vostra identita.

Missionari. Siete servitori e messaggeri del Vangelo, specialmente per coloro che non lo
conoscono o lo hanno dimenticato. All origine della vostra missione c’é un dono: c’e l’iniziativa
gratuita dell’amore di Dio che vi ha rivolto una duplice chiamata: a stare con Lui e ad andare a
predicare (cfr. Mc 3,14). Alla base di tutto c’e la relazione personale con Cristo, radicata nel
Battesimo, e, per alcuni, rafforzata dall’Ordinazione, cosi che con [’apostolo Paolo possiamo dire:
«Non vivo piu io, ma Cristo vive in me» (Gal 2,20). Questo vivere con Cristo determina tutto il nostro
essere e il nostro agire, e si vive e si alimenta soprattutto nella preghiera, nel rimanere presso il
Signore, nell’adorazione, nel colloquio cuore a cuore con Lui.

E proprio in questo spazio orante che si trova il vero «tesoroy (Lc 12,34) da donare ai fratelli
mediante [’annuncio. 1l missionario infatti si fa servitore del Dio-che-parla, che vuole parlare agli
uomini e alle donne di oggi, come Gesu parlava a quelli del suo tempo, e conquistava il cuore della
gente che veniva ad ascoltarlo da ogni parte (cfr.Mc 1,45), e restava meravigliata ascoltando i suoi
insegnamenti (cfr.Mc 6,2). Questa relazione della missione ad gentes con la Parola di Dio non si
colloca tanto nell ordine del «fare» quanto dell «esserey. La missione, per essere autentica, deve
riferirsi e porre al centro la grazia di Cristo che scaturisce dalla Croce: credendo in Lui si puo
trasmettere la Parola di Dio che anima, sostiene e feconda l'impegno del missionario. Per questo,
cari fratelli, dobbiamo nutrirci sempre della Parola di Dio, per esserne eco fedele; accoglierla con la
gioia dello Spirito, interiorizzarla e farla carne della nostra carne come Maria (cfr. Lc 2,19). Nella
Parola di Dio c’e la saggezza che viene dall’alto, e che permette di trovare linguaggi, atteggiamenti,
strumenti adatti per rispondere alle sfide dell umanita che cambiay.

(Cft. Discorso di Papa Francesco ai Capitolari del 2015)

Papa Francesco ci ricorda che il fulcro del Piano salvifico di Dio ¢ la persona di Gesu Cristo.
L’ uomo, per tanto, risponde positivamente e responsabilmente alla chiamata redentrice di Dio,
vivendo in una relazione spirituale personale con Cristo Gesu.

Il Cammino spirituale, cio¢ tutta I’attivita e lo sforzo dell’uomo (= ascesi), deve convergere
verso questa meta, che ¢ I’incontro personale con il Signore Gesu. Cid avverra gradualmente,
partendo dalla convinzione che:

* Gesu non ¢ solamente un esempio, cio¢, un mezzo psicologico che favorisce lo sviluppo
della personalita, perché offre ideali, stimoli, motivazioni che aiutano nella crescita personale.
Gesu offre tutto questo e in modo eccellente, ma non puo essere strumentalizzato in vista
dell’autorealizzazione della persona.

* Gesu non ¢ solamente un grande leader dell’umanita, capace di stimolare nella crescita
nel senso della solidarieta e di offrire anche all’uomo di oggi idee eccezionali che stanno alla
base di movimenti politici, culturali, filantropici, religiosi, ecologici, ecc.



* Gesu non ¢ un semplice uomo saggio che regala perle di saggezza per “vivere bene” o
non ¢ un guru che vende buoni sentimenti.

* Gesu non ¢ neppure solamente una medicina contro la fragilita della persona umana (cfr.
GS 13). E vero che egli aiuta potentemente la nostra fragilita morale liberandoci dal peccato e
dando forza alla nostra natura ferita e debole. Tuttavia 1’azione di Cristo in noi, quando gli
apriamo il cuore, non si limita ad essere un supporto alle deficienze della nostra natura
decaduta.

* L’azione principale di Gesu nella nostra vita consiste nell’operare una trasformazione
della nostra stessa persona nella sua. Cio0 significa che la nostra vita trova il suo senso pieno
nell’incontro personale con il Signore Gesu e che in questo consiste 1’obiettivo fondamentale
di ogni persona umana: incontrarsi € viver in comunione con Lui per essere introdotto
nell’esperienza dell’amore del Padre e quindi scoprirsi fratello di tutti. In questo consiste il
nucleo della nostra vocazione battesimale. Questa trasformazione si effettua sotto 1’azione
dello Spirito Santo: al Padre per il Figlio nello Spirito Santo.

* Come fondamento di questo processo di cristificazione c¢’¢ il fatto che preesiste un
legame profondo tra Cristo e I’essere umano. L uomo, infatti, ¢ ’'immagine, limitata e
imperfetta dell’«immagine originale» di Dio, che ¢ Cristo. Per questa ragione I’esistenza
umana tende, in virtu della sua stessa e intima struttura, all’incontro con Dio in Cristo Gesu.
L’esistenza umana si realizza in pienezza nell’incontro con Cristo, perché solo a Lui il Padre
affido la missione di imprimere nel nostro essere quel salto qualitativo, che lo introduce nella
vita intima d’amore e di comunione della Trinita, e lo incammina verso la sua piena
realizzazione, che ¢ precisamente la comunione con il Padre.

Se guardiamo 1’'umanita sotto questa prospettiva, allora in ciascun uomo o donna possiamo
vedere altrettante presenze di Cristo: esattamente di un Cristo che si trova ancora limitato dalla
ristrettezza della natura corrotta e che aspira a manifestarsi in modo completo.

La nostra missione di battezzati verso gli uomini di oggi e soprattutto verso i non-cristiani é,
dunque, una missione rivolta a Cristo stesso. E lui che dal di dentro dei nostri fratelli chiede di
prorompere e di farsi sentire in tutta l'intimita personale. E lui che chiede di essere aiutato a passare
dalla potenzialita all'atto. Lo chiede a ciascuno di noi, perché per « far crescere » Cristo nei nostri
fratelli, il Padre vuole servirsi proprio di noi: « Figlioli miei, io soffro per voi i dolori del parto, finché
Cristo sia formato in voi » (Gal 4, 19).

A questo punto si capisce come nell’azione missionaria della Chiesa la scelta preferenziale per i
poveri trova il suo fondamento nell’incontro personale con Cristo, che ci porta ai fratelli piu feriti
dalle conseguenze del peccato degli inizi e del rifiuto della chiamata redentrice di Dio.

Nel cammino verso questo incontro personale con Cristo, sono molto appropriate le
indicazioni del Concilio Vat. 11, cariche di slancio missionario:

«L'aspetto piu sublime della dignita dell'uvomo consiste nella sua vocazione alla comunione con
Dio. Fin dal suo nascere I'uomo ¢ invitato al dialogo con Dio» (GS 19a).

«In realta solamente nel mistero del Verbo incarnato trova vera luce il mistero dell'uomo.
Cristo, proprio rivelando il mistero del Padre e del suo amore svela anche pienamente I'uvomo a se
stesso e gli manifesta la sua altissima vocazione. ... Egli ¢ «I'immagine dell'invisibile Iddio », ¢ 1'uomo
perfetto che ha restituito ai figli di Adamo la somiglianza con Dio, resa deforme gia subito agli inizi a
causa del peccato. ... Soffrendo per noi non ci ha dato semplicemente 1'esempio perché seguiamo le
sue orme ma ci ha anche aperta la strada: se la seguiamo, la vita e la morte vengono santificate e
acquistano nuovo significato. ... E ci0 vale non solamente per 1 cristiani, ma anche per tutti gli uomini
di buona volonta, nel cui cuore lavora invisibilmente la grazia. Cristo, infatti, ¢ morto per tutti e la
vocazione ultima dell'uomo ¢ effettivamente una sola, quella divina; percio dobbiamo ritenere che lo
Spirito Santo dia a tutti la possibilita di venire associati, nel modo che Dio conosce, al mistero
pasquale» (GS 22).



7

«Poiché la Chiesa ha ricevuto la missione di manifestare il mistero di Dio, il quale ¢ il fine
ultimo dell'uomo, essa al tempo stesso svela all'uomo il senso della sua propria esistenza, vale a dire
la verita profonda sull'uomo. Chiunque segue Cristo, I’'uomo perfetto, diventa anche ’egli pitt uomo»
(GS 41a).

«Il Verbo di Dio, per mezzo del quale tutto ¢ stato creato, si ¢ fatto egli stesso carne, per
operare, lui, l'uvomo perfetto, la salvezza di tutti e la ricapitolazione universale. Il Signore ¢ il fine
della storia umana, «il punto focale dei desideri della storia e della civiltay, il centro del genere
umano, la gioia d'ogni cuore, la pienezza delle loro aspirazioni» (GS 45b).

Gesu e ’'uomo sono due realta che si relazionano 1’una con I’altra: I’'uomo come colui che cerca
il suo compimento; Gesu come centro trascendente e nello stesso tempo immanente, punto culminate,
nel quale e per il quale il cammino dell’uomo trova il suo senso ultimo, la perfetta realizzazione. I
Piano di Dio si manifesta e si realizza in Gesu Cristo. Cristo ¢ la pienezza della rivelazione, la Parola
fatta carne; in Lui, Crocifisso/Risorto, il Piano salvifico di Dio si manifesta pienamente, si realizza ed
¢ offerto ad ogni uomo.

lll. UITINERARIO SPIRIUALE COMBONIANO
- Cf. S 2742; Regole 1871; DC 1969, nn. 39-55; RV 2-5; AC *91, 6.1-6.

11

n quanto Comboniani del Cuore di Gesu, voi contribuite con gioia alla missione della
Chiesa, testimoniando il carisma di san Daniele Comboni, che trova un punto qualificante
nell’amore misericordioso del Cuore di Cristo per gli uomini indifesi”. (Cfr. Discorso di Papa
Francesco ai Capitolari del 2015)

E facile renderci conto come I’avventura spirituale cristiana trovi in san Daniele Comboni un
Profeta e un Testimone, sulle cui orme sono germogliate e germoglieranno altri testimoni, come
dimostra la storia del beato P. Giuseppe Ambrosoli e quella di tanti altri/e missionari/e
comboniani/e. .. (Cfr. “In Memoriam” MCCJ Bulletin).

Comboni, infatti, € uno di quei nostri antenati nella fede che costituiscono una moltitudine di
testimoni approvati da Dio e che non ottennero cio che era stato loro promesso, affinché essi non
ottenessero la perfezione senza di noi (Eb 11, 1 2.39 40; 12, 1 2).

11 suo itinerario spirituale, infatti, € un punto di riferimento ben eloquente e stimolante nel
cammino spirituale nella Chiesa del nostro tempo, che procede dalla visione di fede sui fatti della
storia all'impegno missionario come “piccolo cenacolo di apostoli”.

Riflettendo sull’esperienza spirituale di san Daniele Comboni, ci accorgiamo che il “cammino
dello spirito” (S 2712), da lui vissuto e da lui stesso proposto ai suoi missionari, ¢ un itinerario di
vita spirituale pasquale. Per Comboni, il missionario ¢ un uomo assetato di Dio che sotterra la vita
di prima e la centra in Lui solo, animato da un vivo interesse alla sua gloria e al bene dell’anime; sazia
la sua sete e centra la sua vita in Dio “col tener sempre gli occhi fissi in Gesu Cristo, amandolo
teneramente, e procurando di intendere ognora meglio cosa vuol dire un Dio morto in croce per la
salvezza delle anime”: S 2698; 2701-2702; 2720-2722.

Si tratta di un autentico sradicamento da se tesso per radicarsi in Cristo.

Il “Cammino dello spirito” di san D. Comboni raggiunge I’espressione piu alta nell’evento
carismatico del 15 settembre 1864.

Egli stesso narra che, mentre si trovava in preghiera nella basilica di S. Pietro, “come un lampo
mi baleno il pensiero di proporre un nuovo Piano per la cristiana rigenerazione dei poveri popoli
neri, i cui singoli punti mi vennero dall alto come un’ispirazione” (S 4799).

Spinto dal fervore per tale illuminazione, Comboni formulo il contenuto nell’introduzione alla I
edizione del Piano (Torino, dicembre 1864, p. 3-4):

“Il cattolico, avvezzo a giudicare le cose col lume che gli piove dall alto, guardo I’Africa non
attraverso il miserabile prisma degli umani interessi, ma al puro raggio della Fede; e scorse cola una



8

miriade infinita di fratelli appartenenti alla sua stessa famiglia, aventi un comune Padre su in cielo,
incurvati e gementi sotto il giogo di Satana.

Allora trasportato egli dall impeto di quella carita accesa con divina vampa sulla pendice del Golgota, ed
uscita dal costato di un Crocifisso, per abbracciare tutta [ 'umana famiglia, senti battere piu frequenti i
palpiti del suo cuore; e una virtu divina parve che lo spingesse a quelle barbare terre, per stringere tra le
braccia e dare il bacio di pace e di amore a quegl’infelici suoi fratelli”: S 2742-2743; 4799.

In questo testo Comboni svela nella Trinita le misteriose Sorgenti, che danno origine e
sostengono il suo amore “cosi tenace e resistente” per I’ Africa fino al sacrificio della propria vita. Il
profondo “senso di Dio” vissuto abitualmente da Comboni, per la prima e unica volta diviene
comunicazione di vita sul Mistero Trinitario in intima connessione con la sua passione missionaria.

Questo testo, infatti, conserva I’atto di “testimonianza” di un “avvenimento carismatico”, che
configura definitivamente la sua vita come “consacrazione” senza riserve alla Nigrizia con una
configurazione perfettamente trinitaria: € testimonianza del suo coinvolgimento nel Mistero di Dio-
Trinita; ¢ “confessione della Trinita” da lui vissuta, che da ragione del suo “impeto” missionario.
Comboni, assorto in preghiera, si trova come coinvolto nel dinamismo storico-salvifico del Mistero
Trinitario che lo trascende e insieme lo abilita ad un preciso compito apostolico.

Il dinamismo trinitario vissuto dal Comboni ¢ originato dall’azione dello Spirito Santo, che
agisce attraverso il mistero della Croce, punto culminante della storia dell’ Amore trinitario.

Tale storia ha come punto di partenza I’iniziativa del Padre che vuole abbracciare nel suo amore
anche 1 neri dell’ Africa centrale, si manifesta in pienezza nel Cuore Trafitto del Crocifisso e ritorna
verso il “comun Padre su in cielo...seduto nella sua eternita” (S 2742 e 2754), cio¢ verso I’ Amore
“fontale” e finale di ogni vita umana.

L’ Amore trinitario e crocifisso anche per gli Africani vissuto da Comboni, segue il seguente
itinerario: nello Spirito dal Padre per mezzo del Figlio verso il Padre con gli oppressi rigenerati. La
“virtu divina”, lo Spirito Santo uscito dal Cuore del Trafitto sul Golgota, fluisce vitalmente
nell’attivita quotidiana del missionario facendolo una cosa sola con 1’amore di Gesu per gli Africani, e
cosi lavora unicamente per riportare la Nigrizia alla comunione con il “comun Padre su in cielo”,
lavora cio¢ “per I’eternita” (cf Regole 1871, Cap. X).

La formulazione del testo ha il sapore di una comunicazione personale, della condivisione di una
esperienza mistica, nella quale I"’Io”” di Comboni scompare, viene sepolto, Comboni diviene
semplicemente “il cattolico”. E Comboni, divenuto “il cattolico”, manifesta quella rivelazione interiore,
che garantisce che “i punti gli erano venuti dall’Alto, come un’ispirazione”. In essa traluce “il Tutto” che
da ragione della sua dedizione totale alla causa missionaria tra i popoli dell’ Africa centrale (cf RV 2-3).

In Comboni lo scambio di relazione amorosa con ciascuna delle Tre Persone della Trinita ¢
realta di fede vissuta, che si concretizza in un impegno forte a essere servo dei popoli dell’ Africa, per
introdurli in questo Regno di Amore.

Comboni vive la relazione con Dio-Padre nella carita del Cuore Trafitto di Gesu, nel Mistero
della sua Croce. La “Virtu divina” che scaturisce “dal costato del Crocifisso” eleva I’orante alla sua
sorgente, cio¢ al mistero dell” “Amore fontale”, che ¢ il “comun Padre”, che attende il ritorno
all’unico ovile del gregge disperso degli Africani.

Afferrato dall’amore e dal dinamismo del Crocifisso, egli supera ogni condizionamento della
carne e del sangue e vede la Nigrizia come “una miriade infinita di fratelli; dice ‘di fratelli - non di
maledetti da Dio- appartenenti alla sua stessa famiglia, aventi un comun Padre su in cielo”. Vivendo
nel dinamismo trinitario, Comboni esperimenta un Dio Padre universale segnato dalla sofferenza di
tanti suoi figli, fra cui emergono gli Africani, e nel bisognoso africano scopre un fratello, uno che ¢
come lui nelle cose piu vere della vita..., ma che ancora non usufruisce della benedizione del Padre
che scaturisce dalla Croce..., per cui ha bisogno di essere incamminato verso di Lui.

Comboni, per tanto, vive la relazione con Dio-Padre come la comune fonte di vita e di destino e
I’origine della salvezza di tutti gli uomini. Questo Padre attraverso il suo Figlio incarnato, morto e



9

risorto, ascolta il grido di quella miriade di figli che vivono in Africa ancora “incurvati e gementi
sotto il giogo di Satana” ed entra con tutto il suo essere nella loro storia e nel loro dolore.

L’esperienza di Dio come “comun Padre” impegnato con ’esistenza personale di Comboni
stesso e con la vita dei suoi fratelli piu abbandonati fino alla consegna del suo proprio Figlio, lo
spinge ad assumere la loro storia e il loro dolore divenendone parte e facendo “causa comune” con
essi, anche con il rischio della vita (cf AC 91, 6.1).

L’avvenimento carismatico fondamentale della vita di san Daniele Comboni ¢, dunque,
chiaramente deciso dal Mistero Cristologico-Trinitario, che ¢ mistero della solidarieta divina con la
storia e il dolore degli uomini, esperimentato da Comboni attraverso 1’esperienza del Mistero del
Cuore di Gesu nel Mistero della Croce (cfr. RV 3-4).

Si puo dire, per tanto, che “il carisma originario che si rifa all’esperienza missionaria del
Comboni ¢ schiettamente trinitario”. La sorgente della spiritualita del Fondatore ¢ la Trinita, che per
mezzo di lui entra nell’esilio del mondo africano, affinché questo popolo di esiliati entri nella patria
della comunione trinitaria.

A questo punto ¢ possibile delineare I’attualizzazione del cammino dello spirito di san D.
Comboni.

Secondo gli Atti Capitolari del 1991, il cammino dello spirito vissuto da san Daniele Comboni
porta il suo seguace a un continuo passare da una visione di fede sui fatti della storia
all’impegno missionario.

E una dinamica spirituale che coinvolge tutta la vita, che suppone un’intensa vita di preghiera
(RV 46; 47) e in cui si possono distinguere tre momenti:

1. Abituarsi a giudicare gli avvenimenti della storia con la luce che viene dalla fede nell’amore
del Padre, esperimentato nella comunione personale con Cristo, sotto la guida dello Spirito Santo.

2. Contemplando o leggendo 1 fatti della storia al puro raggio della fede come “piccolo
cenacolo di apostoli” (S 2648), unirsi a Dio che, attraverso il suo Figlio incarnato, morto e risorto,
ascolta il grido del povero e entra con tutto il suo essere nella storia e nel dolore degli ultimi.

3. Assumere questa stessa storia e questo dolore diventandone parte e facendo “causa comune”
(S 3159), anche con il rischio della propria vita (= disponibilita martiriale), per rigenerarli con
I’annuncio esplicito del Vangelo di Gesu Cristo.

- Cfr. AC 91, 6; 6.1-6; RV 2-5; 46; 16; 60-61; 59; S 2742; VC 82; NMI 49.

“Quel Cuore che ha tanto amato gli uomini vi spinge alle periferie della societa per
testimoniare la perseveranza dell amore paziente e fedele. Dalla contemplazione del Cuore ferito di
Gesu si possa sempre rinnovare in voi la passione per gli uomini del nostro tempo, che si esprime
con amore gratuito nell 'impegno di solidarieta, specialmente verso i piu deboli e disagiati. Cosi

2

potrete continuare a promuovere la giustizia e la pace, il rispetto e la dignita di ogni persona”.
(Dal discorso di Papa Francesco ai Capitolari del 2015)

I vari itinerari spirituali che si succedono nella storia della Chiesa sono interconnessi e si
arricchiscono a vicenda secondo modalita diverse nel loro sorgere e nello svilupparsi nel tempo,
partendo tutti dall’incontro con Dio-Padre in Cristo sotto [’azione dello Spirito Santo.

L’itinerario comboniano nasce da questo incontro caratterizzato dal carisma di san Daniele
Comboni, vissuto dai suoi discepoli nella consacrazione per la missione, alla luce dei segni dei tempi
(cfr. RV 1; 16; MR 11).

Questo cammino ¢ tracciato nella Regola di Vita del 1988, la quale “eé memoria che trasferisce
nell’oggi la freschezza e [’efficacia dell esperienza del Fondatore e dell Istituto e che mantiene
sempre vivo lo stesso spirito di sequela e di apostolato” (Regola di Vita, Lettera del Consiglio
Generale, 10.6.1988).



10

E un cammino che possiamo definire sinodale, costituito dall’intreccio fatto di consacrazione —
comunita/partecipazione — missione.

Essa ¢ il frutto dell’impulso al rinnovamento nel cammino spirituale dato dal Concilio Vat. Il e
dal successivo Magistero della Chiesa. L’Istituto Comboniano ha recepito questo impulso nel
Capitolo Generale del 1969 e I’ha approfondito nei successivi Capitoli Generali fino al Capitolo del
2022, dai quali ¢ nata I’attuale Regola di Vita e la sua Rilettura e Revisione ancora in atto ¢ in fase di
conclusione...

Da questo processo nascono le priorita e le linee guida dei Documenti Capitolari del XIX
Capitolo Generale del 2022, in cui al primo posto ¢’¢ la “Spiritualita”, “linfa della Vite nel cuore del
tralcio”, che ci mantiene “radicati in Cristo insieme a san Daniele Comboni” (n. 11). Nasce cosi il
“cenacolo di apostoli”, la comunita comboniana, segno visibile dell’'umanita nuova nata dallo Spirito,
che diventa annuncio concreto di Cristo: ”Siano perfetti nell 'unita e il mondo sappia che Tu mi hai
mandato” (cfr. RV 36).

La spiritualita ¢ la sorgente da cui scaturisce e si alimenta il Servizio Missionario delle
comunita comboniane nel contesto storico del mondo di oggi e alla luce del cammino di conversione
tracciato da Papa Francesco: I’ecologia integrale (LS), la fratellanza universale e I’amicizia sociale
(FT), il dialogo interreligioso (Dichiarazione di Abu Dhabi) e il cammino sinodale (cfr. Introduzione,
8).

“... Se siamo come tralci ben attaccati alla vite, la linfa dello Spirito passa da Cristo in noi e
qualsiasi cosa facciamo porta frutto, perché non e opera nostra, ma e l’amore di Cristo che agisce
attraverso di noi. Questo é il segreto della vita cristiana, e in particolare della missione, dovunque, in
Europa come in Africa e negli altri continenti. Il missionario é il discepolo che é cosi unito al suo
Maestro e Signore, che le sue mani, la sua mente, il suo cuore sono “canali” dell’ amore di Cristo”.

(Cfr. Discorso di Papa Francesco ai Capitolari del 2022).

P. Carmelo Casile
Casavatore, Gennaio 2023



	Formazione Permanente 2023
	“IO SONO LA VITE, VOI I TRALCI”. “Chi rimane in me, e io in lui, porta molto frutto.” (Gv 15,5) Radicati in Cristo insieme a Comboni
	I. Il CAMMINO SPIRITUALE EVANGELICO:  PROPOSTA VOCAZIONALE DI GESÙ ALL’UMANITÀ.
	1. Visione d’insieme
	2. Contenuto specifico d’ogni chiamata
	II. RISPOSTA ALLA PROPOSTA VOCAZIONALE DI GESÙ
	III. L’ITINERARIO SPIRIUALE COMBONIANO


