https://comboni2000.org FP Italiano 2023

Dio ¢ amore
Terza predica Quaresima 2023
Raniero Cantalamessa

Per la vostra e la mia consolazione, Santo Padre, Venerabili Padri, fratelli e sorelle, questa
meditazione sara centrata tutta e solo su Dio. La teologia, cio¢ il discorso su Dio, non pud rimanere
estranea alla realta del Sinodo, come non puo rimanere estranea a ogni altro momento della vita della
Chiesa. Senza la teologia, la fede diventerebbe facilmente morta ripetizione; mancherebbe dello
strumento principale per la sua inculturazione.

Per assolvere questo compito, la teologia ha bisogno, essa stessa, di un rinnovamento profondo.
Quello di cui il popolo di Dio ha bisogno ¢ una teologia che non parli di Dio sempre e soltanto “in
terza persona”, con categorie mutuate spesso dal sistema filosofico del momento, incomprensibili
fuori della ristretta cerchia degli “iniziati”. E scritto che “il Verbo si ¢ fatto carne”, ma in teologia,
spesso il Verbo si ¢ fatto solo idea! Karl Barth auspicava 1’avvento di una teologia “capace di essere
predicata”, ma questo auspicio mi sembra lontano dall’essersi ancora realizzato. San Paolo ha scritto:

Lo Spirito conosce bene ogni cosa, anche le profondita di Dio.... I segreti di Dio nessuno li ha
mai conosciuti se non lo Spirito di Dio. Ora, noi non abbiamo ricevuto lo spirito del mondo, ma lo
Spirito di Dio per conoscere cio che Dio ci ha donato (1 Cor 2, 10-12).

Ma dove trovare ormai una teologia che faccia leva sullo Spirito Santo, piu che su categorie di
sapienza umana, per conoscere “le profondita di Dio”? Bisogna, per questo, ricorrere a materie dette
“opzionali”: alla “Teologia spirituale”, oppure alla “Teologia pastorale”. Henri de Lubac ha scritto: “Il
ministero della predicazione non ¢ la volgarizzazione di un insegnamento dottrinale in forma piu
astratta, che sarebbe ad esso anteriore e superiore. E, al contrario, I’insegnamento dottrinale stesso,
nella sua forma piu alta. Questo era vero della prima predicazione cristiana, quella degli apostoli, ed €
vero ugualmente della predicazione di coloro che sono ad essi succeduti nella Chiesa: i Padri, i
Dottori e i nostri Pastori nell’ora presente” .

Sono convinto che non c’¢ alcun contenuto della fede, per quanto elevato, che non possa essere
reso comprensibile a ogni intelligenza aperta alla verita. Se ¢’¢ una cosa che possiamo imparare dai
Padri della Chiesa ¢ che si puod essere profondi senza essere oscuri. San Gregorio Magno dice che la
Sacra Scrittura ¢ “semplice e profonda, come un fiume in cui, per cosi dire, un agnello pudé camminare
e un elefante pud nuotare” . La teologia dovrebbe ispirarsi a questo modello. Ognuno dovrebbe
potervi trovare pane per 1 suoi denti: il semplice, il suo nutrimento e il dotto, cibo raffinato per il suo
palato. Senza contare che spesso viene rivelato ai “piccoli” quello che rimane nascosto “ai sapienti e
gli intelligenti”.

Ma chiedo scusa che sto tradendo la mia promessa iniziale. Non ¢ un discorso sul rinnovamento
della teologia che intendo fare in questa sede. Non avrei alcun titolo per farlo. Vorrei piuttosto
mostrare come la teologia, intesa nel senso accennato, pud contribuire a presentare in modo
significativo il messaggio evangelico all’'uomo d’oggi e a dare linfa nuova alla nostra fede e alla
nostra preghiera.

La notizia piu bella che la Chiesa ha il compito di far risuonare nel mondo, quella che ogni
cuore umano attende di sentire, &: “Dio ti ama!” Questa certezza deve scardinare e sostituire quella
che ci portiamo dentro da sempre: “Dio ti giudica!” La solenne affermazione di Giovanni: “Dio ¢
amore” (1 Gv 4,8) deve accompagnare, come una nota di fondo, ogni annuncio cristiano, anche
quando dovra ricordare, come fa il Vangelo, le esigenze pratiche di questo amore.



2

Quando invochiamo lo Spirito Santo — anche nella presente occasione del Sinodo — noi pensiamo in
primo luogo allo Spirito Santo come luce che ci illumina sulle situazioni e ci suggerisce le soluzioni giuste.
Pensiamo meno allo Spirito Santo come amore; invece € questa la prima e piu essenziale operazione dello
Spirito di cui la Chiesa ha bisogno. Solo la carita edifica; la conoscenza — anche quella teologica, giuridica ed
ecclesiastica — spesso non fa che gonfiare e dividere. Se c¢i domandiamo perché siamo cosi ansiosi di
conoscere (e oggi, cosi eccitati alla prospettiva dell’intelligenza artificiale!) e cosi poco, invece, preoccupati
di amare, la risposta ¢ semplice: € che la conoscenza si traduce in potere, I’amore invece in servizio!

Lo stesso Henri de Lubac ha scritto: “Occorre che il mondo lo sappia: la rivelazione del Dio
Amore sconvolge tutto quello che esso aveva concepito della divinita” . A tutt’oggi non abbiamo
finito (né si finira mai) di trarre tutte le conseguenze dalla rivoluzione evangelica su Dio come amore.
In questa meditazione vorrei mostrare come, partendo dalla rivelazione di Dio come amore, si
illuminano di luce nuova i principali misteri della nostra fede: la Trinita, I’Incarnazione e la Passione
di Cristo e diventa meno difficile farli comprendere dalla gente. Quando san Paolo definisce i ministri
di Cristo “dispensatori dei misteri di Dio” (1 Cor 4,1), intende questi misteri della fede, non si
riferisce a dei riti € neppure in primo luogo ai sacramenti.

Percheé la Trinita

Iniziamo dal mistero della Trinita: perché noi cristiani crediamo che Dio € uno e trino? Mi sono
trovato piu di una volta a predicare la parola di Dio a cristiani che vivono in paesi a maggioranza
islamica, nei quali, tuttavia, c’¢ una relativa tolleranza e possibilita di dialogo, come avviene negli
Emirati Arabi. Sono persone, per lo pit immigrati, impiegati come mano d’opera. Essi mi hanno
chiesto a volte cosa rispondere alla domanda che viene loro rivolta nei luoghi di lavoro: “Perché voi
cristiani dite di essere dei monoteisti, se non credete in un Dio unico e solo?”

Dico cosa ho consigliato loro di rispondere, perché ¢ la spiegazione che dovremmo dare a noi
stessi e a chi ci interroga sullo stesso problema. Noi crediamo in un Dio uno e trino perché crediamo
che Dio ¢ amore. Ogni amore ¢ amore di qualcuno, o di qualcosa; non si da un amore a vuoto, senza
oggetto, come non si da conoscenza che non sia conoscenza di qualcuno o di qualcosa.

Orbene, chi ama Dio per essere definito amore? L universo? L’umanita? Ma allora ¢ amore solo

da qualche decina di miliardi di anni, da quando cio¢ esiste I’'universo fisico e I’'umanita. Prima di

allora chi amava Dio per essere 1’amore, dal momento che Dio non pud cambiare e cominciare ad

essere cio che in precedenza non era? I pensatori greci, concependo Dio soprattutto come “pensiero”,

potevano rispondere, come fa Aristotele nella sua Metafisica: Dio pensava se stesso; era “puro
29 ¢

pensiero”, “pensiero di pensiero” . Ma questo non ¢ piu possibile, nel momento in cui si dice che Dio
¢ amore, perché il “puro amore di se stesso” sarebbe solo egoismo o narcisismo.

Ed ecco la risposta della rivelazione, definita nel concilio di Nicea del 325. Dio ¢ amore da
sempre, ab aeterno, perché prima ancora che esistesse un oggetto fuori di s¢ da amare, aveva in se
stesso il Verbo, “il Figlio unigenito” che amava con un amore infinito che ¢ lo Spirito Santo.

Tutto questo non spiega come I’unitd possa essere contemporaneamente trinita, mistero
inconoscibile da noi perché avviene solo in Dio. Ci aiuta pero a intuire perché in Dio 'unita deve
essere anche comunione e pluralita. Dio ¢ amore: percio ¢ Trinitd! Un Dio che fosse pura conoscenza
o pura legge, o potere assoluto, non avrebbe certamente bisogno di essere trino. Questo anzi
complicherebbe le cose. Nessun triumvirato e nessuna diarchia sono mai durati a lungo nella storia!

Anche 1 cristiani credono dunque nell’unita di Dio e sono percid monoteisti; un’unita, pero, non
matematica e numerica, ma d’amore e di comunione. Se ¢’¢ qualcosa che I’esperienza dell’annuncio
dimostra essere ancora capace di aiutare gli uomini d’oggi, se non a spiegare, almeno a farsi un’idea della
Trinita, questo, ripeto, ¢ proprio quello che fa perno sull’amore. Dio ¢ “atto puro” e questo atto ¢ un atto
d’amore, dal quale emergono, simultaneamente e ab aeterno, un amante, un amato e I’amore che li unisce.



3

Il mistero dei misteri non ¢, a pensarci bene, la Trinita, ma capire cos’¢ in realtd 1’amore!
Essendo esso I’essenza stessa di Dio, non ci sara dato di capire appieno cos’¢ I’amore neppure nella
vita eterna. Ci sara dato, tuttavia, qualcosa di meglio che conoscerlo, e cio¢ possederlo e saziarcene
eternamente. Non si puo abbracciare I’oceano, ma vi si puo entrare dentro!

Perché l'incarnazione?

Passiamo all’altro grande mistero da credere e da annunciare al mondo: I’Incarnazione del
Verbo. Alla luce della rivelazione di Dio come amore, anch’esso, vedremo, acquista una nuova
dimensione. Domando perdono se in questa parte chiedo forse uno sforzo di attenzione superiore a
quello che ¢ lecito chiedere agli ascoltatori in una predica, ma credo che lo sforzo valga la pena di
essere fatto almeno una volta in vita.

Ripartiamo dalla famosa domanda di sant’ Anselmo (1033-1109): “Perché Dio si ¢ fatto uomo?”
Cur Deus homo? E nota la sua risposta. E perché solamente uno che fosse nello stesso tempo uomo e
Dio poteva riscattarci dal peccato. Come uomo, infatti, egli poteva rappresentare tutta I’umanita e,
come Dio, quello che faceva aveva un valore infinito, proporzionato al debito che I’'uomo aveva
contratto con Dio peccando.

La risposta di sant’ Anselmo ¢ perennemente valida, ma non € 1’unica possibile, ¢ neppure del
tutto soddisfacente. Nel credo professiamo che il Figlio di Dio si ¢ fatto carne “per noi uomini e per la
nostra salvezza”, ma non si limita la nostra salvezza alla sola remissione dei peccati, tanto meno di un
peccato particolare, quello originale. Resta spazio, dunque, per un approfondimento della fede.

E quello che cerca di fare il beato Duns Scoto (1265 — 1308). Dio — dice — si ¢ fatto uomo
perché questo era il progetto divino originario, anteriore alla stessa caduta: che, cio¢, il mondo —
creato “per mezzo di Cristo e in vista di lui” (Col 1, 16) — trovasse in lui, “nella pienezza dei tempi”, il
suo coronamento ¢ la sua ricapitolazione (Ef 1,10).

Dio, scrive Scoto, “anzitutto ama se stesso; poi “vuole essere amato da qualcuno che lo ami in
grado sommo fuori di se stesso”; percio “prevede I'unione con la natura che doveva amarlo in grado
sommo”. Questo amante perfetto non poteva essere nessuna creatura, essendo finita, ma solo il Verbo
eterno. Questi percio si sarebbe incarnato “anche se nessuno avesse peccato” . Il peccato di Adamo
non ha determinato il fatto stesso dell’incarnazione, ma solo la sua modalita di espiazione mediante la
passione e la morte.

All’inizio di tutto ¢’€ ancora, purtroppo, in Scoto, come si vede, un Dio da amare piu che un
Dio che ama. E un residuo della visione filosofica del Dio “motore immobile”, che puo essere amato,
ma non pud amare. “Dio — aveva scritto Aristotele — muove il mondo in quanto ¢ amato”, cio¢ in
quanto oggetto d’amore, non in quando ama . In linea con la visione occidentale della Trinita, Scoto
pone la natura divina, non la persona del Padre, all’inizio del discorso su Dio. E la natura, a differenza
della persona, non ¢ un soggetto che ama! In ciod i nostri fratelli ortodossi, eredi dei Padri greci, hanno
visto piu giusto di noi latini.

Su questo punto, la Scrittura ci chiama tutti, credo, a fare oggi un passo avanti, anche rispetto a
Scoto, sempre consapevoli, tuttavia, che le nostre affermazioni su Dio altro non sono che labili segni
tracciati col dito sulla superficie dell’oceano. Dio Padre decide I’incarnazione del Verbo non perché
vuole avere fuori di s¢ qualcuno che lo ami in modo degno di sé, ma perché vuole avere fuori di sé¢
qualcuno da amare in modo degno di sé! Non per ricevere amore, ma per effonderlo. Presentando
Gesu al mondo, nel Battesimo e nella Trasfigurazione, il Padre celeste dice: “Questi ¢ il Figlio mio,
I’amato” (Mc 1, 11; 9,7); non dice: “I’amante”, ma “I’amato”.

Solo il Padre, nella Trinita (e in tutto 1'universo!), non ha bisogno di essere amato per esistere;
ha bisogno soltanto di amare. Questo ¢ cio che garantisce il ruolo del Padre come fonte e origine



4

unica della Trinita, mantenendo, nello stesso tempo, la perfetta uguaglianza di natura tra le tre divine
persone. C’¢, all’origine di tutto, la folgorante intuizione di Agostino e della scuola nata da lui. Essa
definisce il Padre come I’amante, il Figlio come 1’amato e lo Spirito Santo come I’amore che li unisce
. In ci0 anche noi Latini abbiamo qualcosa di prezioso e di essenziale da offrire per una sintesi
ecumenica. Grazie a Dio, una piena riconciliazione tra le due teologie non sembra piu tanto difficile e
lontana, ci0 che segnerebbe un passo avanti decisivo verso I’unita delle Chiese.

Perché la passione?

Veniamo ora al terzo grande mistero: la passione di Cristo che ci apprestiamo a celebrare a Pasqua.
Vediamo come, partendo dalla rivelazione di Dio come amore, anch’esso si illumina di luce nuova. “Dalle
sue piaghe siete stati guariti”: con queste parole, dette del Servo di Jahve (Is 53, 5-6), la fede della Chiesa
ha espresso il significato salvifico della morte di Cristo (1 Pt 2,24). Ma possono piaghe, croce e dolore —
fatti negativi e, come tali, solo privazione di bene — produrre una realta positiva qual ¢ la salvezza di tutto il
genere umano? La verita ¢ che noi non siamo stati salvati dal dolore di Cristo, ma dal suo amore! Piu
precisamente, dall’amore che si esprime nel sacrificio di se stesso. Dall’amore crocifisso!

Ad Abelardo che, gia a suo tempo, trovava ripugnante I’idea di un Dio che si “compiace” della
morte del Figlio, san Bernardo rispondeva: “Non fu la sua morte che gli piacque, ma la sua volonta di
morire spontaneamente per noi”: “Non mors, sed voluntas placuit sponte morientis” .

Il dolore di Cristo conserva tutto il suo valore e la Chiesa non smettera mai di meditare su di
€ss0: non, perd, come causa, per se stesso, di salvezza, ma come segno e dimostrazione dell’amore:
“Dio dimostra il suo amore verso di noi nel fatto che, mentre eravamo ancora peccatori, Cristo ¢
morto per noi (Rom 5,8). La morte ¢ il segno, I’amore il significato. L’evangelista san Giovanni pone
come una chiave di lettura all’inizio del suo racconto della Passione: “Avendo amato 1 suoi che erano
nel mondo, li amo sino alla fine” (Gv 13, 1).

Questo toglie alla passione di Cristo una connotazione che ha sempre lasciato perplessi e
insoddisfatti: 1’idea, cio¢, di un prezzo e di un riscatto da pagare a Dio (o, peggio, al demonio!), di un
sacrificio con cui placare I’ira divina. In realta, ¢ piuttosto Dio che ha fatto il grande sacrificio di darci
il suo Figlio, di non “risparmiarselo”, come Abramo fece il sacrificio di non risparmiarsi il figlio
Isacco (Gen 22, 16; Rom 8§, 32). Dio ¢ piu il soggetto che il destinatario del sacrificio della croce!

Un amore degno di Dio

Adesso dobbiamo vedere cosa cambia nella nostra vita la verita che abbiamo contemplato nei
misteri di Trinita, Incarnazione e Passione di Cristo. E qui ci aspetta la sorpresa che non manca mai
quando si cerca di approfondire i tesori della fede cristiana. La sorpresa ¢ scoprire che, grazie alla
nostra incorporazione a Cristo, anche noi possiamo amare Dio con un amore infinito, degno di lui!

San Paolo scrive che: “L’amore di Dio ¢ stato riversato nei nostri cuori” (Rom 5,5). L’amore che ¢
stato riversato in noi ¢ quello stesso con cui il Padre, da sempre, ama il Figlio, non un amore diverso! “Io
in loro e tu in me -dice Gesu al Padre- perché ’amore con il quale mi hai amato sia in essi € 10 in loro”
(Gv 17, 23. 26). Notare: “I’amore con cui mi hai amato”, non uno diverso. E un traboccare dell’amore
divino dalla Trinita a noi. Dio comunica all’anima —scrive san Giovanni della Croce — “lo stesso amore
che comunica al Figlio, anche se cido non avviene per natura, come nel caso del Figlio, ma per unione” .

La conseguenza ¢ che noi possiamo amare il Padre con I’amore con cui lo ama il Figlio e
possiamo amare Gesu con I’amore con cui lo ama il Padre. Tutto, grazie allo Spirito Santo che ¢
quello stesso amore. Cosa diamo, allora, a Dio di nostro, quando gli diciamo: “Ti amo!”? Nient’altro
che I’amore che riceviamo da lui! Nulla dunque, assolutamente, da parte nostra? E forse il nostro
amore per Dio nient’altro che un “rimbalzare” del suo stesso amore verso di lui, come I’eco che
rimanda il suono alla sua sorgente?



5

Non in questo caso! L’eco del suo amore ritorna a Dio dalla cavita del nostro cuore, ma con una
novita che per Dio ¢ tutto: il profumo della nostra liberta e della nostra gratitudine di figli! Tutto
questo si realizza, in modo esemplare, nell’Eucaristia. Cosa facciamo in essa, se non offrire al Padre,
come ‘“nostro sacrificio”, quello che, in realta, il Padre stesso ha donato a noi, e cio¢ il suo Figlio
Gesu?

Noi possiamo dire a Dio Padre: “Padre, ti amo con I’amore con cui ti ama il tuo Figlio Gesu!” E
dire a Gesu: “Gesu, ti amo con 1’amore con cui ti ama il Padre tuo celeste”. E sapere con certezza che
non ¢ una pia illusione! Ogni volta che, pregando, cerco di farlo io stesso, mi torna alla mente
I’episodio di Giacobbe che si presenta al padre Isacco per ricevere la benedizione, spacciandosi per il
fratello maggiore (Gen 27, 1-23). E cerco di immaginare quello che potrebbe dire tra s¢ Dio Padre, in
quel momento: “Veramente, la voce non ¢ proprio quella del mio Figlio primogenito; ma le mani, 1
piedi e tutto il corpo sono le stesse che mio Figlio ha preso sulla terra e ha portato quassu in cielo”.

E sono sicuro che mi benedice, come Isacco benedisse Giacobbe! E benedice, tutti voi
Venerabili Padri, fratelli e sorelle. E lo splendore della nostra fede di cristiani. Speriamo di essere in
grado di trasmetterne qualche frammento agli uomini e alle donne del nostro tempo, che sono assetati
d’amore, ma ne ignorano la sorgente.

1.H. de Lubac, Exégeése médievale, 1, 2, Parigi 1959, p. 670.

2.Gregorio Magno, Moralia in Job, Epist. Missoria, 4 (PL 75, 515).

3.Henri de Lubac, Histoire et Esprit, Aubier, Paris 1950.

4. Aristotele, Metafisica, XII,7, 1072b.

5.Duns Scoto, Opus Parisiense, III, d. 7, q. 4 (Opera omnia, XXIII, Parigi 1894, p. 303).
6.Aristotele, Metafisica, XI1,7, 1072b.

7.Agostino, De Trinitate,VIII, 9,14; 1X, 2,2; XV,17,31; Riccardo di San Vittore, De Trin.
I11,2.18; Bonaventura, I Sent. d. 13, q.1.

8.Bernardo di Chiaravalle, Contro gli errori di Abelardo, VIII, 21-22: “Non mors, sed voluntas
placuit sponte morientis”.

9.Giovanni della Croce, Cantico spirituale A, strofa 38, 4.

www.cantalamessa.it



	Dio è amore Terza predica Quaresima 2023 Raniero Cantalamessa
	Perché la Trinità
	Perché l’incarnazione?
	Perché la passione?
	Un amore degno di Dio


