https://comboni2000.org

L’itinerario spirituale del discepolo missionario

P. Carmelo Casile

Schema

Parte 1 - Cammino spirituale evangelico

INTRODUZIONE

I. CAMMINO SPIRITUALE EVANGELICO:
PROPOSTA VOCAZIONALE DI GESU ALL’UMANITA

Il. RISPOSTA AL CAMMINO SPIRITUALE EVANGELICO
SECONDO LE GRANDI TRADIZIONI CRISTIANE

A. ITINERARIO PATRISTICO
Parte 2 - Itinerario classico

B - ITINERARIO CLASSICO

C- L'ITINERARIO CLASSICO NELL’AVVENTURA SPIRITUALE DEL NOSTRO TEMPO

Parte 3 - Itinerari diversi

D - ITINERARIO IGNAZIANO

E - VIAGGIO SPIRITUALE O VIAGGIO VERSO DIO

F - ITINERARIO ESTRATTO DAL DOCUMENTO DI PUEBLA (1979)

G - ITINERARIO ESTRATTO DAL DOCUMENTO DI SANTO DOMINGO (1992)

H - ITINERARIO SPIRITUALE PROPOSTO
NEL DOCUMENTO CONCLUSIVO DI APARECIDA (2007)

I - ITINERARIO COMBONIANO
Parte 4 - Conversione e ascesi
IIl. CAMMINO SPIRITUALE E CONVERSIONE

IV. CAMMINO SPIRITUALE E VIE DELL’ASCESI

V. EFFETTI DELL’ASCESI

FP Italiano 2022

p. 04

p.23

p. 30



L’itinerario spirituale del discepolo missionario
P. Carmelo Casile

La prima priorita dell’ultimo Capitolo dedicata alla Spiritualita, mi ha portato a rileggere
delle note che avevo preparato per i Novizi sull’Itinerario spirituale, apportando qualche
aggiornamento e pensando che forse potranno essere utili a qualcuno per approfondire il tema.
p. Carmelo

Parte 1 - Cammino spirituale evangelico

INTRODUZIONE p. 02

I. CAMMINO SPIRITUALE EVANGELICO:
PROPOSTA VOCAZIONALE DI GESU ALL’'UMANITA p. 04

Il. RISPOSTA AL CAMMINO SPIRITUALE EVANGELICO
SECONDO LE GRANDI TRADIZIONI CRISTIANE p. 06

A. ITINERARIO PATRISTICO p. 06

«La fede e il fondamento di cio che si spera e prova di cio che non si vede. Per mezzo di questa
fede i nostri antenati sono stati approvati da Dio. Tutti costoro, pur essendo stati approvati a causa
della loro fede, non ottennero cio che era stato loro promesso. Dio infatti per noi aveva predisposto
qualcosa di meglio, affinché essi non ottenessero la perfezione senza di noi.
Anche noi dunque, circondati da una tale moltitudine di testimoni, avendo deposto tutto cio che é di
peso ed il peccato che ci assedia, corriamo con perseveranza nella corsa che ci sta davanti, tenendo
fisso lo sguardo su Gesu, colui che da origine alla fede e la porta a compimentoy (Eb 11, 1-2.39-40;
12, 1-2).

Il termine “itinerario” o cammino richiama I’idea del viaggio: ogni viaggio ha una partenza, un
luogo e un tempo precisi per cominciare a muoversi, un punto di arrivo che indica la direzione;
conosce tappe, soste, accelerazioni, svolte e punti di non ritorno. Ogni viaggio ¢ un’ “andare oltre”,
cosi passo dopo passo attua un progressivo avvicinamento alla meta.

In quanto spirituale ¢ un cammino alla ricerca del volto di Dio ed ¢ una avventura che
affascina I’umanita di tutti i tempi: «/n lui, infatti viviamo, ci muoviamo e siamo, come anche
alcuni dei vostri poeti hanno detto: 'Poiché siamo anche sua discendenza'». (Atti 17,28).

Il cammino spirituale del cedente cristiano ¢ un cammino aperto al Mistero di un Dio vivo che
parla e agisce nella storia, percio di un Dio personale, del Dio dell’ Alleanza, che si lega a ciascuno dei
suoi alleati con un rapporto di reciproca appartenenza. E, infatti, il Dio dei nostri padri, il Dio di
Abramo, di Isacco, di Giacobbe, di Mos¢ (cft. Es 3,13-15; 20,5-6)..., dei Profeti, che narrandoci il
loro Dio, ci hanno generato alla vita dello spirito, introducendoci nel loro cammino di fede; ¢ il Dio e
Padre di Gesu, ’ultima parola di Dio, la rivelazione definitiva (Eb 1, 2), la stessa Parola di Dio fatta
uomo (Gv 1,1.14; 1Gv 1, 1; Ap 19, 13), 'autore e perfezionatore della fede” (ctfr. Eb 12,2).

Questa visione storica del cammino spirituale del credente cristiano, che ha come culmine il
Signore Gesu, messa in evidenza nel Capitolo 11 della Lettera agli Ebrei, ci suggerisce che:

¢ la fede stabilisce un vincolo d’ordine spirituale tra persone diverse, fa di esse una nuova
famiglia nata dalla fede in Dio e riunisce generazioni e razze diverse;



¢ Dio affida a queste generazioni il compimento di tante promesse che nascono con la fede
vissuta nel cammino della vita, perché si realizzino includendo i credenti dei tempi futuri in
una grande unita, che costituisce la “Famiglia di Dio”;

¢ Dio incontra I'nvomo nella storia, lo salva e lo fa strumento di questa stessa salvezza attraverso
una serie di mediazioni umane;

e come membra della Chiesa terrestre camminiamo unendoci alla liturgia celeste che Cristo
celebra con i fratelli e le sorelle che ci hanno preceduto nella gloria finale; per cio, nel nostro
cammino di fede missionaria con i1 suoi momenti di oscurita, siamo in stretta comunione,
accompagnati e sorretti da Cristo glorioso e Capo del Corpo della Chiesa e da una folla di
Testimoni (cf Eb 12,1) composta da quelli che ci hanno narrato il Signore e vivono con Lui,
che ¢ il Dio dei vivi e non dei morti (Mc 12,26-27; Es 3, 13-15);

e percid non possiamo conoscere Dio senza ascoltare le parole da Lui dette agli eletti, senza ascoltare
quello che queste persone hanno detto di Lui, dopo averlo ascoltato e averne fatto I'esperienza.

Sulla scia di una tale folla di Testimoni l’itinerario spirituale del cristiano comincia con un
incontro e una chiamata. Sono queste le due dimensioni da avere sempre presenti e da cui sempre
ricominciare, perché tutto nasce dall’incontro con Dio in Gesu sotto la guida dello Spirito Santo.
L’itinerario spirituale, infatti, ¢ un viaggio nelle fede, un’avventura che inizia con un “si”’ a Dio che
chiama. E la conseguenza di quel “si” iniziale appena balbetto che, rinsaldato con sempre maggiore
consapevolezza e audacia, gradualmente ci tira fuori da noi stessi, facendoci capire che, solo uscendo
da noi stessi e vivendo con I’Altro e con e per gli altri, ci ritroviamo davvero e saremo noi stessi,
capaci di avanzare nel viaggio della vita, fino al dono totale di sé¢ a Dio Padre in Cristo Gesu a
servizio dell’avvento del suo Regno, fino a vivere camminando “davanti a Dio per gli uomini” .-

La formazione alla vita cristiana in generale e nella varieta delle sue forme — in quanto itinerario
spirituale o viaggio dello spirito o dell’anima — ha le stesse caratteristiche: senza un punto di partenza,
una meta che orienta, tappe e soste che la scandiscono, non puo essere un itinerario formativo, ma un
solo vuoto girare su di sé, nell’illusione di un cammino che non c’¢ e che perde inesorabilmente di
interesse e di vigore.

Per questo, con il termine itinerario spirituale oppure viaggio dello spirito o dell’anima, si
designa il processo ascetico-mistico, proposto dalle grandi tradizioni cristiane e scandito in tappe
successive e ascendenti, che partono dalla dimensione piu esteriore e, passando a quella piu interiore,
approdano a Dio, mettendosi a servizio della sua gloria e della salvezza dell’'umanita. Per tanto, la
nostra vita puo essere, se vogliamo, un’affascinante avventura spirituale al servizio di Dio e degli
uomini; la nostra vita puo divenire un “cammino di fede nel mondo e per il mondo intimamente legato
all’'umanita e alla sua storia” (cfr. RV 16).

Si tratta dello sviluppo della proposta vocazionale di Gesu all’'umanita: una proposta unica,
che costituisce il cammino spirituale fondamentale per tutti i suoi seguaci: “/o sono la vite, voi i
tralci”.

E il punto di partenza dell’itinerario spirituale cristiano, che si sviluppa in tre momenti o
chiamate, strettamente connessi tra di essi, e a partire dalle situazioni di ogni persona o gruppo umano
a cui ¢ rivolta la chiamata. Queste situazioni esigono che i discepoli diano alla proposta vocazionale di
Gesu una risposta nella maturita della fede e, per tanto, creativa e responsabile, strettamente connessa
con I’'umanita e la sua storia, che li faccia vivere nel mondo come segno di salvezza, come segno del
Regno di Dio che viene.

Nascono cosi nella storia della Chiesa 1 vari cammini o itinerari ascetici-mistici, caratteristici di
un’epoca storica, che si vanno sviluppando in modo progressivo e complementare, avendo tutti come
principio e fondamento il cammino o itinerario spirituale proposto da Gesu, che ¢ “i/ cammino
spirituale evangelico”, cio¢ “la proposta vocazionale di Gesu all umanita”.



4

Per noi, discepoli missionari che ispiriamo la nostra vita personale e il servizio missionario alla
testimonianza di vita di san Daniele Comboni, questo cammino ¢ orientato, mediante la
contemplazione, verso il Mistero del Cuore di Cristo, Buon Pastore, per radicarci in Lui e assumere
nella loro espressione piu piena i suoi atteggiamenti interiori: la sua donazione incondizionata al
Padre, I'universalita del suo amore per il mondo e il suo coinvolgimento nel dolore e nella poverta
degli uomini (cfr. RV 1-5).

I. CAMMINO SPIRITUALE EVANGELICO:
PROPOSTA VOCAZIONALE DI GESU ALUUMANITA

“lo sono la vite vera, voi i tralci.
Chi rimane in me, e io in lui, porta molto frutto” (Gv 15,5)

1. Visione d’insieme

Nella proposta vocazionale di Gesu all’'umanita si possono distinguere tre momenti:
1° momento:

- Chiamata universale al banchetto o invito al Regno di Dio
- Parabole sulla vocazione: Mt 13; 20, 1-16; 21, 33-41; 22, 1-14; Lc¢ 14, 15-20.

2° momento

- Chiamata al cambiamento di vita o alla conversione, abbandonando la situazione di peccato
che ¢ comune a tutti gli uomini
-Mc 2, 17; Rom 3, 23.

3° momento:

- Chiamata a farsi discepolo di Gesu, cio¢ a rimanere con Lui, e ad essere mandato da Lui nel
mondo condividendoNe il destino.
-Mc 10, 17-21; Lc 9,1-6.

Le tre chiamate costituiscono gli elementi di un’unica proposta vocazionale:

e tutti sono chiamati alla salvezza, per mezzo della conversione dallo stato di peccato, facendosi
discepoli di Gesu, per essere degni e segni del Regno di Dio;

e questa vocazione € unica, giacché nessuno dei tre elementi ha senso completo da se stesso:
ognuno di essi ha un nesso intrinseco e si specifica negli altri, costituendo assieme 1’ unica
vocazione cristiana e il conseguente cammino spirituale per realizzarla.

2. Contenuto specifico d’ogni chiamata
2.1 Chiamata universale al banchetto

L’invito al banchetto ¢ per tutti; rimane inefficace solo quando gli invitati lo rifiutano.

Al posto dei primi invitati (= il piccolo gruppo d’Israele) sono invitati tutti i popoli, a
cominciare dai poveri.

La risposta alla chiamata ¢ impossibile senza la fede nel Vangelo. La vocazione accolta e
corrisposta diviene fede e produce la salvezza.

E per mezzo della fede e nella fede che gli invitati accedono al banchetto ed entrano
nell’allegrezza del regno di Dio. L’invito non ¢ sufficiente, giacché la chiamata puo rimenare
inefficace a causa della mancanza di fede e dell’impegno morale dei chiamati.



5

Questa chiamata alla salvezza continua ad essere rivolta a tutti gli uomini d’oggi e diviene realta
per mezzo dell’adesione alla Persona di Gesu mediante la fede, il perdono e il dono dello Spirito
Santo.

La Chiesa ¢ sacramento di questa salvezza offerta a tutti: per mezzo di essa ¢ lo stesso Gesu che
chiama in nome del Padre sotto 1’azione dello spirito Santo.

E una chiama forte, fondante e appassionante, che porta alla pienezza della vita; quando
I’uomo la rifiuta, s’incammina verso il vuoto della vita, fino ad essere lanciato dal suo stesso rifiuto
“nelle tenebre esteriori”.

2.2 La chiamata al cambiamento di vita o alla conversione

Anche questa chiamata, cosi sottolineata nel Vangelo, e universale, giacché “tutti hanno peccato
e sono privi della gloria di Dio” (Rm 3, 23). Per questo Gesu afferma che non ¢ venuto a chiamare
giusti ma peccatori (Cf Mc 2, 17).

La chiamata al banchetto del Regno si realizza per mezzo del cambiamento di vita, che significa
abbandonare la situazione di peccato, convertirsi.

Per raggiungere lo scopo, Gesu cerca di entrare in dialogo con 1 piu lontani dal cammino di Dio,
e quindi disprezzati e marginati, per attrarli a Sé, liberandoli dalla prigione del male.

Levi, nel gesto di invitare Gesu a casa sua per offrirgli un banchetto, riconosce che ha bisogno
di Lui per essere salvo e diviene tipo dell’'uomo peccatore, chiamato alla conversione (Cf Mc 2, 13-
17).

«l Figlio dell’'uvomo ¢ venuto a cercare e salvare cio che era perduto» (Lc 19, 10).

Visti da Gesu, 1 peccatori sono membri ammalati che hanno bisogno di essere guariti. Per
questo, li invita alla conversione e offre loro il perdono e la salvezza.

Visto dai peccatori, Gesu ¢ colui che li salva.

Gli uomini siamo tutti peccatori e, percio, tutti abbiamo bisogno della chiamata di Gesu alla
conversione.

Per tanto, I’invito di Gesu, rivolto a tutti affinché entrino nel Regno, esige la conversione; senza
di essa ¢ impossibile partecipare della vita che ¢ Gesu stesso in persona.

Questa chiamata alla conversione non ha limiti di tempo, ma € una chiamata continua, giacché¢ il
peccato sempre insidia I’'uomo: Gesu chiama tutti, sempre e a tutte le ore; ma ¢ anche una chiamata
esigente, che non ammette esenzione né condizioni.

2.3 Chiama a farsi discepolo di Gesu

Nei Vangeli risalta la chiamata a farsi discepolo di Gesu: Mt 4, 18-22; Mc 3, 16-20; Gv 1, 35-
51; Mt 28, 19.

Questa chiamata ¢ presentata come un ordine categorico, che obbliga a lasciare immediatamente
tutto, per seguire solo e unicamente Gesu.

Normalmente ¢ descritta seguendo questo schema:
osserva i comandamenti

va e vendi cid che possiedi

dallo ai poveri

vieni e seguimi (Cf Mc 10, 17-21).

Il momento piu importante e caratteristico, che definisce la natura della chiamata, ¢ I’ultimo: il
“seguimi”.

bl A



6

Il lasciare le cose e ’osservanza dei comandamenti non costituiscono per se stessi la chiamata a
farsi discepolo di Gesu. La chiamata di Gesu ¢ una chiamata a seguirlo, e la sequela esige un contatto
personale ed una comunione di vita con Lui, oltre che la trasmissione e ’accettazione della sua
dottrina e orientamento morale.

Farsi discepolo di Gesu ¢ precisamente unirsi alla sua persona, piu che aderire alla sua dottrina.

Per cogliere meglio I’originalita e ’importanza di questa situazione, ¢ sufficiente osservare con
attenzione il comportamento di Gesu. Nell’ambiente giudaico era il discepolo che sceglieva il suo
maestro; con Gesu, ¢ Lui stesso, il Maestro, che sceglie i suoi discepoli. Cio che fonda e giustifica la
vita del discepolo di Gesu ¢ solo la chiamata del Maestro: «Non voi avete scelto me ma io ho scelto
voi» (Gv 15, 16).

Nella societa giudaica 1 discepoli imparavano fino al momento in cui essi stessi divenivano
maestri autonomi; invece, il discepolo di Gesu accetta un’unione definitiva con il suo maestro,
rimanendo per sempre discepolo: nella scuola di Gesti non ¢’¢ promozione all’autonomia, né
possibilita di staccarsi e passare a un altro maestro:

«Voi non fatevi chiamare “rabbi”, perché uno solo ¢ il vostro maestro e voi siete tutti fratelli»
(Mt 23, 8).

Gesu sara in tutti 1 tempi 1’'unico Maestro dei suoi discepoli.

Seguirti, Signore Gesu, e imparare da te:
dalle tue lunghe notti
nel deserto o sul monte.
E aprire il cuore al Padre come te,
abbandonarsi nelle sue mani
e cercare di realizzare nella nostra vita
il suo progetto.
E chiedergli con insistenza:
Mostrami, Padre mio, il cammino
che hai scelto per me!

Il. RISPOSTA AL CAMMINO SPIRITUALE EVANGELICO
SECONDO LE GRANDI TRADIZIONI CRISTIANE

A. ITINERARIO PATRISTICO

- Dalla conoscenza di sé all’incontro con Dio-Padre in Cristo sotto ’azione dello Spirito
Santo.

1. Conoscere se stesso e scoprire o ritornare al cuore

Se andrai in capo al mondo, troverai tracce di Dio. Se andrai in fondo a te stesso, troverai Dio.
(M. Delbreél).

Nulla mi sembrava piu grande di questo: far tacere i propri sensi, raccogliersi in se stesso,
parlare con se stesso € con Dio, condurre una vita che trascende le cose visibili, essere veramente uno
specchio immacolato di Dio e divenirlo sempre pit, aver gia lasciato la terra pur stando in terra,
trasportato in alto con lo spirito. Se qualcuno di voi partecipa a questa brama ardente puo
comprendere quello che dico. (Gregorio Nazianzeno).

Finché I’anima non € stabilita con la mente nel cuore, non vede se stessa € non € realmente
cosciente di sé€. La vera conoscenza di sé consiste nel vedere i1 propri difetti e le proprie debolezze cosi



7

chiaramente che finiscono per occupare tutto il nostro campo visivo. Bada bene: piu ti scoprirai in
colpa e meritevole di rimproveri, piu avanzerai. (Teofane il Recluso, 1815-1894).

Invano il cuore s’innalza a vedere Dio, se non ¢ ancora in grado di vedere se stesso. L’uomo
impari a conoscere le cose visibili di se stesso, prima di poter presumere di apprendere le cose
invisibili di Dio. Si abitui a dimorare nella sua intimita, colui che anela alla contemplazione delle
realta supreme. Chi si prepara a scrutare le profondita di dio, si volga prima alle profondita del proprio
spiriton. (Riccardo di S. Vittore).

Un’anima interiore ¢ un’anima che ha trovato il buon Dio in fondo al suo cuore e vive sempre
con lui.

In fondo all’anima ¢’¢ Dio, ma ¢ nascosto. La vita interiore ¢ come uno schiudersi di Dio
nell’anima. (Robert de Langeac).

Fa che il mio uomo interiore sia bello e che tutte le cose esterne che ho siano amiche di quelle
interne. (Platone).

1.1 Condizioni per intraprendere il cammino spirituale
- Il silenzio:

¢ la quiete della mente, che si ottiene fermando il chiacchiericcio mentale, ciog¢ il flusso dei
pensieri, dei sentimenti e delle immagini, accompagnata dall’attitudine di ascolto.

Il silenzio ¢ rigenerante. Esso, infatti, € reso “parlante” dall’attitudine d’ascolto ed ¢ come una
“lama affilata”, che permette che siano raggiunti gli strati piu sottili e profondi del nostro essere, 1a
dove pulsa I’essere di Dio: “Sta’ in silenzio davanti a Dio e spera in lui: € lui che agisce” (S137,7 e
18,10). Dio parla attraverso “la tenue voce del silenzio”, e opera nella creatura solo quando si pone in
uno stato di quiete e di totale docilita.

“Il silenzio acquieta, da riposo, guarisce e consola. Restaura le forze, protegge la vita e
favorisce il pensiero” (Lubiensk).

“Amai il silenzio, ¢ il tuo maestro, vai alla sua scuola. Ti insegnera a guardare 1’icona di Gesu Cristo
e a mettere a fuoco lo sguardo del cuore sul volto di Dio, che ti rivela il tuo volto e quello di ogni uomo.

Ama il silenzio, ¢ il tuo maestro, vai alla sua scuola. Ti insegnera a guardare il volto sfigurato di
Gesu Cristo e a mettere a fuoco lo sguardo del cuore sul volto di Dio, che ti guarda nello sguardo
dell'uvomo affamato o torturato.

Ama il silenzio, ¢ il tuo maestro, vai alla sua scuola. Ti insegnera a guardare il volto trasfigurato di
Gesu Cristo e a cogliere nel cuore della creazione i riflessi del Creatore, per vedere nello spessore delle
cose la loro vera dimensione interiore e, negli umili gesti di ogni creatura, le tracce della Sua bonta.

Ama il silenzio, ¢ il tuo maestro, vai alla sua scuola. Ti insegnera a guardare il volto umano e
divino di Colui che ¢ sorgente e termine della nostra storia; ti insegnera a vedere spiragli di luce nel
mare delle nostre difficolta, i germi dell'eterno nel nostro breve presente e il divenire nascosto di ogni
vivente.

Ama il silenzio, ¢ il tuo maestro, vai alla sua scuola. Ti insegnera a guardare il vero volto di Dio
e dell'uvomo, ti dara lo sguardo interiore della fede, che insegna a guardare gli uomini, le loro gioie e le
loro sofferenze, le loro disperazioni e le loro speranze, tutti i piccoli e grandi avvenimenti della vita
con gli occhi di Gesu Cristo” (Michel Hubaut, ofm).

- La percezione della propria nullita => vuoto:

¢ la percezione delle piu essenziali linee architettoniche del proprio essere che in Dio vive si
muove ed esiste (At 17,22-34); ¢ il riconoscimento e I’accettazione della verita essenziale di ogni
creatura, cio¢ del proprio nulla, del proprio essere terra terra; reso cosi trasparente al divino, I’'uomo si
apre alla =>pienezza della vita, facendo di Dio il proprio Tutto: => “Gratia plena”. E questo il nulla



8

=>pienezza di Maria, I’umilta di Maria; ella, vivendo la propria situazione di creatura, fa di Dio il suo
Tutto e viene trasformata in “Gratia plena”: tutte le generazioni gioiranno con lei della gioia di Dio,
perché in lei I’abisso di tutta I’'umanita ¢ stato colmato di luce e si € rivelato come capacita di
concepire Dio, il dono dei doni.

Tutti gli uomini devono passare per la via del vuoto e attraverso 1’esperienza del nulla e della
morte. Il percorso della vita umana porta continuamente verso il vuoto. In fatti ogni scelta implica una
rinuncia. Per ricevere bisogna svuotarsi.

Nell’uomo, questo vuoto ¢ provocato da Dio stesso, che rovescia i potenti dai troni e rimanda a
mani vuote i ricchi. Si tratta di una rivoluzione realizzata da Dio, che costituisce un intervento
grandioso della sua misericordia: quando il potente cade nella polvere e il sazio prova I’indigenza,
essi sono posti nella condizione di essere alzati e saziati da Dio. Nell’esperienza del vuoto e nel crollo
degli idoli I’'uomo si trova nella condizione migliore per cercare Dio.

Ma bisogna lasciarsi svuotare liberamente.
Le Beatitudini sono un invito a questo svuotamento totale.
Gesu si svuoto liberamente. Maria si svuoto liberamente.
Svuotarci per ascoltare 1’ Altro e gli altri.

Questo processo ¢ particolarmente doloroso, «ma si distrugge bene soltanto cio che si
sostituisce» (R. de Langeac).
- L’abbandono => cose grandi:

abbandonare ¢ prendere le distanze dal proprio “lo” e dal suo mondo per abbandonarsi in Dio, per
consegnarsi interamente a Lui. L’abbandono in Dio € un processo spirituale che ci restaura nelle nostre
energie e ci porta a compiere cose grandi: siamo in restauro, lanciati verso mete sempre piu alte.

- La gratuita:

I’abbandono in Dio ci porta alla gratuita: ci impegna ma senza farci dipendere dal successo.

- La Sobrieta

La sobrieta ¢ una sosta immobile e prolungata della mente alla porta del cuore cosicché possa
vedere 1 pensieri che vengono come ladri, ed ascoltare cio che dicono e fanno questi devastatori,
riconoscere I’impronta iscritta e delineata in essi da demoni con la quale tentano di saccheggiare la
mente con la fantasia. Questa opera, se compiuta con amoroso sforzo, ci rivelera, se lo vogliamo,
chiaramente e per esperienza la natura del combattimento interiore. (Esichio di Batos, monaco vissuto
tra il VI-VII sec.)

La sobrieta ¢ i/ digiuno dell’anima, attenta a spogliarsi dei suoi pensieri; il risultato ¢ lo stato di
vigilanza, che ¢ la condizione per vivere nella consapevolezza.
- La consapevolezza:

¢ detta anche attenzione cosciente o vigilante, in quanto esige una presa di coscienza immediata e
una identificazione totale con cio che sentiamo, immaginiamo, pensiamo, diciamo, facciamo e viviamo.

Vivere nella consapevolezza ¢ immedesimarci o essere presenti in quello che stiamo facendo, e cosi
tenere aperta la porta del cuore all’azione di Dio in noi; la consapevolezza ¢ vivere essendo presenti al
Presente. 11 contrario ¢ la distrazione, che ¢ un sottrarsi all’azione divina, come una tela che si
allontanasse dal pennello di chi la sta dipingendo, o un blocco marmoreo da chi lo sta scolpendo.

- La situazione in cui s’inserisce il cammino:

nel cammino spirituale, ¢’¢ un “prima” gia vissuto e un “poi” desiderato e programmato a
partire dall’esperienza vissuta.

- Un’icona dell’itinerario spirituale:



SANTA MARIA DEL SILENZIO

Rallegrati Maria

il Cielo

ti saluta Piena-di-grazia

la Terra

ti acclama Credente

le Creature

ti celebrano Vergine Immacolata
ti invocano Madre

ti contemplano Sposa.

Tutte le generazioni ti proclamano beata.
Concedici di imitarti
nel Silenzio
che ascolta il soffio dello Spirito
nell'Umilta
che accoglie il Verbo
nell'dbbandono
fiducioso alla volonta del Padre
perché si compiano anche in noi cose grandi
a lode e gloria dell'Onnipotente.

(Casa ritiri spirituali pp. Barnabiti — Eupilio).

IL DISTACCO
Per cominciare il cammino spirituale

Quando si ¢ deciso di partire alla ricerca di Dio, bisogna fare 1 propri bagagli, sellare 1'asino e
all'alba mettersi in cammino. La montagna di Dio ¢ appena visibile nella lontananza.

Trattandosi di una grande partenza, bisogna dire addio. A che cosa? A tutto e a niente. A
niente, poiché questo mondo che si lascia sara sempre presso di noi, dentro di not, fino al nostro
ultimo respiro. Se rifiutato e respinto, molto probabilmente risorgera con ancora maggior veemenza
all'interno di noi stessi. A tutto, poiché partendo alla ricerca dell'assoluto noi tagliamo i ponti con
tutto cio che potrebbe allontanarcene, cio che, in noi e nelle cose, tende a opporsi all'azione divina.
La realta da cui ¢ piu faticoso distaccarsi ¢ questo noi-stessi che, nel suo fondamentale bisogno di
autonomia, rifiuta Dio.

La vera separazione non consiste, infatti, nell'allontanamento, ma nel distacco interiore.
Bisogna soprattutto impedire alla nostra personalita di ripiegarsi su se stessa, di costruirsi di fronte a
Dio una cittadella fortificata in cui Dio venga ammesso soltanto come ospite.

Quando vuoi pregare, bisogna che tu apra la tua casa e che la tua anima si dissolva in Dio.
Ogni tipo di vita esige un distacco. Bisogna che si distacchino da se stesse e che si sciolgano 1'una
nell'altra le anime degli sposi, dei fidanzati. Altrimenti non sara possibile un amore, ma un egoismo
che ricerca nell'altro la propria soddisfazione. Al punto estremo dell'amore si trova il mistero
dell'amore di Dio, dono totale e reciproco dell'uno all'altro. Ma per 1'uvomo, Dio ¢ I'Altro per
eccellenza, 1'altro che finalmente si rivelera nell'amore come I'essere del nostro stesso essere.

Prima di partire, vi sono dunque da dare alcuni colpi di scure. Recidendo i legami intorno a noi
vediamo immediatamente che in realta il taglio avviene in noi... Eppure non ¢ necessario attendere di
essersi distaccati da tutto e da se stessi per partire. Bisogna partire subito e, a poco a poco, nella misura in
cui avanzeremo, le cose che pit ci sono care si distanzieranno per conto loro. Molte rimarranno ancora
legate ai nostri passi. E normale. Se il nostro cuore vi aderisce ancora, bastera dire a Dio; «Mio Dio, io
sono ancora legato a questo o a quello, ma conto su di te per liberarmene, mentre cammino verso te ».



10

Cosa portar via con sé? Tutta la propria realta e niente di meno. Curiosa risposta, dopo aver detto
che bisogna abbandonare tutto e soprattutto lasciare se stessi. E tuttavia € vero, bisogna portare via se
stessi integralmente. Molti non partono che apparentemente. Essi portano con sé solo un fantasma di
loro stessi, un loro ritratto ideale. Si mettono cosi al sicuro prima ancora d'incamminarsi... Si formano
una personalita artificiale, qualcosa di preso a prestito sulla base di libri e letture, e questo robot,
quest'ombra di se stessi la mandano alla ricerca di Dio. Essi non entrano mai veramente con tutto il loro
essere nell'esperienza. A iniziare il cammino verso Dio € gia una sorta di santo artificioso, un
personaggio modellato sulla scorta dei trattati di perfezione. Essi inviano un doppione di se stessi a
tentare l'avventura e si meravigliano in séguito di non trarre da tutto cio che delusione.

Partendo, bisogna caricare il proprio asino di tutto cio che si possiede e partire con tutto cid
che si ¢, la propria carcassa, il proprio spirito, la propria anima, bisogna prendere tutto, le grandezze
e le debolezze, il passato di peccato e le grandi speranze per il futuro, le tendenze piu basse e piu
violente... tutto, tutto, poiché tutto deve passare attraverso il fuoco. Tutto dev'essere insomma
integrato per fare di sé un essere umano capace di entrare anima e corpo nella conoscenza di Dio.

Dio vuole davanti a sé un essere reale che sappia piangere e gridare sotto I'effetto della sua
grazia purificatrice. Vuole un essere che conosca il prezzo dell'amore umano e l'attrazione dell'altro
sesso. Vuole un essere che senta anche il desiderio violento di resistergli, perché no?.. E un essere
umano reale che Dio vuole vedere davanti a lui, senza di che la sua grazia non avra niente da
trasformare. Ora il male sta qui: troppi, tra coloro che si donano a Dio, hanno semplicemente offerto
alla sua azione una personalita presa a prestito... Non bisogna stupirsi se un giorno si accorgono di
essere fatti per altre cose.

I responsabili non sono sempre coloro che si mettono in cammino, ma coloro che tali cammini
guidano. Insistendo sul formalismo pietistico del dono a Dio, impediscono all'anima di impegnarsi
interamente nella ricerca di Dio. Nel debole e piatto personaggio cui I'anima ¢ ridotta, Dio non trova
piu quella forza di vita e d’azione che ha posto nella sua creazione. Lo si fa giocare con dei santi di
gesso, ai quali egli potra al massimo colorare il volto.

Quando la decisione di partire € presa e si € presenti, completamente presenti, nella piena
integrita della propria persona, per la partenza, ¢ necessario mettersi in un accordo totale, anima e
corpo, con il grande corpo di Cristo che ¢ la Chiesa, vivere con essa, ascoltare in essa le pulsazioni
gigantesche che scandisce la sua vita liturgica, nei suoi insegnamenti, nei suoi sacramenti, nella sua
costante attenzione... Vivendo al ritmo della Chiesa ¢ facile orientare tutto il nostro essere verso il
Signore e vivere nella speranza di sentire presto la mano di Dio posarsi su di noi.

E poiché il fine a cui conduce il cammino si perde in Dio e nessuno lo conosce se non colui
che viene da Dio, Gesu Cristo, occorre, pur ascoltando 1 maestri che incontriamo, fissare gli occhi su
Cristo solo. Egli ¢ la via, la verita e la vita. Lui solo d'altronde ha percorso il cammino nei due sensi.
Dobbiamo mettere la nostra mano nella sua e partire....

2. Al Padre per Gesu Cristo nello Spirito Santo
L’amicizia con Cristo nello Spirito Santo, tale ¢ la conoscenza di Dio. (Origene)

Cristo prega per noi come nostro sacerdote, prega in noi come nostro capo, ¢ pregato da noi
come nostro Dio (4Agostino).

Cristo appare nel centro dell’anima, come apparve agli apostoli senza passare per la porta del
cenacolo. (Teresa di Gesu).

L’uomo entri in se stesso e penetrando nell’intimita del cuore si immerga in Dio, in modo da
non vedere e non sentire nulla se non Dio. E una volta reso deiforme e trasformato in Dio, non
pensera se non a Dio, fara ogni cosa per Dio ¢ in tutto vedra Dio, cosi che nell’azione godra della
contemplazione. (4gostino).



11

Se lo Spirito Santo vive nell uomo,
questi prega quando sta e cammina,
dorme e veglia,

lavora e riposa,

parla e tace.
(F. La Combe).

Questa ¢ I’opera che continuamente fa la santissima Trinita nelle sue creature: il Padre aspira in
esse, cio¢ desidera la loro salvezza; il Figlio respira riposandosi in esse e rendendole gradite a Dio; lo
Spirito Santo ispira, ossia le va illuminando perché posano camminare di virtu in virta. (Maria
Maddalena de’ Pazzi).

Tu hai creato le anime a tua immagine, o mio Dio; tu le hai fatte simili a te. Poi hai comunicato
loro la tua propria vita. Nelle ombre della fede, esse credono cio che tu vedi; sperano cio che tu
possiedi; amano cio che tu ami, ossia te stesso. Possono dunque, grazie al principio soprannaturale di
vita che tu hai inserito nel profondo di esse, raggiungerti nella tua vita intima, comunicare veramente
a questa vita beata, dire a modo loro il tuo Verbo adorabile, produrre a loro volta il tuo Spirito di
amore. Poi, sotto I'impulso dolcemente irresistibile di questo Spirito divino, possono rifluire verso di
te, o Padre, o Figlio, e ricominciare incessantemente con una gioia sempre nuova questo delizioso e
tranquillo movimento. C'¢ forse al mondo qualcosa di piu bello di un'anima che vive della tua vita, o
mio Dio?

Viene un momento in cui tu vuoi che 1'anima, che la vive cosi nelle ombre della fede, veda
improvvisamente queste ombre dileguarsi quasi completamente. Un chiarore misterioso la pervade da
ogni parte. Essa ne ¢ internamente tutta illuminata senza sapere come, senza vedere la fonte da cui
scaturisce questa dolce luce. Sotto 1'influsso di questo raggio di fuoco, 'anima si sente vivere essa
stessa della tua vita, comunicando alla conoscenza ¢ all'amore che tu hai di te stesso, dicendo il tuo
Verbo, o Padre, spirando il tuo Spirito di amore, o Padre, o Figlio; bruciando della tua carita, o Spirito
divino. Essa si vede, si sente vivere di te, in te, come te, o adorabile Trinita! E piu bella che mai. Tutto
in essa come in te ¢ ordine, potenza, splendore, armonia e pace. (R. de Langeac).

CERCARE DIO

Se vuoi cercar Dio seguendo il cammino della contemplazione, non pensare di lanciarti a
inseguire I'inafferrabile. Dio ti attende gia. Il tuo desiderio di cercarlo viene da lui. E un suo
richiamo. Egli non vuole che tu lo sappia in anticipo, ma, credimi, questo desiderio viene da lui. Ti
ha dato lui il desiderio di cercarlo e ha preparato lui per te il tuo viatico. Egli ha previsto ogni tappa
del tuo cammino. Poco importa che si faccia vedere oppure no; tu saprai che la sollecitudine del suo
amore ha preparato tutto, la mensa e la dimora. Qui o 1a forse lo incontrerai nello spezzare il pane.
Fara forse insieme a te un tratto di strada...

Ci0 che tu ti sforzi di raggiungere, ¢ il tuo Dio. Tu desideri conoscerlo con tutta la potenza del
tuo spirito e amarlo con tutta la forza del tuo amore. E quello che anche i santi hanno cercato prima
di te, e che hanno trovato. Tu vuoi vedere il tuo Dio, udirlo, amarlo, non piu in una percezione di
fede che, nella sua genericita, lascia 'uvomo insoddisfatto, ma in quella nuova conoscenza di cui i
patriarchi, i profeti, i santi hanno fatto l'esperienza. Tu vorresti poter dire: « Ho visto Dio... »

Nessuno puo vedere Dio in questo mondo senza morire, e tuttavia solo colui che lo vedra
vivra. Anche se apparentemente contraddittorie, entrambe le cose sono vere. Tu non puoi vedere
Dio, e ci0 nonostante Dio si fa vedere. Altri prima di te 'hanno cercato e 1'hanno trovato. Essi non
I'hanno trovato per merito del loro sforzo, e tuttavia senza questo loro sforzo non 1'avrebbero
trovato.

11 desiderio che c'¢ in te di trovare Dio, questo desiderio che sorge dalle tue profondita, che ¢ il
tuo desiderio, questo desiderio che hai tu e che non ha il tuo vicino, questo desiderio che ti
appartiene ¢, nella sua scaturigine piu profonda, un desiderio che viene da Dio.



12

Questo desiderio ti conduce al tuo Dio. Ma per donarsi a te Dio aspetta che il desiderio che ti
ispira sia divenuto talmente tuo da essere veramente il desiderio di tutto il tuo essere. Non sei tu che
insegui Dio, che lo afferri, che lo costringi a donarsi a te, Oh! no, Dio non si lascia costringere in
questo modo. E lui che si fa presentire, che si svela, che si dona... Per riceverlo e accoglierlo, anzi,
tu hai bisogno della sua forza, poiché la tua non sara mai sufficiente.

Forse tu ti sei fatto del tuo Dio un'immagine ben definita. Hai letto le vite dei santi, soprattutto
quelle dei grandi mistici, e hai pensato molto. Hai un'idea di Dio, ti sei fatto un'immagine di lui. Non
ti fermare a questo, poiché saresti come i due discepoli sulla strada di Emmaus. Essi credevano che
il Cristo avrebbe salvato il mondo in altro modo... Molti non cercano di vedere Dio, ma di dargli un
volto. Dio non ha voluto. Egli non ha che un solo volto, quello che ha preso incarnandosi, € questo
volto ¢ stato un ostacolo ulteriore per la maggior parte di coloro che I'hanno incontrato.

Tu stai partendo alla ricerca di Dio. E non sai con quale volto si mostrera a te. Egli non avra
probabilmente alcun volto, non avra nome, e tu non troverai nessuna definizione che possa applicarsi a
lui, quando lo vedrai... Parti dunque pieno di un immenso desiderio, ma libero da qualsiasi nome,
rappresentazione, definizione, visione... Dio ¢ Dio, egli ¢ al di la di tutto quel che se ne puo pensare o
dire, al di 1a di tutto cio6 che si puo vedere di lui. Noi lo chiamiamo Dio, ma in realta egli non ha nome.
Quando Mose¢ gli domando il suo nome, egli non gli rispose ma disse semplicemente: « lo sono ».

Se egli ¢, anche tu sei, tu vieni da lui, esisti a causa di lui... E in questo legame dell'essere che
tu lo coglierai... al di 1a di cid che si puod concepire e dire, nell'essere stesso, nella comunicazione che
egli ti fa del suo essere.

Tu sogni grandi luci e forse dovrai camminare nella notte e nel deserto. Sogni chiarita e non
avrai che tenebre. Ma anche in queste tenebre Dio ¢ ed ¢ per te.

Se tutti gli uomini volessero mettersi in questo modo in cammino verso Dio - nella speranza di
vedere, di sentire, di toccare cio che la fede fa gia loro intravedere - la terra non sarebbe per cio
stesso trasformata in un immenso monastero. Al contrario. L'universo sarebbe ancora piu
traboccante di attivita umane.

Ci sarebbero si ancora coloro che andrebbero a nascondersi nella solitudine; ma l'intera umanita
continuerebbe ad occuparsi, piu a fondo ancora, di questa terra e di questa umanita divenute entrambe
trasparenti alla presenza e all'attivita divine. L'umanita sarebbe piu attiva e pit contemplativa, e Dio si
prenderebbe il gusto di venire alla sera, dopo il lavoro, a conversare con gli uomini. Le giornate non
sarebbero come queste grigie domeniche dalle messe tristi e dalle predicazioni vuote e senza sale.

Ci sarebbero ancora nel mondo delle cadute e dei peccati; ma ci sarebbe grande gioia
nell'esaltazione dell'atto creatore del Signore: la realizzazione dell'opera creatrice sarebbe, nella sua
integrita, tanto di Dio quanto dell'uomo... Ma non c'¢ dubbio che sia un sogno lontano per tutta
l'umanita. Ragione di piu perché coloro che ne sentono il desiderio cerchino ancora piu
ardentemente il volto di Dio.

Molti uomini cercano Dio, ma molti piu lo cercherebbero se sapessero come fare. Essi hanno
forse cercato senza trovare. Alcuni si lasciano sedurre da metodi aridi e ardui che promettono loro la
pace dell'anima e un'illuminazione assai problematica...

C'¢ tuttavia un maestro piu sicuro di Cristo? Il suo metodo ¢ semplice. Esso richiede meno
esercizi e pit amore.

Parte 2 - Itinerario classico

B - ITINERARIO CLASSICO p.13

C- L'ITINERARIO CLASSICO NELL’AVVENTURA SPIRITUALE DEL NOSTRO TEMPO p. 16



13

B - ITINERARIO CLASSICO

- Dalla superficialita all’incontro profondo con Dio

L’uomo risponde a Dio, che lo chiama alla sua intimita, dal suo “IO”, che puo essere
superficiale o profondo.

NELL’“10” Superficiale:

- la vita ¢ estroversa, vissuta alla superficie, impegnata alla conquista di molte cose;
- Dio ¢ presente con minuscola;
- Pattivita spirituale ¢ di tipo discorsivo, dispersivo, in cui prevale la mente;
- la personalita ¢ superficiale, e puo sfocia nella in autenticita della vita.

NELL’“I0O” profondo:

- la vita ritorna al cuore, cerca ’interiorita, vissuta in profondita;

- DIO ¢ presente con maiuscola;

- P Attivita spirituale ¢ di tipo intuitivo, unitivo, in cui prevale il cuore;

- la personalita ha una profonda conoscenza di sé e sfocia in opzioni di vita autentica;

- la persona, vivendo Dio nell’’To profondo”, riesce a scoprirlo e ad accoglierlo in ogni aspetto
della vita.

Sono tre le tappe che segnano il passaggio dalla superficialita all’incontro profondo con Dio.

Prima tappa: Incipientes: Via purgativa:

- purificazione dei sensi: preghiera nella quale prevale I’emotivita e I’immaginazione.

Seconda tappa: Proficientes: Via illuminativa:

- apertura del cuore al bene, alla benevolenza: preghiera in cui prevale la meditazione.

Terza Tappa: Perfecti: Via unitiva:

- nozze mistiche: preghiera in cui prevale la contemplazione.

Questo cammino a tappe ¢ un cammino peculiare secondo i/ carattere d’ogni persona, nella
quale puo prevalere [ estroversione o l’introversione.

I. La persona estroversa

La persona estroversa € una persona attiva, socievole, che preferisce I’azione alla riflessione; ¢
attratta da cio che possiede, dalla comodita, da cio che da piacere.

Questa persona si santifica e progredisce nel cammino spirituale, convincendosi che Dio ¢ il
Bene Sommo, e quindi infinitamente al di sopra di tutto cio che possa possedere, vedere ed
abbracciare.

L’ostacolo principale che deve superare ¢ la superficialita, alla quale ¢ esposta a causa della
facilita che ha per esibirsi.

Per raggiungere questo scopo, deve evitare I’improvvisazione, impegnandosi nel programmare
la sua attivita e in preparare con cura ogni impegno concreto; soprattutto deve essere costante
nell’apprendimento e nella pratica della preghiera.

Il. La persona introversa

Introversa ¢ la persona riflessiva, amante della solitudine, che preferisce la lettura all’azione; centra
il suo interesse nella sua vita interiore; cerca il valore che ¢ essa stessa, lotta per essere qualcosa o
qualcuno; il mondo esterno gli interessa, ma solo in funzione di se stesa; ha una stima esagerata delle sue
qualita e cerca il successo personale: superbia, vanagloria; o, al contrario, si mostra sempre triste,



14

lamentandosi, perché si giudica inferiore agli altri, non prende iniziative o impegni per paura che possa
fallire o perdere la stima degli altri: € la ricerca del successo personale che si manifesta in altro modo:

«Certo noi non abbiamo I’audacia di uguagliarci o paragonarci ad alcuni di quelli che si
raccomandano da sé;, ma mentre si misurano su di sé e Si paragonano con se stessi, mancano
d’intelligenza» (2Cor 10,12).

Nell’ambito del cammino spirituale, I’introversione ¢ I’attitudine di chi lascia I’esterno ed entra
nel suo “lo” profondo e da qui si apre all’esperienza del divino.

La persona introversa progredisce nel cammino spirituale, aprendosi all’amore di Dio e del
prossimo e dimenticandosi di sé.

«Chi si vanta, si vanti nel Signore, perché non colui che si raccomanda da sé viene approvato,
ma colui che il Signore raccomanday (2Cor 10, 17-18).

- Tappe dell’incontro con Dio e tappe dell’incontro con il prossimo.

Le tappe dell’incontro con Dio sono nello stesso tempo tappe dell incontro con il prossimo. Man
mano che la persona si va inoltrando verso la camera nuziale dell’incontro con Dio, si va aprendo agli
altri, va creando spazi di amore verso il prossimo. Ad ogni passo di avvicinamento-incontro con Dio
corrisponde un passo di avvicinamento-incontro con gli altri, un passo di apertura verso il prossimo.

Quando, al termine del cammino, la persona si trova unita a Dio, mediante un’unione di tipo
nuziale, che supera tutte le unioni del mondo umano, allora si trova totalmente unita anche agli altri in
un gesto di donazione-accoglienza, che significa la vita in comunione, la vita dove si va creando un
«noi» di amore, che ¢ il noi dello Spirito Santo sulla terra.

- Gradi di preghiera secondo S. Teresa d’Avila:

Il passaggio dalla superficialita all’incontro profondo con Dio avviene per mezzo della
preghiera, che ¢ descritta da Santa Teresa d’ Avila come un’esperienza in cui si possono distinguere
tre tappe o gradi:

1° grado: L’acqua del pozzo si attinge con molta fatica.
2° grado: L’acqua attinta con la noria: con sforzo e determinazione si ottiene acqua sufficiente
per irrigare.

3° grado: L’acqua della fonte: c’¢ solo 1’azione di guidarla.

ESERCIZIO FONDAMENTALE D’ IMMERSIONE NELLA PROPRIA INTERIORITA

1. Scegli un luogo adatto, che favorisca il raccoglimento interiore: la cappella, un angolo
silenzioso del giardino, ecc.

2. Arrivato al luogo scelto, incomincia facendo un gesto religioso come: il segno della croce, la
genuflessione, un inchino profondo, secondo le circostanze ed il luogo dove ti trovi, cercando di
essere presente nel gesto che compi, mettendoti cosi davanti allo sguardo amoroso del Padre celeste.

3. Prendi una posizione del corpo che indichi armonia, distensione, attenzione e mobilita.
Puo essere la posizione di seduto, che esprime il tuo desiderio di ascoltare.

Siediti diritto ad angolo retto, su una sedia retta e dura, senza piegare la resta e facendo in modo
che il naso sia sulla stesa linea dell’ombelico; cerca di mantenere il tronco eretto, facendo in modo
che il peso del tuo corpo cada equilibratamente sulla colonna vertebrale diritta; incrocia le mani in
forma di conchiglia, la destra sotto la sinistra, con 1 pollici che is toccano e il dorso di entrambe le
mani sul grembo; oppure stendi le mani sulle ginocchia con le palme verso 1’alto o il basso e le dita
sciolte; cerca di mantenere 1 talloni moderatamente separati e le pianterei piedi contro il pavimento,
affinché riposi il corpo, oppure incrocia 1 piedi, il destro sul sinistro.



15

Tieni gli occhi aperti, per non perdere I’equilibrio e non addormentarti, ma, nello stesso tempo,
raccolti (= guardando verso un punto: verso il tuo petto, verso un luogo, verso un’immagine, ecc.).

4. Adesso rilassa totalmente il tuo corpo: la fronte ¢ sciolta e piana... nessuna ruga di pensosita in
mezzo alle sopracciglia, nessuna ruga trasversale... ¢ come se una mano buona le avesse cancellate. ..

- Rilasso i miei occhi, le guance, sento il loro peso leggero...

- Rilasso la zona delle mascelle e della bocca... sul volto non c’e seriosita ma piuttosto un
SOFYiso...

Rilassa le spalle... ’omero destro... sento il peso dei muscoli... sento il peso dei muscoli...
Rilasso I’avambraccio. .. la mano destra... Lo stesso a sinistra. Tutto € disteso e sciolto...

Adesso il petto...il ventre... 1 fianchi... I’addome... il bacino 1 glutei... I’arteria femorale... anche
qui i muscoli si afflosciano. .. altrettanto vicino alle gambe... 1 piedi... le dita dei pedi... tutto ¢ rilassato.

5. Rilassa anche la tua respirazione: puo andare come vuole... normalmente... sei tu colui che
respira... sirespira in te... respira con il diaframma... conta da uno a 10 respirazioni (= espirazioni —
inspirazioni)...

6. Adesso abbandonati al ritmo o al ciclo della tua respirazione.

Nella respirazione puoi facilmente distinguere quattro tempi: un tempo doppio, piu prolungato
per I’espirazione, uno per la pausa intermedia e uno per I’inspirazione:

A - espira / espira piu profondamente fino alla pancia;

- inspira: lascia venire la respirazione, I’aria, naturalmente, senza sforzo;
B - alla prima espirazione pensa mentalmente:

abbandonare: la superficie, la superficialita in cui vivo;

- alla seconda espirazione pensa mentalmente:

scendere, nel profondo di me stesso;

C - arrivando al fondo, alla pancia, pensa mentalmente:

unirsi, con il proprio profondo, con il mio “Io” profondo;

D - inspirando pensa mentalmente:

lasciar venire, il respiro, il mio “lo” profondo — rinnovarsi, a partire dalla profondita del mio
essere.

Per tanto, il senso psicologico dei 4 momenti pud essere espresso con queste parole-chiavi:
abbandonare / discendere / unirsi / (lasciar venire)-rinnovarsi.

Pensa, pronuncia queste parole con il desiderio di farle penetrare in te, o meglio lasciando che
esse stesse si realizzino in te:

- abbandonare/discendere (espirazione prolungata)

- unirsi (pausa)

- rinnovarsi (inspirazione).

E immergendoti piu profondamente:

- abbandonare: ogni progetto, proposito, pensiero, se stessi.

- discendere: nel profondo interiore, nel fondo dell’anima, che nasce da Dio: In lui viviamo, ci
muoviamo ed esitiamo (At 17, 28).

- unirsi: alla fonte della vita che nasce nel fondo della mia anima.

- rinnovarsi: lasciar venire dentro di me la vita di Dio e lasciarmi impregnare da essa.



16

Se I’attenzione la rivolgi prevalentemente su Dio, dirai, penserai, sentirai:
- via da me / verso di Te (espirazione prolungata)
- tutto in Te (pausa)

- rinnovato da Te (inspirazione), facendo in modo che il significato di queste parole penetri i te,
o meglio lasciano che esse stesse si realizzino in te.

E immergendoti piu profondamente:

- via da me (dal mio egoismo, dalla mia situazione carnale),
-verso di Te (Dio, Santissima Trinita, Signore Gesu),

- tutto in Te (Dio, Santissima Trinita, Signore Gesu),

-rinnovato da Te (dal tuo Spirito = la tua vita nel e secondo lo spirito di Gesu).

Ti rendi conto come:

- si comincia svuotando I’aria dai polmoni in due tempi, si arriva al fondo (la pancia), si inspira
(lasciare venire I’aria rinnovatrice dell’organismo);

- si passa al senso psicologico della respirazione;
- si arriva al suo significato spirituale.

Quest’esercizio, nel suo significato spirituale, lo puoi sviluppare gradualmente, facendo di esso
una vera preghiera contemplativa; ti puo servire anche come preparazione alla lettura meditata della
Bibbia, per I’adorazione personale dell’Eucaristia, come preparazione e ringraziamento alla
comunione, ed anche per fare I’esame di coscienza giornaliero o in preparazione al Sacramento della
riconciliazione.

Una pratica costante di quest’esercizio aiutera a scoprire tante altre cose nel cammino di
incontro profondo con Dio.

C - L'ITINERARIO CLASSICO
NELL’AVVENTURA SPIRITUALE DEL NOSTRO TEMPO

L’uomo d’oggi ¢ alla ricerca di nuove spiritualita, religioni e filosofie capaci di dare una
risposta al senso dell’esistenza. La domanda spirituale che si credeva ormai tramontata, ¢ chiaramente
percettibile nella nostra societa. Gli itinerari sono molteplici, le proposte tra le piu svariate e
Inaspettate, a tal punto che sembrano, talvolta inintelligibili se non addirittura incoerenti.

Robert de Langeac, fortemente impregnato della spiritualita del Carmelo cosi da essere
chiamato il «Giovanni della Croce francese», ripresenta I’itinerario classico, e contribuisce in modo
straordinario ad esplicitare I’apporto specifico del cristianesimo in questa molteplicita di proposte.

Non si tratta di un’esposizione didattica sull’itinerario spirituale, ma di un'esperienza raccontata
con molta spontaneita nel libro «LA VITA NASCOSTA IN DIO».

Il cammino spirituale del cristiano € un cammino verso Dio e verso gli altri, che puo essere
riassunto in questi termini:

- Dalla vita nascosta con Cristo risorto in Dio, noi possiamo andare verso il Padre nello Spirito
Santo per vivere con Lui della sua vita trinitaria, per la sua gloria e la salvezza del mondo.

Egli stesso ne segnala le tappe, che corrispondo ai quattro capitoli del suo libro:



17

Prima tappa: Lo sforzo dell'anima

Tutto il primo capitolo ¢ dedicato a descrivere quello che gli autori spirituali chiamano «lo sforzo
ascetico dell'animay: Incontrare Dio, conoscerlo, amarlo, dipende da noi. Bisogna volerlo e prendere i
mezzi per arrivarci con la grazia di Dio e l'aiuto della Vergine Maria. «Volere amare ¢ gia amarey.

Seconda tappa: L'azione di Dio

11 secondo capitolo descrive quello che Dio vuole fare, quello che fara in noi per renderci capaci
di unirci a lui. Questo non dipende da noi, ma da lui. Noi dobbiamo solamente lasciarlo fare!

Quest'opera ¢ un'opera di purificazione. Dio fa a poco a poco il vuoto in colui che lo cerca.
Attraverso un misterioso e progressivo lavoro, Dio separa colui che egli ha scelto da tutto cio che non
¢ lui. Si impadronisce anzitutto della sua volonta, questa potenza di amare, poi delle altre facolta,
l'intelligenza e la memoria, affinché tutto in noi sia orientato verso di lui, e ci sia un sempre minore
ripiegamento su noi stessi.

Terza Tappa: L unione con Dio

«E l'intimita profonda, ¢ la comunione perfetta, ¢ la fusione senza commistioni e senza
confusione. Siamo lui e lui € se stesso. Siamo tutto cio che egli €. Abbiamo tutto cio che egli ha. Lo
sappiamo. Lo vediamo quasi. Lo sentiamo, lo gustiamo, ne godiamo, ne viviamo, ne moriamo.

Quarta tappa: Fecondita apostolica

Tutto quello che Dio da, ¢ sempre per gli altri. Nel possesso di Dio non ci puo essere la minima
traccia d’egoismo, di ripiegamento su di sé. Per lui e per gli altri noi siamo chiamati, gli uni e gli altri,
al nostro livello, con quello che noi siamo, 1a dove siamo, ad unirci al Padre, al Figlio e allo Spirito
Santo «per la gloria di Dio e la salvezza del mondo».

Questa misteriosa fecondita dell'anima interiore si esercita su quelli che sono vicini, ma anche
su quelli che sono lontani. Gli otto miliardi di uomini che ci circondano ne sono i beneficiari.

«L'anima, che ti ¢ intimamente unita mediante I'amore, comunica alla tua potenza e partecipa della
tua forza. Diventa fonte di salvezza con Gesu. ... Ogni anima unita a te mediante 1'amore eleva il mondoy.

LA VITA NASCOSTA IN DIO,
di Robert de Langeac, Ed. San Paolo 2003

La vita nascosta in Dio ¢ un libro, che traccia la strada del cammino spirituale del cristiano e
ne segna le tappe. Il suo autore ¢ padre Augustin Delage, che nacque, passo tutta la vita e mori a
Limoges (Francia) tra il 1877 e il 1947. Fu prete di San Sulpizio e professore al Grande Seminario
di Limoges prima della seconda guerra mondiale. Prese lo pseudonimo di Robert de Langeac per la
pubblicazione del suo primo libro, nel 1931.

Limoges fu soprannominata «la Citta Rossa» a causa dei suoi gravi movimenti sociali, e la
prefettura del Limosino, tra il 1880 e il 1947, genero 1 piu begli esempi del socialismo e del
comunismo, la formazione della CGT (Confederazione Generale del Lavoro), scioperi operai
esemplari, un anticlericalismo feroce, un libero pensiero emblematico, uno sviluppo inaudito della
massoneria. In seguito alla condanna di molti ufficiali di stato maggiore al domicilio coatto in quella
citta, fu coniato nel 1916 il verbo limoger. «silurare, destituire».

In questo ambiente Robert de Langeac, fortemente impregnato della spiritualita del Carmelo,
sviluppo la sua vita nascosta in Dio.

Egli ¢ uno dei personaggi piu atipici, pit inverosimili della vita contemplativa e della vita
mistica durante la prima meta del XX secolo. Né monaco, né religioso, né eremita, desidero
rimanere prete diocesano affiliato alla Compagnia dei preti di San Sulpizio, e a quaranta due anni si
consacro totalmente a Dio al servizio della Chiesa.



18

Scrisse le righe serene ma cosi intense de «La vita nascosta in Dioy» durante gli avvenimenti
terribili della seconda guerra mondiale. Mentre tali avvenimenti «fucilavano» il suo corpo e il suo
cuore, egli conservo sino alla fine quel sorriso che fu notato da tutti nel corso della sua vita.

Per cogliere la peculiarita dell’itinerario della sua vita nascosta in Dio, € opportuno rileggere
'Apocalisse, pensando alle prove che segnano attualmente gli individui e il genere umano:
«(I'angelo) mi mostro poi un fiume di acqua viva, limpido come cristallo, che scaturiva dal trono di
Dio e dell'Agnello» (22,1).

Robert de Langeac non prende come la piccola Teresa I'ascensore, non si trasforma come
Elisabetta in razzo per andare al cuore della Trinita. Egli ¢ il capitano di un veliero magnifico che
naviga su questo fiume d’acqua viva, poi sull'oceano divino di colui da cui tutto dipende, il Padre,
«creatore dell'universo visibile e invisibiley». Innumerevoli canotti vanno incontro a tutte le anime
naufragate per imbarcarle su questo veliero.

Spetta ad ogni cristiano decidere se vuole «respirare l'aria divina a pieni polmoni» come dice
splendidamente questo grande mistico o allontanarsene.

PRESENTAZIONE DELL’ITINERARIO
a cura di JEAN REMY, Prete della diocesi di Cambrai

La nostra vita puo essere, se vogliamo, una stupefacente avventura spirituale al servizio di Dio
e degli uomini. Robert de Langeac ne ¢ un meraviglioso esempio... Cio che egli ha vissuto,
possiamo viverlo anche noi la dove siamo, con quello che siamo. Basta imbarcarci, come lui, su
quel magnifico veliero e, con tutte le vele spiegate, lasciarci trasportare 1a dove il vento dello Spirito
vuole condurci...

Questo libro puo aiutarci. Leggetelo adagio, umilmente, lasciandovi prendere dalla magia
della parola e dalla profondita del pensiero di colui che ¢ stato chiamato il «Giovanni della Croce
francese». Egli traccia la strada del nostro cammino verso Dio e verso gli altri e ne segnala le tappe.
«La nostra vita ¢ nascosta con Cristo in Dio», ci dice san Paolo, e con il Cristo risorto noi possiamo
andare verso il Padre nello Spirito per vivere con lui della sua vita trinitaria.

Non ve ne sentite all'altezza? Nemmeno io, e tuttavia a questo siamo chiamati... Come puo
avvenire cio? Robert de Langeac ce lo spieghera in quattro capitoli: «Lo sforzo dell'animay,
«L'azione di Dio», «L'unione con Dio», «Fecondita apostolica».

Incontrare Dio, conoscerlo, amarlo, dipende da noi. Bisogna volerlo e prendere i mezzi per
arrivarci con la grazia di Dio e l'aiuto della Vergine Maria.

«La Vergine ci conduce dolcemente verso le vette dove l'aria € piu pura, il cielo piu chiaro,
Dio piu vicino, l1a dove trascorre la vita di intimita con Dio».

Il primo paragrafo del libro ci mostra la meta da raggiungere: vivere nell'intimita di Dio. E
questa «la vita interiore» di chi «ha trovato il buon Dio in fondo al suo cuore e vive sempre con lui».
E che cosa bisogna fare per trovarlo? «Cercarlo, lui, lui solo, sempre, dovunque, in tutto, dimostrare
a Dio che lo amiamo «facendo la sua volonta, facendola bene, con tutto il nostro cuore, non solo
nelle linee generali, ma nei minimi dettagli». Bisogna vivere nell'umilta, nella dolcezza, nella
pazienza, nella fede, nella speranza e nell'amore, sotto lo sguardo di Dio, all'ombra dell'eucaristia
nel silenzio e nella solitudine del cuore.

Ecco il programma di questa prima tappa presentata da Robert de Langeac... E abbiamo subito
voglia di dire: «Non ci riuscird mai! E troppo difficile per me». Rassicuratevi! L'essenziale non ¢
riuscirci, I'essenziale € volerlo e provarci.

«Volere amare ¢ gia amare».

Tutto il primo capitolo ¢ dunque dedicato a descrivere quello che gli autori spirituali chiamano
«lo sforzo ascetico dell'animay.



19
Kok

Puo cominciare una seconda tappa, che non sopprime gli sforzi della prima, ma li supera. Dio
stesso, Padre, Figlio e Spirito, vuole condividere con noi qualcosa della sua vita, vuole farci gustare
la sua gioia, vuole trasformarci in sé... Ed ¢ lui che ci preparera a riceverlo...

I1 secondo capitolo descrive quello che Dio vuole fare, quello che fara in noi per renderci
capaci di unirci a lui. Questo non dipende da noi, ma da lui. Noi dobbiamo solamente lasciarlo fare!

«Sei tu che scegli liberamente quelli nei quali vuoi stabilire la tua dimora permanente, quelli che
vuoi separare da tutto, purificare, arricchire, innalzare, prendere presso di te, in te, affinché ti
contemplino un po' alla maniera in cui tu ti contempli, affinché ti amino un po' alla maniera in cui tu ti
ami, affinché vivano, imperfettamente senza dubbio, ma realmente, della tua vita trinitaria. Si, sei tu, tu
solo che cominci, continui, porti a termine questa bella opera», esclama Robert de Langeac. Quest'opera
¢ un'opera di purificazione. Dio fa a poco a poco il vuoto in colui che lo cerca. Attraverso un misterioso
e progressivo lavoro, Dio separa colui che egli ha scelto da tutto cio che non ¢€ lui. Si impadronisce
anzitutto della sua volonta, questa potenza di amare, poi delle altre facolta, I'intelligenza e la memoria,
affinché tutto in noi sia orientato verso di lui, e ci sia un sempre minore ripiegamento su noi stessi.

«L'amore di Dio ¢ un fuoco bruciante. Prima di trasformare I'anima, distrugge, brucia, consuma.
Tutto quello che gli ¢ contrario deve sparire. Questo periodo della vita interiore ¢ particolarmente
doloroso, ma si distrugge bene soltanto cio che si sostituisce. Spogliata di tutto quello che faceva la
sua ricchezza apparente, 1'anima interiore ha cominciato a rivestirsi della bellezza di Dio».

Con Robert de Langeac, in questa tappa della nostra vita spirituale in cui € Dio che agisce, noi
possiamo dire: «O amore di Dio, fa' in me la tua opera, bruciami, consumami, divorami, trascinami.
Io mi dono a te, fino in fondo e per sempre. Ameny.

Questo ci fa paura! Abbiamo torto... Quello che Dio ha cominciato, lo portera a termine se noi
lo lasciamo fare. «Che importa il cammino che conduce a te, o mio Dio, purché ci si arrivi! Quello
della sofferenza non ¢ spesso il piu corto e il piu sicuro? Avvicinarsi a te, mio Dio, unirsi a te, essere
ammesso nella tua intimita, questo ¢ tutto e tutto ¢ solamente questo».

skosksk

La terza tappa del nostro itinerario verso Dio puo cominciare. Robert de Langeac intitola
questo capitolo: «L'unione con Dioy.

«E l'intimita profonda, ¢ la comunione perfetta, ¢ la fusione senza commistioni e senza
confusione. Siamo lui e lui ¢ se stesso. Siamo tutto cio che egli ¢. Abbiamo tutto cio che egli ha. Lo
sappiamo. Lo vediamo quasi. Lo sentiamo, lo gustiamo, ne godiamo, ne viviamo, ne moriamo».

A questo punto, ¢ difficile continuare: ¢ troppo bello! Non ¢ possibile! Non ¢ per me! Ma
bisogna proseguire la lettura, scoprire con gioia che Robert de Langeac ha vissuto tutto cido come lo
hanno vissuto 1 santi e le sante che noi veneriamo, come cominciano a viverlo oggi tante anime
consacrate dietro le loro grate, tanti cristiani impegnati nel mondo e nella Chiesa.

Ascoltiamo ancora cio che egli ci dice:
«Quel che bisogna ripetere, talmente ci meraviglia e ci sconcerta, ¢ che questo possesso di Dio da parte
dell'anima ¢ tutto quello che c'¢ di piu reale al mondo. Ci sono anime che possono dire con tutta verita
“Dio ¢ mio”». E questa non ¢ né un'illusione né un'esagerazione: ¢ l'espressione fedele della realta.
Questo possesso di Dio ha vari gradi, € vero, e molto diversi, ma c'¢ un fondo comune che ¢ bene
espresso dal Cantico: «Il mio Diletto € per me e 10 sono per lui» (2, 16). Leggete, rileggete, assaporate
questa pagina straordinaria (vedi «Realta del possesso di Dio» nel capitolo 3, «L'unione con Dioy) e
quelle che seguono. Esse descrivono in maniera ammirevole quello che Dio, nella sua immensa bonta,
puo fare in alcuni, quello che vuole cominciare a fare in noi se noi lo vogliamo.

skosksk



20

E adesso il momento di arrivare al quarto capitolo del libro: «Fecondita apostolica», per capire
che tutto quello che Dio da ¢ sempre per gli altri.

Nessuno puo desiderare I'unione con Dio per la gioia che essa procura, ma perché tale ¢ il
desiderio di Dio. Nel possesso di Dio non ci puo essere la minima traccia di egoismo, di
ripiegamento su di sé. Per lui e per gli altri noi siamo chiamati, gli uni e gli altri, al nostro livello,
con quello che noi siamo, la dove siamo, a unirci al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo «per la
gloria di Dio e la salvezza del mondoy.

Questa misteriosa fecondita dell'anima interiore si esercita su quelli che sono vicini, ma anche
su quelli che sono lontani. I sei miliardi di uomini che ci circondano ne sono i beneficiari.

«L'anima, che ti ¢ intimamente unita mediante I'amore, comunica alla tua potenza e partecipa
della tua forza. Diventa fonte di salvezza con Gesuy.

Robert de Langeac lo dice perentoriamente: «Ogni anima unita a te mediante I'amore eleva il
mondoy.

kokk

Ecco, tratteggiato a grandi linee, quello che troverete in questo libro. Non si tratta
dell'esposizione didattica della dottrina completa dell'unione con Dio. Sono brani scelti che vogliono
soltanto confidare, attraverso le parole, un'esperienza raccontata con molta spontaneita. A volte,
l'autore parla dell'anima spirituale in generale, a volte si esprime in prima persona. Spesso, sembra
interrompere il suo discorso per rivolgersi direttamente al lettore. In altri brani, ¢ Cristo che parla.
La lettura di queste pagine da I'impressione di un dialogo molto libero e molto sereno con qualcuno
che ha incontrato Dio, e che vuole condividere cio che egli vive.

Lo ripeto con forza, perché lo credo, ma anche perché ho raccolto numerose testimonianze in
questo senso: La vita nascosta in Dio si rivolge ai cristiani ordinari quali noi siamo. II contatto con
autori spirituali autentici ¢ sempre benefico. Noi tutti dobbiamo desiderare, su questa terra, ['unione
piena con Dio, nella forma che gli piacera darci. «Se I'anima fa cio che ¢ da lei, Dio fara cio che ¢ da
lui», afferma Teresa d'Avila.

Otto milioni di francesi, si dice, si volgono attualmente verso il buddismo o si precipitano
nelle sette per cercare di placare quella sete di spiritualita e di assoluto che caratterizza, lo si voglia o
no, la natura umana. Il nostro mondo reclama dei testimoni. Robert de Langeac apporta, in
quest'inizio del terzo millennio, un messaggio profetico.

Prima di cominciarne la lettura, riprendiamo con lui la sua preghiera:

«Fa', o mio Dio, che il numero delle anime redentrici aumenti fra noi, affinché tu sia
conosciuto, amato e glorificato e il mondo sia salvatoy.

Parte 3 - Itinerari diversi

D - ITINERARIO IGNAZIANO p.21
E - VIAGGIO SPIRITUALE O VIAGGIO VERSO DIO p. 22
F - ITINERARIO ESTRATTO DAL DOCUMENTO DI PUEBLA (1979) p. 23
G - ITINERARIO ESTRATTO DAL DOCUMENTO DI SANTO DOMINGO (1992) p. 23
H - ITINERARIO SPIRITUALE PROPOSTO

NEL DOCUMENTO CONCLUSIVO DI APARECIDA (2007) p. 24

I - ITINERARIO COMBONIANO p. 24



21

D - ITINERARIO IGNAZIANO

- Dalla contemplazione del Piano di Dio sull’uomo all’imitazione e sequela di Cristo Gesu.
Prima tappa:

La nostra esistenza, ripensata alla luce del piano di Dio sull’umanita, ¢ colta come una vita
deformata dal peccato e, percio, bisognosa di essere riformata per mezzo della conversione del cuore.

Seconda tappa:

La nostra esistenza si apre alla Grazia per mezzo di una conversione in profondita, che ¢ un
avanzare nel pellegrinaggio della fede, tenendo lo sguardo fisso in Cristo Gesu, che va facendo della
nostra vita una vita conformata a Cristo (= imitazione di Cristo).

Terza Tappa:

La nostra vita conformata a Cristo, ¢ una vita confermata dallo Spirito del Signore Gesu, che
c’insegna a guardare con occhi nuovi la realta della vita, cioe, a vivere Cristo Gesu nelle opzioni
concrete della vita, a riscoprire nell’amore al fratello |’amore a Dio.

In questo cammino prevale la preghiera affettiva per mezzo della contemplazione dei Misteri
della vita di Gesu.

- COME MEDITARE SU UN MISTERO DELLA VITA DI GESU

Angzitutto ¢ importante ricordare che la contemplazione non € un processo automatico, che
possiamo mettere in movimento quando noi vogliamo, ma ¢ un dono da chiedere umilmente al
Signore fin dall'inizio della preghiera.

La condizione migliore per ricavare frutto dalla contemplazione ¢ di entrare nella preghiera non
come turisti ma come amanti, cio¢ come persone che desiderano conoscere sempre piu intimamente il
Signore Gesu, il suo Cuore Trafitto di Buon Pastore, per amarlo e seguirlo nelle sue vie. Se entriamo
con tutto il nostro essere (= corpo, anima e spirito) nelle scene del Vangelo, lo Spirito Santo ci plasma
progressivamente ad immagine del Figlio, comunicandoci gli stessi sentimenti di Gesu: AC '97,12-14;
23; cf. Rom 8,29; Fil 2,6-11.

I nostri schemi e ragionamenti si lasciano poco alla volta convertire e impariamo a lasciarci
misurare e guidare dalla parola di Dio e dalla sua logica. Le nostre reazioni istintive e spontanee si aprono
ad una nuova spontaneita pit matura e piu evangelica. La contemplazione, infatti, ci insegna a vedere le
persone dentro, nella loro interiorita profonda, perché ci abitua ad essere attenti all'altro con il cuore € non
tanto per via di ragionamenti e deduzioni. La contemplazione ha il potere di renderci persone "discrete",
persone abituate a leggere gli avvenimenti "al puro raggio della fede", come era solito fare san Daniele .

La contemplazione di un mistero della vita di Gesu si attua facendosi presenti nella scena
raccontata (per es.: il colpo di lancia che trafigge il costato di Gesu morto sulla Croce: Gv 19,21-37)
con la finalita di:

e cercare il messaggio di quel mistero;

e assumere un atteggiamento personale, affettivo (d’ammirazione, ringraziamento, pentimento,
supplica, disponibilita, solidarieta, ecc.) di fronte al messaggio che si sta ricevendo.

Il coinvolgimento affettivo al messaggio del fatto contemplato ¢ I'aspetto pit importante, perché
cosi si capisce vitalmente il fatto o la parola, che ¢ oggetto della contemplazione, si arriva a
sintonizzarsi con la mentalita e 1 sentimenti di Gesu, si esperimenta la gioia di vivere Cristo o di
essere vissuti da Lui nelle situazioni concrete della vita.

Per arrivare a coinvolgersi affettivamente nel messaggio del fatto contemplato e personalizzarlo,
cio¢ farlo storia nella propria vita, si possono seguire due modalita.



22

A. PRIMA MODALITA
- Cerco il messaggio di quel mistero.

- Prendo un atteggiamento personale, affettivamente, di fronte al messaggio che sto ricevendo: ¢
l'aspetto piu importante.

Per arrivare a questo:

¢ utilizzo la mia immaginazione e ricostruisco la scena evangelica: luogo dove si svolge il fatto;
se in una casa, se lungo una strada, se nel tempio... Non importa la descrizione esatta o
particolareggiata, ma evidenziare appena il fatto, il gesto o la parola per mezzo dei quali Gesu
entra nella mia realta personale...

e entro nella scena: mi concentro su ciascuna delle persone, ascolto cio che dicono, osservo cio
che fanno. Mi metto in pieno nella scena come uno in piu del popolo, si tratta di me:

e entro in quelle persone o prendo il posto di quelle persone con le quali si trova Gesu;

e prendo il posto dello stesso Gesu: la mia solidarieta con Lui mi porta a sentire e a fare come
Gesu, in relazione al Padre, in favore delle persone (cf RV 3.2-3).

B. SECONDA MODALITA

Si arriva a essere coinvolti nel mistero che si contempla attraverso un procedimento che
comprende tre momenti:

*VEDERE: ascoltare, guardare per capire cio che sta succedendo nella scena evangelica.

Si tratta di vedere le persone dentro nel loro vissuto, nei loro pensieri e sentimenti; e questo
succede ascoltando quello che dicono e guardando quello che fanno. E questo procedimento che
applichiamo spontaneamente, quando desideriamo conoscere in profondita una persona: attraverso le
sue parole (ascoltando) e 1 suoi gesti (guardando) poco alla volta riusciamo a vedere queste persone
nella loro interiorita, a penetrare almeno un poco nel loro mistero.

*SENTIRE: entrare personalmente, soggettivamente nella scena; cioe cogliere il pensiero, la
mente, il “nous”, la mentalita, i sentimenti di Gesu e lasciarsi invadere da essi.

*AGIRE: dal campo intellettuale ed emotivo-affettivo, passare all’esistenza concreta della vita,
cioé cominciare a fare realmente cio che Gesu fa o dice.

Ma come arrivare a sentire come e con Gesu e agire in conformita con questo sentire
Incominciando a fare realmente quello che Gesu fa o dice.

Allora, cammin facendo, si chiarisce meglio tutto. Infatti, quest’attuazione concreta, frutto della fede
e dell'amore, stimola i dinamismi interiori e tutto diventa piu chiaro: si comprende meglio il fatto o la
parola di Gesu, si arriva a sintonizzarsi con la mentalita ed 1 sentimenti del Signore, si esperimenta la gioia
di vivere Gesu e di essere vissuti da Lui nelle circostanze concrete della vita, stabilendosi un circuito vitale
tra contemplazione dei misteri della vita del Signore e la nostra vita quotidiana.

Dalla contemplazione dei misteri della vita di Gesu si esce trasformati piu per via affettiva che
per ragionamenti o deduzioni. Pensieri, sentimenti, atteggiamenti nuovi costruiscono I'uomo nuovo
fatto a immagine del Figlio.

E - VIAGGIO SPIRITUALE O VIAGGIO VERSO DIO

- E proposto da Henri J. M. Nouwen per I’'uomo contemporaneo del mondo occidentale. Si
sviluppa in tre tappe o movimenti della vita spirituale:

Prima tappa:

Movimento o passaggio dall’isolamento alla solitudine: il nostro rapporto con noi stessi:
estendersi verso il nostro intimo, verso il nostro «lo» profondo, dimensione interiore.



23

Seconda tappa:

Movimento o passaggio dall’ostilita all’ospitalita: il nostro rapporto con il prossimo: estendersi
verso 1 fratelli, dimensione sociale.

Terza Tappa:

Movimento o passaggio dall’illusione alla preghiera: il nostro rapporto con Dio: estendersi
verso Dio, dimensione trascendente.

Il cammino spirituale motiva I’apertura della persona nelle tre dimensioni della sua esistenza -
interiore, sociale, trascendente- all’esperienza cristiana di Dio e ai doni che in essa il Signore le concede.
In questo modo va assumendo un modo apostolico di essere nel mondo: Dio in quanto ¢ Dio per noi (=
Padre), con noi (= Figlio), in noi (= Spirito santo), si fa presente nella totalita dell’esistenza umana.

F - ITINERARIO ESTRATTO DAL DOCUMENTO DI PUEBLA (1979)
- Da uno stile di vita individualista di vivere la fede ad una coscienza di comunione e
partecipazione: germoglia il cammino sinodale.
Prima tappa:

Contemplazione del disegno di Dio, che chiama 1’uomo a partecipare nella sua comunita divina
d’amore, riflettendo il mistero divino di comunione in se stesso e nella convivenza con i fratelli (212-
213).

Seconda tappa:

Presa di coscienza della presenza del peccato, forza di rottura con Dio (328), che rompe 1’amore
di figlio, rifiuta e disprezza il Padre (326), avvilisce 'uomo (329) e mina la sua dignita (330), ha
dimensioni personali e sociali molto ampie (73), ¢ la radice piu profonda della miseria e della poverta
(70), d’ogni oppressione, ingiustizia, e discriminazione (517; 31-44), causa di molte schiavitu (186).

Terza Tappa:
Accoglienza della chiamata di Dio alla conversione per la comunione ¢ la partecipazione.

Dio, mosso dalla compassione a causa della situazione di peccato in cui ci troviamo, tende la
mano a tutti, invitandoci ad un’alleanza, affinché costruiamo la nostra societa a partire dalla fede e
dalla comunione con Lui. Egli ci accetta tutti come collaboratori nel suo disegno di salvezza.

In una societa piagata da antivalori, che disumanizzano sempre piu le persone, annientando la
loro vocazione alla comunione e partecipazione nel Mistero Trinitario, rispondere alla chiamata di
Dio e ritornare a partecipare del Mistero della Trinita, fondamento e modello di tutti gli uomini,
costituisce la base di ogni riconciliazione per formare una Chiesa segno e fermento di comunione e
partecipazione (301- 302; 1308) in una societa segnata dalla cultura della morte.

G - ITINERARIO ESTRATTO DAL DOCUMENTO DI SANTO DOMINGO (1992)

- Ricalca litinerario di Puebla, enfatizzando la centralita di Cristo Gesu.
Prima tappa:

Adesione per mezzo della fede alla persona di Gesu, Evangelo del Padre, centro del disegno
amoroso di Dio (3).

Seconda tappa:
Riconoscimento della drammatica situazione del peccato a livello individuale e collettivo (9).
Terza Tappa:

Risposta all’invito a convertire nello stesso tempo la coscienza personale e collettiva (9).



24

H - ITINERARIO SPIRITUALE PROPOSTO NEL
DOCUMENTO CONCLUSIVO DI APARECIDA (2007)

- Il cammino spirituale che ci viene proposto dal Documento di Aparecida, amplia i due
precedenti di Puebla e Santo Domingo, sottolineando la dimensione missionaria.

Come battezzati, infatti, siamo chiamati all’incontro con Gesu Cammino, Verita e Vita, che
ci fa discepoli missionari, in comunita, per annunciare il Vangelo.

Questo cammino spirituale, si sviluppa in tre coordinate fondamentali e articolate tra esse:
a). chiamata alla santita e configurazione a Cristo: metanoia, conversione,

b) comunione nella Chiesa: koinonia

¢) missione a servizio della vita piena: diaconia.

Si tratta di tre atteggiamenti basici, che sono ordinati direttamente e intrinsecamente al gran
tema dell’incontro con Gesu Cristo, come alla sua fonte e radice. Come lo dimostra chiaramente la
parola di Dio, i tre atteggiamenti basilari enunciati nascono dall'incontro personale col Figlio di Dio
fatto uomo. E Gesu che invita gli uomini e le donne di tutti i tempi a quel cambiamento di vita
(metanoia: cf. Mc 1, 15), che ¢ il primo passo per entrare in comunione (koinonia) con lo stesso
Signore Gesu e con 1 suoi discepoli (cf. At 2,42). La comunione dei credenti in Cristo si orienta,
finalmente, seguendo le orme del Servo di Dio, a vivere in solidarieta e servizio (diaconia) con tutti e
specialmente coi piu piccoli (cf. Mt 25,40).

Dato che I'incontro con Gesu Cristo ¢ 'origine della conversione, della comunione e della
missione, ognuna delle rispettive parti del testo da particolare importanza agli effetti di questo
incontro nella vita personale e comunitaria dei credenti:

¢ solo attraverso la configurazione a Cristo per mezzo della conversione al Vangelo sono
possibili la vera comunione e l'autentica missione;

¢ la comunione con Cristo e con la sua Chiesa ¢, contemporaneamente, la base per una continua
conversione personale ed il fondamento sul quale si realizza la missione;

¢ la missione, in quanto annuncio del Vangelo a servizio della vita piena, evidenzia quale ¢ il
fine verso il quale convergono la conversione e la comunione.

L’eco dei Documenti da Puebla ad Aparecida echeggia chiaramente nelle parole e nei gesti di
Papa Francesco...; ¢ anche percettibile nella nostra Regola di Vita e nei nostri Atti Capitolari dal 1985
al 2022.

| - ITINERARIO COMBONIANO

- dalla visione di fede sui fatti della storia all’impegno missionario come “piccolo cenacolo di
apostoli”.

- Cf. S 2742; Regole 1871; DC 1969, nn. 39-55; RV 2-5; AC *91, 6.1-6.

In fine, ¢ facile renderci conto come I’attuale avventura spirituale cristiana trovi in san Daniele
Comboni un Profeta e un Testimone, sulle cui orme germoglieranno altri testimoni, come dimostra la
storia del beato P. Giuseppe Ambrosoli e quella di tanti altri/e missionari/e comboniani/e... Egli
infatti ¢ uno di quei nostri antenati nella fede che costituisco una moltitudine di testimoni approvati
da Dio e che non ottennero cio che era stato loro promesso, affinché essi non ottenessero la
perfezione senza di noi (Eb 11, 1-2.39-40; 12, 1-2).



25

11 suo itinerario spirituale, infatti, ¢ un punto di riferimento ben eloquente e stimolante nel
cammino spirituale nella Chiesa del nostro tempo, che procede dalla visione di fede sui fatti della
storia all’impegno missionario come “piccolo cenacolo di apostoli”.

In esso possiamo distinguere tre dimensioni o tappe:

Prima tappa:

- Abituarsi a giudicare gli avvenimenti della storia con la luce che viene dalla fede.
Seconda tappa:

- Contemplando o leggendo 1 fatti della storia al puro raggio della fede, come “piccolo cenacolo
di apostoli” (S 2648), prendere coscienza del fatto che:

- Dio, attraverso il suo Figlio incarnato, morto e risorto, ascolta il grido del povero e entra con
tutto il suo essere nella storia e nel dolore degli ultimi.

Terza Tappa:

- Assumere questa stessa storia e questo dolore diventandone parte e facendo “causa comune”
(S 3159), anche con il rischio della propria vita (= disponibilita martoriale), per rigenerarla con
I’annuncio esplicito del Vangelo di Gesu Cristo.

«ll cattolico, avvezzo a giudicare delle cose col lume che gli piove dall alto, guardo [’Africa non a
traverso il miserabile prisma degli umani interessi, ma al puro raggio della Fede; e scorse cola una
miriade infinita di fratelli appartenenti alla sua stessa famiglia, aventi un comun Padre su in cielo,
incurvati e gementi sotto il giogo di Satana, posti nell ordinaria economia della divina Sapienza in
sull’orlo del pin orrendo precipizio. Allora, trasportato egli dall’'impeto di quella carita accesa con divina
vampa sulla pendice del Golgota, ed uscita dal costato di un Crocefisso, per abbracciare tutta [ 'umana
famiglia, senti battere piu frequenti i palpiti del suo cuore, e una virtu divina parve che lo spingesse a
quelle barbare terre, per stringere tra le braccia a dare un bacio di pace e di amore a quegl’infelici suoi
fratelli, sovra cui par che ancora pesi tremendo [’anatema di Canaany (S 2742).

I vari itinerari spirituali che si succedono nella storia della Chiesa sono interconnessi e si
arricchiscono a vicenda secondo modalita diverse nel loro sorgere e nello svilupparsi nel tempo,
partendo tutti dall incontro con Dio-Padre in Cristo sotto l’azione dello Spirito Santo.

L’itinerario comboniano nasce da questo incontro caratterizzato dal carisma di san Daniele
Comboni, vissuto dai suoi discepoli nella consacrazione per la missione, alla luce dei segni dei tempi
(cfr. RV 1; 16; MR 11).

Questo cammino ¢ tracciato nella Regola di Vita del 1988, la quale “eé memoria che trasferisce
nell’oggi la freschezza e [’efficacia dell’esperienza del Fondatore e dell Istituto e che mantiene
sempre vivo lo stesso spirito di sequela e di apostolato” (Regola di Vita, Lettera del Consiglio
Generale, 10.6.1988).

E un cammino che possiamo definire sinodale, costituito dall’intreccio fatto di consacrazione —
comunita/partecipazione — missione.

Essa ¢ il frutto dell’impulso al rinnovamento nel cammino spirituale dato dal Concilio Vat. II e dal
successivo Magistero della Chiesa. L’Istituto Comboniano ha recepito questo impulso nel Capitolo
Generale del 1969 e I’ha approfondito nei successivi Capitoli Generali fino al Capitolo del 2022, dai quali
¢ nata I’attuale Regola di Vita e la sua Rilettura e Revisione ancora in atto e in fase di conclusione. ..

Da questo processo nascono le priorita e le linee guida dei Documenti Capitolari del XIX
Capitolo Generale del2022, in cui al primo posto c’¢ la “Spiritualita”, sorgente da cui scaturisce e si
alimenta il Servizio Missionario delle comunita comboniane nel contesto storico del mondo di oggi e
alla luce del cammino di conversione tracciato da Papa Francesco: 1’ecologia integrale (LS), la
fratellanza universale e I’amicizia sociale (FT), il dialogo interreligioso (Dichiarazione di Abu Dhabi)
e il cammino sinodale(cft. Introduzione, 8).



26

Parte 4 - Conversione e ascesi

lll. CAMMINO SPIRITUALE E CONVERSIONE p. 26
IV. CAMMINO SPIRITUALE E VIE DELL’ASCESI p. 27
V. EFFETTI DELL’ASCESI p. 30

lll. CAMMINO SPIRITUALE E CONVERSIONE

1l Padre mio e l'agricoltore.
Ogni tralcio che in me non porta frutto, lo taglia,
e ogni tralcio che porta frutto, lo pota perché porti piu frutto. (Gv 15,1-2)

Nel cammino di conversione ¢ chiamata in causa la mia coscienza, cio¢ la capacita di attenzione
e di vigilanza in relazione a cio che accade in me e attorno a me, e nello stesso tempo la disponibilita
a prendermi cura del mio stare alla presenza del Signore e del mio coltivare la relazione con Lui e da
Lui con me stesso, con gli altri e con il creato. Cosi comincio a vivere non piul per me stesso, per il
mio esclusivo interesse, superando la autoreferenzialita e mettendomi in sintonia con il disegno
salvifico di Dio sull’'umanita.

In questo cammino, per tanto, la mia coscienza non agisce motivata dal suo esclusivo interesse,
ma sollecitata e sostenuta dal disegno di Dio, “Padre di tutti, che ¢ al di sopra di tutti, agisce per
mezzo di tutti ed ¢ presente in tutti ( Ef 4,1-6), che vuole che tutti gli uomini siano salvi arrivando
alla conoscenza della verita e all’esperienza della sua misericordia (cfr 1Tm 2,4; 3,15). Egli, infatti, ha
compassione di tutti e corregge a poco a poco quelli che sbagliano e li ammonisce ricordando loro in
che cosa hanno peccato (cfr. Sap 11,23;12,1).

Questa conversione:

e libera dalle strutture dell’ «ego» (= egoismo);

e disciplina la vita nella superficie, aprendo il cuore all’ Altro, agli altri e al mondo che mi circonda.
Questa disciplina implica:

e impegnarsi in un cammino di purificazione costante;

praticare il piu alto grado di concentrazione possibile che si ottiene quando uno:

e ¢ presente nei gesti o azioni che compie ed ¢ cosciente delle parole che pronuncia,

e ha coscienza delle varie parti di cio che sta facendo, cercando il loro significato.
Il cammino di conversione richiede:

e fissare un tempo determinato per la preghiera personale profonda;

e far tacere il chiacchiericcio mentale, cio¢, vincere la distrazione;

e vincere alcune resistenze, come:

¢ la paura di cio che succedera, di trovarsi “nudo”, cioe, senza difesa davanti a Dio;

¢ il sospetto di star facendo cose strane;

e essere convinto che si tratta di pratiche di lusso, che non sono adatte per la mia condizione di
persona semplice e povera, per la mia vocazione alla vita attiva, per le mie capacita personali
di ordine naturale come anche soprannaturali.

Conversione:

E termine di matrice biblica, che indica i processi spirituali, che provocano il ritorno a Dio, e
che coinvolgono prevalentemente il cuore.



27

Cuore

Il cuore ¢ anzitutto punto di sintesi di dimensioni e potenzialita antropologiche diversificate, una
realtd omnicomprensiva dell’uomo, in cui convergono la coscienza intellettuale e quella etica, la
percezione della gioia e della paura; il senso dell’affidamento e quello del tradimento e della
perversione. E cosi si presenta come il raccordo tra il corpo, 1’affettivita (anima) e lo spirito (cfr. 1Tes
5, 23: “Tutto quello che e vostro, spirito, anima e corpo, si conservi irreprensibile per la venuta del
Signore nostro Gesu Cristo”).

In questa visione unitaria dell’essere umano, Pietro vede nel cuore il profondo dell’essere, la
sede dell’'uomo non ancora neppure a lui rivelato. Si tratta dell’“uomo nascosto in fondo al cuore”
(1Pt 3,4). E quello che filosofi e teologi hanno chiamato iomo interior, che pud essere intercettato nel
quotidiano della vita quando la persona intraprende un itinerario d’interiorizzazione.

In quest’orizzonte si riveste di particolare significato la preghiera per il cuore nuovo, come nella
a supplica di Davide: “Crea in me, o Dio, un cuore nuovo” (SI 51,12), frutto della presa di coscienza
della necessita della conversione, intesa come riordinamento del cuore. Di fronte a questa necessita,
Dio stesso promette a chi avanza nella sua interiorita di sostituirgli il cuore di pietra con un cuore di
carne (cf. Ez 36, 26; 11, 19).

11 termine cuore, per tanto, si riferisce alla scaturigine profonda della persona che si trova in
immediato perenne contatto con la Vita. L’uomo interiore ¢ la persona che nella sua integralita si apre
attraverso la totale e amorosa disponibilita all’azione salvifica di Dio fino all’intima partecipazione
dell’uomo alla natura divina (2Pt 3, 1-4; + Ef 3, 17: Cristo abita nei vostri cuori per la fede).

L’uomo-cuore, quando ¢ funzionante, ¢ capace di esplorare la sua interiorita, nella quale traluce
la presenza della Trinita e viene continuamente raggiunto dall’amore che ¢ riversato dallo Spirito
Santo che gli ¢ stato donato (Rom 5, 5): primariamente verso Dio, ma che riceve il timbro di
autenticita quando si dirige anche alle creature di Dio.

In sintesi:

E il centro della persona, dove pensiero e volonta si unificano e stanno all’origine della nostra
tensione ideale e della nostra attivita pratica. Il cuore costituisce il simbolo e la sede privilegiata della
presenza del divino nell’uomo. In questo senso ¢ detto anche mente mistica.

Mente:

Nel linguaggio mistico ¢, insieme al cuore, la sede dell’esperienza contemplativa. Mentre nel
«cuore» sono maggiormente sottolineati gli aspetti affettivi (questo spiega perché ¢ un termine caro ai
cristiani che si rapportano a un Dio personale), nel concetto di mente prevale la considerazione di
quelli propriamente conoscitivi.

IV. CAMMINO SPIRITUALE E VIE DELL’ASCESI

Chi coltiva la vita interiore ¢ ricondotto di continuo al vissuto quotidiano, giacch¢ la pratica
spirituale incide profondamente sulle nostre abitudini mentali e operative. Incidenza che chiama in
causa un costante impegno, un'ardua disciplina, alle volte una lotta coraggiosa. Cose tutte che
troviamo condensate in una parola programmatica nella vita spirituale: ascesi.

Il vocabolo ¢ desunto dal linguaggio sportivo e rimanda all'esercizio fisico dell'atleta che si
prepara a conseguire la vittoria. Gia nell'antichita designava nel contempo lo sforzo spirituale e
morale per raggiungere la sapienza e la virtu. Assunto nel linguaggio religioso, servi a indicare lo
sforzo del credente proteso verso il perfezionamento e la santificazione della propria vita.

In tale contesto non sbalordisce il fatto che alcuni interpretino 1'esercizio ascetico in termini di
lotta: «Farsi violenza in tutto: questo ¢ il cammino di Dio», erano soliti dire i Padri del deserto. Altri
tuttavia, come san Benedetto, preferiscono rifarsi al concetto di consapevolezza: «Vigilare ogni ora
sulle azioni della propria vita». Nell'uno e nell'altro caso, comunque, 1'ascesi non vuol distruggere, ma



28

governare. Come ¢ stato asserito, «l'idea base dell'ascetismo consiste nell'essere
fondamentalmente equilibrati».

L'ascesi si giustifica con 'esigenza di restaurare nell'uomo i lineamenti originari, che ne fanno
l'icona di Dio: «Facciamo I'uvomo a nostra immagine e somiglianza» (Gn 1, 27). Per gli antichi Padri,
l'immagine ¢ il punto di partenza e la somiglianza quello di arrivo, e traducono il testo biblico: «...a
immagine per la somiglianzay.

Il passaggio dall'immagine alla somiglianza chiama in causa 1'ascesi, non meno di quanto
chiami in causa l'azione dello Spirito santo, cosi che l'una e 1'altra opera in sinergia.

Il termine «ascesi» significa esercizio, pratica, e designa ’attitudine, I’impegno, lo sforzo, con
cui I’'uvomo percorre il cammino spirituale.

L’espressione «cammino spirituale» designa I’itinerario ascetico-mistico proposto dalle grandi
tradizioni religiose e scandito in tappe successive e ascendenti, che partono dalla dimensione piu
esteriore e, passando a quella piu interiore, approdano a Dio.

Il cammino spirituale, senza 1’ascesi, ¢ alienazione, cioe, velleita, desiderio vano.

L’ascesi si sviluppa in varie direzioni o aspetti, nei quali bisogna esercitarsi
contemporaneamente, ben armonizzati in una visione d’insieme, in modo da produrre nelle persone
una personalita cristiana profondamente equilibrata.

Equilibrio:

Stato mentale in cui non si discrimina fra amico, nemico, e persona indifferente. L’equanimita
verso tutti gli esseri € presupposto indispensabile per lo sviluppo della benevolenza.

Benevolenza:

Atteggiamento interiore che porta a mare gli altri piu di noi stessi e a trattare tutti gli esseri
viventi come la propria «madre», desiderando la loro felicita e impegnandosi disinteressatamente per
la loro salvezza.

Concretamente I’ascesi si sviluppa nelle seguenti direzioni o aspetti fondamentali:

1. Ascesi della conoscenza di sé

«Conosci te stesso» ¢ compito supremo dell'uomo. Si puo ricordare in merito il celebre
«Noverim Te, noverim me; che 10 conosca Te, che i0 conosca me stesso» di sant'Agostino, ripreso da
san Francesco nella sua incessante preghiera: «Chi sei tu, o dolcissimo Dio mio? Chi sono io,
vilissimo verme e inutile servo tuo? Una sua seguace, che pregava negli stessi termini («Dio mio, chi
sei tu, e chi sono 107») era solita affermare che «nella conoscenza di sé c'¢ la porta e la strada per
andare a Dio» (Veronica Giuliani). Non diversamente scrive Bossuet: «La saggezza consiste nel
conoscere Dio e nel conoscere se stessi. La conoscenza di noi stessi ci deve elevare alla conoscenza di
Dio».

Il legame tra conoscenza di sé e conoscenza di Dio era gia stato colto da santa Caterina da
Siena, quando ammonisce che «la conoscenza di sé va condita con la conoscenza di Dio», per cui la
santa invita a chiudersi nella casa della conoscenza di sé».

A questo punto ¢ utile ricorrere ad alcuni strumenti che favoriscono la presa di coscienza e del
proprio carattere e del proprio vissuto. Non si dimentichi che, nell'opinione dei Padri, primo e
fondamentale specchio in cui vediamo riflessa la nostra immagine e spiegato I'enigma della nostra vita
¢ la sacra Scrittura.

2. Ascesi dell'unificazione interiore

L’unificazione interiore avviene, superando ogni lacerazione e divisione sia sul piano
psicologico che spirituale. «Colui che si vede tale quale ¢, ¢ piu grande di chi risuscita i morti»,
dicono gli spirituali. Alla spassionata visione di se stessi segue l'accettazione: I'uomo non vive piu



29

come un estraneo in casa propria e non si considera pitt nemico di se stesso. Ne deriva che gli sara piu
facile immedesimarsi nell'istante presente: «L'ora che stai vivendo, I'opera che stai compiendo,
l'uomo che incontri in questo momento, sono 1 pitt importanti della tua vitay.

3. Ascesi della verginita del cuore o dell'integrita della vita

"Verginita" altro non ¢ che «un profondo silenzio di tutte le cose» e consiste in:
e disciplina dei sentimenti, dei pensieri, delle parole, degli atteggiamenti;
e pratica del silenzio e della solitudine come vie all'interiorita.

Verginita del cuore e integrita comportano trasparenza e immediatezza, vissute nella verita e
nell'autenticita.

4. Ascesi della preghiera

La preghiera ¢ un dono, ma nello steso tempo ¢ compito e conquista. Percio, I'uvomo che prega
deve vivere in uno stato di sobrieta e di vigilanza (cf 1 Pt 4, 7): Per questa ragione ¢ stato scritto che
«gli elementi classici della tecnica cristiana della preghiera sono il celibato, la solitudine, il silenzio, la
veglia e il digiuno» (A. Louf). Solo cosi «l'uomo diventa preghiera incarnatay.

5. Ascesi nel possesso e nell'uso dei beni

Se «avere piu del necessario € rubare ai poveri», 1'uso dei beni esige discernimento dettato da
spirito di sobrieta e da capacita di accontentarsi (I’«autarchia» di cui parla san Paolo, 2Cor 9, 8 ¢ 1 Tm
6, 6; cf Fil 4,12). Tra i beni includiamo non solo le realta materiali, ma anche il tempo e i vari mezzi,
di trasporto, di comunicazione sociale, il modo di visitare la gente, di partecipare in atti sociali, ecc.
Chi non dispone di «spazi di poverta», non sara mai aperto a Dio e al prossimo. Qui si inserisce il
discorso sul digiuno, che «purifica, riposa e rinnova l'organismo senza renderlo malato e accresce la
capacita di accoglienza e di serenita.

6. Ascesi dell'ascolto e dell'accettazione dell'altro

Ascolto come capacita di porsi in sintonia con l'altro e di capirne il complesso linguaggio verbale e
non verbale. Accettazione come rapporto incondizionato di amore. «Quando uno vede tutti gli uomini
buoni e nessuno gli appare come cattivo, allora si puo affermare che egli € un puro di cuore» (sant'Isacco
di Ninive) e sara capace di dire a ogni persona che incontra: «Mia gioia!» (san Serafino di Sarov).

Infatti, «chi ¢ purificato vede 1'anima del fratello» e puo fare sua l'espressione di Gesu: «Hai
visto il tuo fratello, hai visto il tuo Dio». In effetti, quando si guarisce la memoria delle ferite ricevute,
il cuore si apre a Dio, al suo ricordo costante, vive Dio; e vivendo Dio, si acquista uno sguardo
benevolo su tutte le persone, cose o circostanze.

7. Ascesi nelle realta della vita

Quest’aspetto dell’ascesi include: lavoro e fatica e complessita della vita quotidiana; contrarieta
fisiche, psichiche e spirituali; difficolta ambientali; umiliazioni, ecc. «Le penitenze piu indicate per il
nostro tempo sono probabilmente la preoccupazione per la gentilezza e la proprieta, una buona igiene
e una giusta misura di cibo e di sonno, poveri ma sufficienti, lo sforzo prodotto per dominare la febbre
del lavoro e riservarsi tempi di silenzio e di preghiera, la preoccupazione per la felicita dell'altro e lo
zelo nel rendergli servizi, piccoli e grandi» (L. Leloir).

«La mortificazione attuale ¢ la liberazione da ogni bisogno di doping: velocita, rumore,
eccitanti, droghe, alcoolici di ogni specie. L'ascesi ¢ piuttosto il riposo imposto, la disciplina della
calma... ma soprattutto la facolta di percepire la presenza degli altri. Il digiuno ¢ la rinuncia lieta al
superfluo, la condivisione di questo con i poveri; un equilibrio sorridente, naturale, tranquillo» (P.
Evdokimov). Ricordare che «non si € temperanti se non si ¢ in qualche misura astinenti» (P. Gazzola).



30

8. Ascesi della spoliazione dell ‘ego

vissuta attraverso il riferimento alla propria guida spirituale, in atteggiamento di umilta e di
devozione. Si tratta di compiere l'uscita dalla propria soggettivita. V. E. Frankl ha fatto giustamente
notare che «l'autorealizzazione non ¢ il fine ultimo dell'uvomo. Egli si realizza solo nella misura in cui
realizza un valore nel mondo». Potremmo ricordare a questo proposito un'affermazione di Marcello
Candia, che ha consacrato la propria esistenza ai lebbrosi: «II cristiano non ¢ chiamato a sentirsi
realizzato, ma ad amare».

Sulla via del superamento delle proprie chiusure, per uscire dal pericolo di ripiegarsi su se stesso,
per essere guidato attraverso sentieri sicuri e non illusori o dannosi, ¢ indispensabile la presenza di un
«terapeuta di Dioy, di una guida, di un «amico spirituale». Specchio impietoso che smaschera e mette a
nudo, chirurgo che opera senza anestetici, perché vuole realmente comunicare con la nostra malattia: ecc.,
il padre spirituale, «la cui vera funzione - € stato affermato paradossalmente - ¢ quella di insultarti».
«Aprirsi e abbandonarsi sono la necessaria disposizione per operare con un amico spirituale. Questa
schiacciante apertura ¢ la vera amicizia» che fa crescere insieme nella vita ulteriore (Chogyam Trungpa).

La ricerca del padre spirituale va di pari passo con la consapevolezza che Dio «volle lasciare
I'nvomo in mano al proprio consiglio» (Gaudium et spes, 17) e lo guida attraverso il suo Spirito che ¢ il
«maestro interiorey» (cf 1Gv 2, 27) di ogni creatura. Ne segue che il padre spirituale ¢ chiamato a far
emergere ¢ ad aiutare a discernere la voce della coscienza e quella dello Spirito.

Ego:

Indica ’'uomo egocentrico che vive a porte chiuse, ripiegato su se stesso e guidato
esclusivamente o prevalentemente da esigenze di appagamento, piacere, successo, prestigio,
affermazione, sicurezza. Si oppone al vero /o o sé, che € 'uomo libero interiormente, affrancato
dall’illusione dell’egocentrismo e aperto al mondo, agli altri, a Dio.

V. EFFETTI DELL’ASCESI

Effetto primario del cammino spirituale, mediante la vita ascetica, ¢ purificare il cuore e
progredire nella perfezione della carita, che ¢ I’unica realta destinata a rimanere, perché sfocia
nell’Eternita. L'ascesi € la prima forma di carita; essa, infatti, si traduce sempre in carita e si mette a
servizio della carita, espandendosi in una triplice direzione: I’uomo, gli altri, Dio.

1. L’uomo in relazione con se stesso: Mt 10, 39; 16, 25-26; 18, 8-9; 19, 12; 22, 39

Secondo Matteo, I'ascesi come amore verso noi stessi, si esprime in termini molto crudi, occorre
procedere a una serie di «amputazioni» per non trasformare noi stessi e tutte le nostre potenzialita in
strumenti di male (il vangelo parla di «scandalo», ostacolo al compimento del bene):

- cavarsi l'occhio destro (5, 29; 18, 9)

- amputarsi la mano (5, 30; 18, 8)

- amputarsi il «piede» (18, 8), che € un eufemismo per «il sesso», e dunque farsi eunuchi per il
Regno (19, 12)

- perdere la vita (10, 39; 16, 25)

- lasciare case e campi (19, 29)

- padre e madre (10, 37)

- fratelli e sorelle (19, 29)

- moglie (e marito) (Lc 14, 26) — figli e figlie (10, 37).

Giovanni, riassume quanto detto sopra con I’immagine del chicco di grano: «Se il chicco di

grano caduto in terra non muore, rimane solo; se invece muore, produce molto frutto. Chi ama la sua
vita la perde e chi odia la sua vita in questo mondo, la conservera per la vita eterna» (Gv 12, 24-25).



31

Si tratta di scoprire ed entrare nella dinamica della grande e costante legge della vita: «Muori e
divieni...»(cfr. RV 35.3):

- la pianta esiste, perché il seme ha accettato di morire nel terreno;

- 10 esisto, perché sono «mortoy alla vita ben protetta del grembo materno per aprirmi il varco di
una esistenza nuova,

- continuo a vivere, perché tante cose in me muoiono € si rigenerano, attraverso vari processi,
tra cui il piu evidente ¢ quello del respiro;

- risorgero alla vita eterna se muoio a quella presente.

Giovanni completa questa prospettiva che vede I’'uomo impegnato nel cammino ascetico in
prima persona, sottolineando I’iniziativa divina: ¢ Dio stesso che prende l'iniziativa di «potare il
tralcio perché fruttifichi di piu» (Gv 15, 2). Non si tratta piu di ascesi "attiva", ma "passiva", e cio¢
ricettiva: le parti s’ invertono ed ¢ Dio stesso che opera direttamente nella sua creatura, purché essa ne
accetti l'azione e la assecondi.

Evidentemente entrambe le prospettive, d’impegno ascetico e di superamento dell'ascesi
nell'abbandono in Dio, sono legittime. Esse non si escludono, ma si integrano.

2. L’uomo in relazione con gli atri: Mt 5, 44-46; 7, 12; 18, 10; Gv 13, 34-35; 15, 13

11 cristiano, impegnato a camminare verso la perfezione della carita, riconosce che Dio ¢ attivamente
presente anche negli altri e nel mondo, che il suo Cuore palpita di amore per ogni essere umano;
sintonizzandosi con questi palpiti, si apre alla solidarieta benevolente, cio¢ a quell’atteggiamento interiore
che lo spinge ad amare gli altri con lo stesso amore di Dio, desiderando la loro felicita ed impegnandosi
disinteressatamente per la loro salvezza. L’ascesi cosi lo aggancia alla vita e lo restituisce rinnovato
all’amore dei fratelli, perché vive in mezzo a loro facendo suoi gli atteggiamenti del Cuore di Gesu verso
I’'umanita; atteggiamenti che si esprimono nell’universalita del suo amore per il mondo e nel suo
coinvolgimento nel dolore e nella poverta degli uomini (cf Gv 3, 16; 2Cor 5, 14-15; Fil 2, 5ss). Quando
vivi tenendo lo sguardo fisso su Gesu, il suo sguardo mistico e invisibile si imprime segretamente nel tuo
essere interiore e ricevi le qualita ciog il riflesso della sua dolcezza e bonta infinita e lo splendore del suo
volto (S14, 7). Diventi allora per gli altri un raggio di questa luce, che illumina e riscalda.

Un cammino spirituale, quando ¢ autentico, non ci allontana dagli altri, anzi ci spinge verso di
essi. L’autentico uomo spirituale porta nel cuore gli uomini ricevuti in dono da Dio come fratelli e
compagni di viaggio nel pellegrinaggio terreno, e porta Dio agli uomini, cio¢ santifica o consacra il
mondo. Come peccatore che ha ottenuto da Dio il dono di riconoscere i propri peccati, sa riconoscere
nell’altro I’immagine di Dio che tutti portiamo impressa ¢ la fa emergere sul peccato che la nasconde; vive
in solidarieta benevolente con I’umanita facendosi collaboratore dello Spirito Santo, affinché conceda a
tutti il dono del ripristino della propria condizione di figli che gridano “Abba, Padre”.

Questa solidarieta benevolente ci fa, per tanto, sentinelle per la vita dell’'umanita: “Figlio
dell’uomo, ti pongo come sentinella nella casa d’Israele” (Ez 3, 16); € un modo di rispondere con
responsabilita alla domanda di Dio “Dov’¢ tuo fratello?”’; nello stesso tempo, aumenta il numero dei
membri attivi all’interno della Chiesa e della famiglia umana.

Cosi per mezzo della solidarieta benevolente,

- sei costituito apostolo del messaggio di salvezza per tutti 1 peccatori, vicini e lontani, che hai
incontrato nella tua vita o che mai hai conosciuto: “Andate e fate discepole tutte le nazioni” (Mt 28, 19);

- ti fai sacerdote, nel senso che sei responsabile della salvezza degli altri e capace — nell’amore,
nel dono di te stesso e nella partecipazione nel sacrificio e nel sacerdozio di Cristo — di liberarli dalla
condanna a morte dovuta al peccato;

- ti fai riparatore con Cristo. Riparare ¢ un’azione positiva di ricostruzione di cid che rimase
danneggiato o distrutto. E effettuare un restauro. E rifare qualcosa che ¢ stato disfatto. L’ascesi



32

cristiana nella sua dimensione di riparazione ¢ ottimista, suscitatrice di speranza, costruttiva. Coltivare
lo spirito riparatore e praticare la riparazione € assumere la missione d’infermiere o medico per curare
le infermita del peccato. Riparare ¢ amare. «E I’amore “sino alla fine” (Gv 13,1) che conferisce al
sacrificio di Cristo valore di redenzione... Egli ci ha tutti conosciuti e amati nell’offerta della sua vita»
(CCC. 616). Riparare ¢ collaborare con Gesu perché dove c’¢ il male regni il bene (Rm 12, 21), dove
abbonda il peccato sovrabbondi la grazia (Rm 5, 20). In questo contesto di riparazione nasce la
preghiera di San Francesco:

“Signore, fa di me uno strumento della tua pace.
Dov’e odio, che io porti [’amore.

Dov’e offesa, che io porti il perdono.

Dov’e discordia, che io porti [ 'unione.

Dov’e errore, che io porti la verita.

Dov’e tenebra, che io porti la luce.

Dov’e disperazione, che io porti la speranza.
Dov’e tristezza, che io porti la gioia.

Dove sono tenebre, che io porti la luce”.

Riparare ¢& unirci a Gesu Cristo, all”’ Agnello di Dio che toglie il peccato del mondo. E dire con
Paolo: Completo cio che manca alla riparazione di Cristo nel suo corpo, che ¢ la Chiesa (cfr. Col 1, 24).

Riparare ¢ unirci al Cuore di Gesu mediante la nostra consacrazione missionaria mediante la
professione religiosa con i tre voti di castita, poverta e obbedienza, vedendo in essi una terapia per il
mondo. Ed ¢ unirci a Lui nel nostro apostolato missionario.

In fondo, la riparazione € una risposta all’«ho sete» del Cuore Trafitto del Buon Pastore che ¢
venuto perché tutti abbiamo vita e I’abbiano in abbondanza. Per san Daniele Comboni, I’essere
riparatore con Cristo significo vivere per realizzare un piano missionario, che si concretizzo nel
«Piano per la rigenerazione dell’ Africa». Per Comboni, il Cuore di Gesu palpitd di amore anche per 1
Neri dell’ Africa Centrale. Per questo, al sintonizzarsi con quel palpito del Cuore di Gesu si mette a
sua disposizione per la rigenerazione di quel popolo.

Infine, un’autentica spiritualita benevolente ¢ una spiritualita sociale ed ecologica, perché non ¢
mai dissociabile dalla responsabilita morale cio che pensiamo, diciamo, decidiamo, facciamo o, o al
contrario, sfuggiamo. Questo vale sempre, e vale in proporzione alla serieta delle questioni in gioco, nel
contesto della vita sociale e della cura dell’ambiente, oggi sottoposto a una azione collettiva devastante.
Una spiritualita avulsa dal reale, compreso quello sociale e politico, ¢ di natura sua falsa, si coltiva
nell’illusione di una presenza con cui non ¢ mai entrata realmente in contatto, allo stesso modo come non
si da nessun contatto con ci0 che rimane vana fantasia (Mons. Mariano Crociata).

3. L’uomo in relazione con Dio: - amarlLo e lasciarsi amare da Lui: Mt 22, 37

Meta ultima del cammino spirituale ¢ giungere all’amore con Dio, all’unione di noi povere
creature, con I’Essere creatore e ordinatore di tutto, che Gesu ci ha insegnato a chiamare Padre.

Il cammino spirituale ¢ una continua ricerca di Dio, un perenne andare oltre attraverso il
processo ascetico-mistico, per riposare nell’approdo infinito del suo amore, che consiste nell’amare
Dio e nel lasciarsi amare da Lui. Inoltrandoci nel cammino della ricerca di Dio, ci troviamo sempre
piu coinvolti nell’esperienza che «Dio mi ama» e quindi attende la mia risposta, € io stesso al meno a
volte sento palpitare il mio cuore per amore di Dio.

Nella risposta all’amore di Dio, il credente trova la sua unita, perché tutto il suo essere ne ¢
coinvolto: «cuore, anima e mentey, il «te stesso» insomma, € quindi la coscienza, 1’essere vitale fisico
e interiore, pensiero ed azione. L’amore per Dio e per il prossimo, per tanto, ¢ la chiave di volta
dell’esistenza umana che cerca Dio e si lascia amare da Lui.

P. Carmelo Casile

Venegono Superiore, 3 Novembre 2005 / Casavatore, Novembre 2022.



	L’itinerario spirituale del discepolo missionario  P. Carmelo Casile
	L’itinerario spirituale del discepolo missionario  P. Carmelo Casile
	I. CAMMINO SPIRITUALE EVANGELICO:  PROPOSTA VOCAZIONALE DI GESÙ ALL’UMANITÀ
	1. Visione d’insieme
	2. Contenuto specifico d’ogni chiamata
	2.1 Chiamata universale al banchetto
	2.2 La chiamata al cambiamento di vita o alla conversione
	2.3 Chiama a farsi discepolo di Gesù

	1. Conoscere se stesso e scoprire o ritornare al cuore
	1.1 Condizioni per intraprendere il cammino spirituale 


	Per cominciare il cammino spirituale
	2. Al Padre per Gesù Cristo nello Spirito Santo
	- Dalla superficialità all’incontro profondo con Dio 
	I. La persona estroversa
	II. La persona introversa
	Prima tappa:
	Seconda tappa:
	Terza Tappa:
	1. Ascesi della conoscenza di sé
	2. Ascesi dell'unificazione interiore 
	3. Ascesi della verginità del cuore o dell'integrità della vita 
	4. Ascesi della preghiera 
	5. Ascesi nel possesso e nell'uso dei beni 
	6. Ascesi dell'ascolto e dell'accettazione dell'altro 
	7. Ascesi nelle realtà della vita 
	8. Ascesi della spoliazione dell 'ego



