L'itinerario spirituale del discepolo missionario

P. Carmelo Casile

Parte 4 - Conversione e ascesi

lll. CAMMINO SPIRITUALE E CONVERSIONE
IV. CAMMINO SPIRITUALE E VIE DELL'ASCESI
V. EFFETTI DELL’ASCESI

lll. CAMMINO SPIRITUALE E CONVERSIONE

1l Padre mio e l'agricoltore.
Ogni tralcio che in me non porta frutto, lo taglia,
e ogni tralcio che porta frutto, lo pota perché porti piu frutto. (Gv 15,1-2)

Nel cammino di conversione ¢ chiamata in causa la mia coscienza, cio¢ la capacita di attenzione e
di vigilanza in relazione a cio che accade in me e attorno a me, e nello stesso tempo la disponibilita
a prendermi cura del mio stare alla presenza del Signore e del mio coltivare la relazione con Lui e
da Lui con me stesso, con gli altri e con il creato. Cosi comincio a vivere non piu per me stesso, per
il mio esclusivo interesse, superando la autoreferenzialita e mettendomi in sintonia con il disegno
salvifico di Dio sull’umanita.

In questo cammino, per tanto, la mia coscienza non agisce motivata dal suo esclusivo interesse, ma
sollecitata e sostenuta dal disegno di Dio, “Padre di tutti, che ¢ al di sopra di tutti, agisce per mezzo
di tutti ed ¢ presente in tutti ( Ef 4,1-6), che vuole che tutti gli uomini siano salvi arrivando alla
conoscenza della verita e all’esperienza della sua misericordia (cfr 1Tm 2,4; 3,15). Egli, infatti, ha
compassione di tutti e corregge a poco a poco quelli che sbagliano e li ammonisce ricordando loro
in che cosa hanno peccato (cfr. Sap 11,23;12,1).
Questa conversione:

e libera dalle strutture dell’«ego» (= egoismo);

e disciplina la vita nella superficie, aprendo il cuore all’Altro, agli altri e al mondo che mi circonda.
Questa disciplina implica:

e impegnarsi in un cammino di purificazione costante;

e praticare il piu alto grado di concentrazione possibile che si ottiene quando uno:

e ¢ presente nei gesti o azioni che compie ed ¢ cosciente delle parole che pronuncia,

¢ ha coscienza delle varie parti di cio che sta facendo, cercando il loro significato.

Il cammino di conversione richiede:
e fissare un tempo determinato per la preghiera personale profonda;
e far tacere il chiacchiericcio mentale, cio€, vincere la distrazione;
e vincere alcune resistenze, come:
e la paura di cid che succedera, di trovarsi “nudo”, cioe, senza difesa davanti a Dio;
¢ il sospetto di star facendo cose strane;

e essere convinto che si tratta di pratiche di lusso, che non sono adatte per la mia condizione di
persona semplice e povera, per la mia vocazione alla vita attiva, per le mie capacita
personali di ordine naturale come anche soprannaturali.



Conversione:

E termine di matrice biblica, che indica i processi spirituali, che provocano il ritorno a Dio, e che
coinvolgono prevalentemente il cuore.

Cuore

Il cuore ¢ anzitutto punto di sintesi di dimensioni e potenzialita antropologiche diversificate, una
realta omnicomprensiva dell’uomo, in cui convergono la coscienza intellettuale e quella etica, la
percezione della gioia e della paura; il senso dell’affidamento e quello del tradimento e della
perversione. E cosi si presenta come il raccordo tra il corpo, I’affettivita (anima) e lo spirito (cft.
1Tes 5, 23: “Tutto quello che e vostro, spirito, anima e corpo, si conservi irreprensibile per la
venuta del Signore nostro Gesu Cristo”).

In questa visione unitaria dell’essere umano, Pietro vede nel cuore il profondo dell’essere, la sede
dell’uomo non ancora neppure a lui rivelato. Si tratta dell’*“uomo nascosto in fondo al cuore” (1Pt
3,4). E quello che filosofi e teologi hanno chiamato homo interior, che pud essere intercettato nel
quotidiano della vita quando la persona intraprende un itinerario d’interiorizzazione.

In quest’orizzonte si riveste di particolare significato la preghiera per il cuore nuovo, come nella a
supplica di Davide: “Crea in me, o Dio, un cuore nuovo” (S1 51,12), frutto della presa di coscienza
della necessita della conversione, intesa come riordinamento del cuore. Di fronte a questa necessita,
Dio stesso promette a chi avanza nella sua interiorita di sostituirgli il cuore di pietra con un cuore di
carne (cf. Ez 36, 26; 11, 19).

I1 termine cuore, per tanto, si riferisce alla scaturigine profonda della persona che si trova in immediato
perenne contatto con la Vita. L'uomo interiore ¢ la persona che nella sua integralita si apre attraverso la
totale e amorosa disponibilita all’azione salvifica di Dio fino all’intima partecipazione dell’uomo alla
natura divina (2Pt 3, 1-4; + Ef 3, 17: Cristo abita nei vostri cuori per la fede).

L’uomo-cuore, quando ¢ funzionante, ¢ capace di esplorare la sua interiorita, nella quale traluce la
presenza della Trinita e viene continuamente raggiunto dall’amore che ¢ riversato dallo Spirito
Santo che gli ¢ stato donato (Rom 5, 5): primariamente verso Dio, ma che riceve il timbro di
autenticita quando si dirige anche alle creature di Dio.

In sintesi:

E il centro della persona, dove pensiero e volonta si unificano e stanno all’origine della nostra
tensione ideale e della nostra attivita pratica. Il cuore costituisce il simbolo e la sede privilegiata
della presenza del divino nell’uomo. In questo senso ¢ detto anche mente mistica.

Mente:

Nel linguaggio mistico ¢, insieme al cuore, la sede dell’esperienza contemplativa. Mentre nel
«cuore» sono maggiormente sottolineati gli aspetti affettivi (questo spiega perché ¢ un termine caro
ai cristiani che si rapportano a un Dio personale), nel concetto di mente prevale la considerazione di
quelli propriamente conoscitivi.

IV. CAMMINO SPIRITUALE E VIE DELLASCESI

Chi coltiva la vita interiore ¢ ricondotto di continuo al vissuto quotidiano, giacch¢ la pratica
spirituale incide profondamente sulle nostre abitudini mentali e operative. Incidenza che chiama in
causa un costante impegno, un'ardua disciplina, alle volte una lotta coraggiosa. Cose tutte che
troviamo condensate in una parola programmatica nella vita spirituale: ascesi.

Il vocabolo ¢ desunto dal linguaggio sportivo e rimanda all'esercizio fisico dell'atleta che si prepara
a conseguire la vittoria. Gia nell'antichita designava nel contempo lo sforzo spirituale e morale per
raggiungere la sapienza e la virtu. Assunto nel linguaggio religioso, servi a indicare lo sforzo del
credente proteso verso il perfezionamento ¢ la santificazione della propria vita.



In tale contesto non sbalordisce il fatto che alcuni interpretino I'esercizio ascetico in termini di lotta:
«Farsi violenza in tutto: questo ¢ il cammino di Dio», erano soliti dire 1 Padri del deserto. Altri
tuttavia, come san Benedetto, preferiscono rifarsi al concetto di consapevolezza: «Vigilare ogni ora
sulle azioni della propria vitay. Nell'uno e nell'altro caso, comunque, I'ascesi non vuol distruggere,
ma governare. Come ¢ stato asserito, «l'idea base dell'ascetismo consiste nell'essere
fondamentalmente equilibrati».

L'ascesi si giustifica con l'esigenza di restaurare nell'uomo 1 lineamenti originari, che ne fanno
l'icona di Dio: «Facciamo 1'uomo a nostra immagine e somiglianza» (Gn 1, 27). Per gli antichi
Padri, /'immagine ¢ il punto di partenza e la somiglianza quello di arrivo, e traducono il testo
biblico: «...a immagine per la somiglianzay.

I1 passaggio dall'immagine alla somiglianza chiama in causa l'ascesi, non meno di quanto chiami in
causa l'azione dello Spirito santo, cosi che 1'una e l'altra opera in sinergia.

Il termine «ascesi» significa esercizio, pratica, e designa I’attitudine, I’impegno, lo sforzo, con cui
I’uomo percorre il cammino spirituale.

L’espressione «cammino spirituale» designa I’itinerario ascetico-mistico proposto dalle grandi
tradizioni religiose e scandito in tappe successive e ascendenti, che partono dalla dimensione piu
esteriore e, passando a quella piu interiore, approdano a Dio.

Il cammino spirituale, senza ’ascesi, ¢ alienazione, cio¢, velleita, desiderio vano.

L’ascesi si sviluppa in varie direzioni o aspetti, nei quali bisogna esercitarsi contemporaneamente,
ben armonizzati in una visione d’insieme, in modo da produrre nelle persone una personalita
cristiana profondamente equilibrata.

Equilibrio:

Stato mentale in cui non si discrimina fra amico, nemico, e persona indifferente. L’equanimita verso
tutti gli esseri € presupposto indispensabile per lo sviluppo della benevolenza.

Benevolenza:

Atteggiamento interiore che porta a mare gli altri piu di noi stessi e a trattare tutti gli esseri viventi
come la propria «madre», desiderando la loro felicita e impegnandosi disinteressatamente per la
loro salvezza.

Concretamente I’ascesi si sviluppa nelle seguenti direzioni o aspetti fondamentali:
1. Ascesi della conoscenza di sé

«Conosci te stesso» ¢ compito supremo dell'uvomo. Si puo ricordare in merito il celebre «Noverim
Te, noverim me; che io conosca Te, che 10 conosca me stesso» di sant'Agostino, ripreso da san
Francesco nella sua incessante preghiera: «Chi sei tu, o dolcissimo Dio mio? Chi sono 10, vilissimo
verme e inutile servo tuo? Una sua seguace, che pregava negli stessi termini («Dio mio, chi sei tu, e
chi sono i0?») era solita affermare che «nella conoscenza di sé c'¢ la porta e la strada per andare a
Dio» (Veronica Giuliani). Non diversamente scrive Bossuet: «LLa saggezza consiste nel conoscere
Dio e nel conoscere se stessi. La conoscenza di noi stessi ci deve elevare alla conoscenza di Dioy.

Il legame tra conoscenza di sé e conoscenza di Dio era gia stato colto da santa Caterina da Siena,
quando ammonisce che «la conoscenza di sé va condita con la conoscenza di Dioy, per cui la santa
invita a chiudersi nella casa della conoscenza di sé».

A questo punto ¢ utile ricorrere ad alcuni strumenti che favoriscono la presa di coscienza e del
proprio carattere e del proprio vissuto. Non si dimentichi che, nell'opinione dei Padri, primo e
fondamentale specchio in cui vediamo riflessa la nostra immagine e spiegato I'enigma della nostra
vita ¢ la sacra Scrittura.



2. Ascesi dell'unificazione interiore

L’unificazione interiore avviene, superando ogni lacerazione e divisione sia sul piano psicologico
che spirituale. «Colui che si vede tale quale ¢, ¢ piu grande di chi risuscita i morti», dicono gli
spirituali. Alla spassionata visione di se stessi segue l'accettazione: I'uomo non vive pit come un
estraneo in casa propria e non si considera pit nemico di se stesso. Ne deriva che gli sara piu facile
immedesimarsi nell'istante presente: «L'ora che stai vivendo, I'opera che stai compiendo, 1'uomo
che incontri in questo momento, sono i pit importanti della tua vitay.

3. Ascesi della verginita del cuore o dell'integrita della vita

"Verginita" altro non ¢ che «un profondo silenzio di tutte le cose» e consiste in:
¢ disciplina dei sentimenti, dei pensieri, delle parole, degli atteggiamenti;
e pratica del silenzio e della solitudine come vie all'interiorita.

Verginita del cuore e integrita comportano trasparenza e immediatezza, vissute nella verita e
nell'autenticita.

4. Ascesi della preghiera

La preghiera ¢ un dono, ma nello steso tempo ¢ compito e conquista. Percio, 1'uomo che prega deve
vivere in uno stato di sobrieta e di vigilanza (cf 1 Pt 4, 7): Per questa ragione ¢ stato scritto che «gli
elementi classici della tecnica cristiana della preghiera sono il celibato, la solitudine, il silenzio, la
veglia e il digiuno» (A. Louf). Solo cosi «l'uomo diventa preghiera incarnata.

5. Ascesi nel possesso e nell'uso dei beni

Se «avere piu del necessario ¢ rubare ai poveri», l'uso dei beni esige discernimento dettato da spirito
di sobrieta e da capacita di accontentarsi (I’«autarchia» di cui parla san Paolo, 2Cor 9,8 ¢ 1 Tm 6,
6; cf Fil 4,12). Tra i beni includiamo non solo le realta materiali, ma anche il tempo e i vari mezzi,
di trasporto, di comunicazione sociale, il modo di visitare la gente, di partecipare in atti sociali, ecc.
Chi non dispone di «spazi di povertay, non sara mai aperto a Dio e al prossimo. Qui si inserisce il
discorso sul digiuno, che «purifica, riposa e rinnova l'organismo senza renderlo malato e accresce la
capacita di accoglienza e di serenitay.

6. Ascesi dell'ascolto e dell'accettazione dell'altro

Ascolto come capacita di porsi in sintonia con I'altro e di capirne il complesso linguaggio verbale e non
verbale. Accettazione come rapporto incondizionato di amore. «Quando uno vede tutti gli uomini buoni e
nessuno gli appare come cattivo, allora si puo affermare che egli € un puro di cuore» (sant'Isacco di
Ninive) e sara capace di dire a ogni persona che incontra: «Mia gioia!» (san Serafino di Sarov).

Infatti, «chi ¢ purificato vede I'anima del fratello» e puo fare sua l'espressione di Gesu: «Hai visto il
tuo fratello, hai visto il tuo Dio». In effetti, quando si guarisce la memoria delle ferite ricevute, il
cuore si apre a Dio, al suo ricordo costante, vive Dio; e vivendo Dio, si acquista uno sguardo
benevolo su tutte le persone, cose o circostanze.

7. Ascesi nelle realta della vita

Quest’aspetto dell’ascesi include: lavoro e fatica e complessita della vita quotidiana; contrarieta
fisiche, psichiche e spirituali; difficolta ambientali; umiliazioni, ecc. «Le penitenze piu indicate per
il nostro tempo sono probabilmente la preoccupazione per la gentilezza e la proprieta, una buona
igiene e una giusta misura di cibo e di sonno, poveri ma sufficienti, lo sforzo prodotto per dominare



la febbre del lavoro e riservarsi tempi di silenzio e di preghiera, la preoccupazione per la felicita
dell'altro e lo zelo nel rendergli servizi, piccoli e grandi» (L. Leloir).

«La mortificazione attuale ¢ la liberazione da ogni bisogno di doping: velocita, rumore, eccitanti,
droghe, alcoolici di ogni specie. L'ascesi ¢ piuttosto il riposo imposto, la disciplina della calma... ma
soprattutto la facolta di percepire la presenza degli altri. Il digiuno ¢ la rinuncia lieta al superfluo, la
condivisione di questo con i poveri; un equilibrio sorridente, naturale, tranquillo» (P. Evdokimov).
Ricordare che «non si € temperanti se non si ¢ in qualche misura astinenti» (P. Gazzola).

8. Ascesi della spoliazione dell 'ego

vissuta attraverso il riferimento alla propria guida spirituale, in atteggiamento di umilta e di
devozione. Si tratta di compiere 'uscita dalla propria soggettivita. V. E. Frankl ha fatto giustamente
notare che «l'autorealizzazione non ¢ il fine ultimo dell'uvomo. Egli si realizza solo nella misura in
cui realizza un valore nel mondo». Potremmo ricordare a questo proposito un'affermazione di
Marcello Candia, che ha consacrato la propria esistenza ai lebbrosi: «II cristiano non ¢ chiamato a
sentirsi realizzato, ma ad amarey.

Sulla via del superamento delle proprie chiusure, per uscire dal pericolo di ripiegarsi su se stesso, per
essere guidato attraverso sentieri sicuri e non illusori o dannosi, ¢ indispensabile la presenza di un
«terapeuta di Dioy, di una guida, di un «amico spirituale». Specchio impietoso che smaschera e mette a
nudo, chirurgo che opera senza anestetici, perché vuole realmente comunicare con la nostra malattia: ecc.,
il padre spirituale, «la cui vera funzione - ¢ stato affermato paradossalmente - ¢ quella di insultarti».
«Aprirsi e abbandonarsi sono la necessaria disposizione per operare con un amico spirituale. Questa
schiacciante apertura ¢ la vera amicizia» che fa crescere insieme nella vita ulteriore (Chogyam Trungpa).

La ricerca del padre spirituale va di pari passo con la consapevolezza che Dio «volle lasciare I'uvomo
in mano al proprio consiglio» (Gaudium et spes, 17) e lo guida attraverso il suo Spirito che ¢ il
«maestro interiore» (cf 1Gv 2, 27) di ogni creatura. Ne segue che il padre spirituale ¢ chiamato a far
emergere e ad aiutare a discernere la voce della coscienza e quella dello Spirito.

Ego:

Indica ’'uomo egocentrico che vive a porte chiuse, ripiegato su se stesso e guidato esclusivamente o
prevalentemente da esigenze di appagamento, piacere, successo, prestigio, affermazione, sicurezza.
Si oppone al vero o o sé, che ¢ ’'uomo libero interiormente, affrancato dall’illusione
dell’egocentrismo e aperto al mondo, agli altri, a Dio.

V. EFFETTI DELL'ASCESI

Effetto primario del cammino spirituale, mediante la vita ascetica, € purificare il cuore e progredire
nella perfezione della carita, che ¢ ’'unica realta destinata a rimanere, perché sfocia nell’Eternita.
L'ascesi ¢ la prima forma di carita; essa, infatti, si traduce sempre in carita e si mette a servizio della
carita, espandendosi in una triplice direzione: ’'uomo, gli altri, Dio.

1. L’uomo in relazione con se stesso: Mt 10, 39; 16, 25-26; 18, 8-9; 19, 12; 22, 39

Secondo Matteo, 1'ascesi come amore verso noi stessi, si esprime in termini molto crudi, occorre
procedere a una serie di «amputazioni» per non trasformare noi stessi e tutte le nostre potenzialita in
strumenti di male (il vangelo parla di «scandalo», ostacolo al compimento del bene):

- cavarsi 'occhio destro (5, 29; 18, 9)

- amputarsi la mano (5, 30; 18, 8)

- amputarsi il «piede» (18, 8), che € un eufemismo per «il sesso», € dunque farsi eunuchi per il
Regno (19, 12)



- perdere la vita (10, 39; 16, 25)

- lasciare case e campi (19, 29)

- padre e madre (10, 37)

- fratelli e sorelle (19, 29)

- moglie (e marito) (Lc 14, 26) — figli e figlie (10, 37).

Giovanni, riassume quanto detto sopra con I’immagine del chicco di grano: «Se il chicco di grano

caduto in terra non muore, rimane solo; se invece muore, produce molto frutto. Chi ama la sua vita
la perde e chi odia la sua vita in questo mondo, la conservera per la vita eterna» (Gv 12, 24-25).

Si tratta di scoprire ed entrare nella dinamica della grande e costante legge della vita: «Muori e
divieni...»(cfr. RV 35.3):

- la pianta esiste, perché il seme ha accettato di morire nel terreno;

- 10 esisto, perché sono «mortoy» alla vita ben protetta del grembo materno per aprirmi il varco di
una esistenza nuova;

- continuo a vivere, perché tante cose in me muoiono e si rigenerano, attraverso vari processi, tra cui
il piu evidente ¢ quello del respiro;

- risorgero alla vita eterna se muoio a quella presente.

Giovanni completa questa prospettiva che vede I’uomo impegnato nel cammino ascetico in prima
persona, sottolineando I’iniziativa divina: ¢ Dio stesso che prende l'iniziativa di «potare il tralcio
perché fruttifichi di pit» (Gv 15, 2). Non si tratta piu di ascesi "attiva", ma "passiva", e cio¢
ricettiva: le parti s’invertono ed € Dio stesso che opera direttamente nella sua creatura, purché essa
ne accetti I'azione e la assecondi.

Evidentemente entrambe le prospettive, d’impegno ascetico e di superamento dell'ascesi
nell'abbandono in Dio, sono legittime. Esse non si escludono, ma si integrano.

2. L’uomo in relazione con gli atri: Mt 5, 44-46; 7, 12; 18, 10; Gv 13, 34-35; 15, 13

11 cristiano, impegnato a camminare verso la perfezione della carita, riconosce che Dio ¢ attivamente
presente anche negli altri e nel mondo, che il suo Cuore palpita di amore per ogni essere umano;
sintonizzandosi con questi palpiti, si apre alla solidarieta benevolente, cio¢ a quell’atteggiamento interiore
che lo spinge ad amare gli altri con lo stesso amore di Dio, desiderando la loro felicita ed impegnandosi
disinteressatamente per la loro salvezza. L’ascesi cosi lo aggancia alla vita e lo restituisce rinnovato
all’amore dei fratelli, perché vive in mezzo a loro facendo suoi gli atteggiamenti del Cuore di Gesu verso
’umanita; atteggiamenti che si esprimono nell’universalita del suo amore per il mondo e nel suo
coinvolgimento nel dolore e nella poverta degli uomini (cf Gv 3, 16; 2Cor 5, 14-15; Fil 2, 5ss). Quando
vivi tenendo lo sguardo fisso su Gesu, il suo sguardo mistico e invisibile si imprime segretamente nel tuo
essere interiore e ricevi le qualita cioe il riflesso della sua dolcezza e bonta infinita e lo splendore del suo
volto (S14, 7). Diventi allora per gli altri un raggio di questa luce, che illumina e riscalda.

Un cammino spirituale, quando ¢ autentico, non ci allontana dagli altri, anzi ci spinge verso di essi.

L autentico uomo spirituale porta nel cuore gli uomini ricevuti in dono da Dio come fratelli e compagni di
viaggio nel pellegrinaggio terreno, e porta Dio agli uomini, cio¢ santifica o consacra il mondo. Come
peccatore che ha ottenuto da Dio il dono di riconoscere 1 propri peccati, sa riconoscere nell’altro
I’'immagine di Dio che tutti portiamo impressa e la fa emergere sul peccato che la nasconde; vive in
solidarieta benevolente con I'umanita facendosi collaboratore dello Spirito Santo, affinché conceda a tutti
il dono del ripristino della propria condizione di figli che gridano “Abba, Padre”.

Questa solidarieta benevolente ci fa, per tanto, sentinelle per la vita dell’umanita: “Figlio
dell’uomo, ti pongo come sentinella nella casa d’Israele” (Ez 3, 16); € un modo di rispondere con
responsabilita alla domanda di Dio “Dov’¢ tuo fratello?”’; nello stesso tempo, aumenta il numero dei
membri attivi all’interno della Chiesa e della famiglia umana.



Cosi per mezzo della solidarieta benevolente,

- sei costituito apostolo del messaggio di salvezza per tutti 1 peccatori, vicini e lontani, che hai incontrato
nella tua vita o che mai hai conosciuto: “Andate e fate discepole tutte le nazioni” (Mt 28, 19);

- ti fai sacerdote, nel senso che sei responsabile della salvezza degli altri e capace — nell’amore, nel
dono di te stesso e nella partecipazione nel sacrificio e nel sacerdozio di Cristo — di liberarli dalla
condanna a morte dovuta al peccato;

- ti fai riparatore con Cristo. Riparare ¢ un’azione positiva di ricostruzione di cio che rimase
danneggiato o distrutto. E effettuare un restauro. E rifare qualcosa che ¢ stato disfatto. L’ascesi
cristiana nella sua dimensione di riparazione ¢ ottimista, suscitatrice di speranza, costruttiva.
Coltivare lo spirito riparatore e praticare la riparazione ¢ assumere la missione d’infermiere o
medico per curare le infermita del peccato. Riparare ¢ amare. «E I’amore “sino alla fine” (Gv 13,1)
che conferisce al sacrificio di Cristo valore di redenzione... Egli ci ha tutti conosciuti e amati
nell’offerta della sua vita» (CCC. 616). Riparare ¢ collaborare con Gesu perché dove c’¢ il male
regni il bene (Rm 12, 21), dove abbonda il peccato sovrabbondi la grazia (Rm 5, 20). In questo
contesto di riparazione nasce la preghiera di San Francesco:

“Signore, fa di me uno strumento della tua pace.
Dov’e odio, che io porti [’amore.

Dov’e offesa, che io porti il perdono.

Dov’e discordia, che io porti ['unione.

Dov’e errore, che io porti la verita.

Dov’e tenebra, che io porti la luce.

Dov’e disperazione, che io porti la speranza.
Dov’e tristezza, che io porti la gioia.

Dove sono tenebre, che io porti la luce”.

Riparare ¢& unirci a Gesu Cristo, all’ Agnello di Dio che toglie il peccato del mondo. E dire con Paolo:
Completo cio che manca alla riparazione di Cristo nel suo corpo, che ¢ la Chiesa (cft. Col 1, 24).

Riparare ¢ unirci al Cuore di Gesu mediante la nostra consacrazione missionaria mediante la
professione religiosa con 1 tre voti di castita, poverta e obbedienza, vedendo in essi una terapia per il
mondo. Ed ¢ unirci a Lui nel nostro apostolato missionario.

In fondo, la riparazione € una risposta all’«ho sete» del Cuore Trafitto del Buon Pastore che ¢
venuto perché tutti abbiamo vita e 1’abbiano in abbondanza. Per san Daniele Comboni, 1’essere
riparatore con Cristo significo vivere per realizzare un piano missionario, che si concretizzo nel
«Piano per la rigenerazione dell’ Africa». Per Comboni, il Cuore di Gesu palpitd di amore anche per
1 Neri dell’ Africa Centrale. Per questo, al sintonizzarsi con quel palpito del Cuore di Gesu si mette a
sua disposizione per la rigenerazione di quel popolo.

Infine, un’autentica spiritualita benevolente ¢ una spiritualita sociale ed ecologica, perché non ¢ mai
dissociabile dalla responsabilita morale cio che pensiamo, diciamo, decidiamo, facciamo o, o al contrario,
sfuggiamo. Questo vale sempre, e vale in proporzione alla serieta delle questioni in gioco, nel contesto
della vita sociale e della cura dell’ambiente, oggi sottoposto a una azione collettiva devastante. Una
spiritualita avulsa dal reale, compreso quello sociale e politico, ¢ di natura sua falsa, si coltiva
nell’illusione di una presenza con cui non ¢ mai entrata realmente in contatto, allo stesso modo come non
si da nessun contatto con cio che rimane vana fantasia (Mons. Mariano Crociata).

3. L’uomo in relazione con Dio: - amarLo e lasciarsi amare da Lui: Mt 22, 37

Meta ultima del cammino spirituale ¢ giungere all’amore con Dio, all’unione di noi povere creature,
con I’Essere creatore e ordinatore di tutto, che Gesu ci ha insegnato a chiamare Padre.

Il cammino spirituale ¢ una continua ricerca di Dio, un perenne andare oltre attraverso il processo
ascetico-mistico, per riposare nell’approdo infinito del suo amore, che consiste nell’amare Dio e nel
lasciarsi amare da Lui. Inoltrandoci nel cammino della ricerca di Dio, ci troviamo sempre piu



coinvolti nell’esperienza che «Dio mi ama» e quindi attende la mia risposta, e io stesso al meno a
volte sento palpitare il mio cuore per amore di Dio.

Nella risposta all’amore di Dio, il credente trova la sua unita, perché tutto il suo essere ne ¢
coinvolto: «cuore, anima e mentey, il «te stesso» insomma, e quindi la coscienza, I’essere vitale
fisico e interiore, pensiero ed azione. L’amore per Dio e per il prossimo, per tanto, ¢ la chiave di
volta dell’esistenza umana che cerca Dio e si lascia amare da Lui.

P. Carmelo Casile

Venegono Superiore, 3 Novembre 2005 / Casavatore, Novembre 2022.



	L’itinerario spirituale del discepolo missionario  P. Carmelo Casile
	1. Ascesi della conoscenza di sé
	2. Ascesi dell'unificazione interiore 
	3. Ascesi della verginità del cuore o dell'integrità della vita 
	4. Ascesi della preghiera 
	5. Ascesi nel possesso e nell'uso dei beni 
	6. Ascesi dell'ascolto e dell'accettazione dell'altro 
	7. Ascesi nelle realtà della vita 
	8. Ascesi della spoliazione dell 'ego


