https://comboni2000.org FP 2022

Formation Permanente — Frangais 2022

LA PORTE DE LA CHARITE
- Troisieme Prédication d'Avent 2022 -
Raniero Cantalamessa

Un Dieu a aimer ou un Dieu qui aime ?

« Portes, levez vos frontons, élevez-vous, portes éternelles : qu’il entre, le roi de gloire ! » Saint
Pére, Révérend Peres, fréres et sceurs, dans notre but d’ouvrir les portes au Christ qui vient, nous sommes
arrivés a la porte la plus intime de notre « chateau intérieur », celle de la vertu théologale de charité.

Mais que signifie « ouvrir au Christ la porte de I’amour » ? Cela signifie-t-il que nous prenions
I’initiative d’aimer Dieu ? C’est ainsi que les philosophes paiens auraient répondu, selon la conception
qu’ils avaient de ’amour de Dieu. « Dieu », disait Aristote, « meut le monde en tant qu’aimé ». En
tant qu’aimé, remarquez bien, pas en tant qu’aimant ! Cette vision philosophique a été complétement
renversée dans le Nouveau Testament :

Voici en quoi consiste [’amour : ce n’est pas nous qui avons aimé Dieu, mais c¢’est lui qui nous
a aimés, et il a envoye son Fils [...] Quant a nous, nous aimons parce que Dieu lui-méme nous a
aimes le premier. (1 Jn 4, 10. 19)

Henri de Lubac écrit : « Il faut que le monde le sache : la révélation de I’ Amour bouleverse tout
ce qu’il avait congu de la divinité ». A ce jour, on n’a pas fini (et on ne finira jamais) de tirer toutes les
conséquences de la révolution évangélique sur Dieu comme amour. L’Esprit Saint — nous enseigne
saint Irénée — rajeunit continuellement le trésor de la révélation, ainsi que le vase qui le contient, qui
est la tradition de I’Eglise. Avec son aide, essayons de comprendre quelle est, & propos de la vertu
théologale de charité, la conséquence a découvrir et surtout a vivre.

Il existe d’innombrables traités sur le devoir et les degrés de I’amour de Dieu, c’est-a-dire sur le
« Dieu a aimer », De diligendo Deo ; je ne connais aucun traité sur le Dieu qui aime ! La Bible est,
elle-méme, un traité sur le Dieu qui aime ; mais, malgré cela, presque toujours, quand on parle de «
I’amour de Dieu », Dieu est 1’objet et non le sujet de la phrase.

Or, il est bien vrai qu’aimer Dieu de toutes ses forces est « le premier et le plus grand
commandement ». C’est certainement la premiere chose dans 1’ordre des commandements ; mais
I’ordre des commandements n’est pas le premier ordre, celui qui se trouve au-dessus de tout ! Avant
I’ordre des commandements, il y a ’ordre de la grace, c’est-a-dire de I’amour gratuit de Dieu. Le
commandement lui-méme est fondé sur le don ; le devoir d’aimer Dieu se fonde sur le fait d’étre aimé
par Dieu : « Nous aimons parce qu’il nous a aimés le premier », vient de nous rappeler 1’évangéliste
Jean. C’est la nouveauté de la foi chrétienne par rapport a toute éthique fondée sur le « devoir » ou «
I’impératif catégorique ». Nous ne devons jamais perdre cela de vue.

Nous avons cru en 'amour de Dieu

Ouvrir la porte de I’amour au Christ signifie donc une chose bien précise : accueillir I’amour de
Dieu, croire en I’amour. « Nous avons reconnu 1I’amour que Dieu a pour nous, et nous y avons cru »,
écrit Jean dans le méme contexte (1 Jn 4, 16). Noél est la manifestation — littéralement, 1’épiphanie —
de la bonté et de I’amour de Dieu pour le monde : « Car la grace de Dieu s’est manifestée (epephane)
pour le salut de tous les hommes » écrit saint Paul. Et encore : « Dieu, notre Sauveur, a manifesté sa
bonté et son amour pour les hommes. » (Tt 2, 11 ; 3, 4)

La chose la plus importante a faire a Noél est de recevoir avec émerveillement le don infini de
I’amour de Dieu. Lorsque I’on recoit un cadeau, ce n’est pas délicat de présenter immédiatement de
I’autre main son propre cadeau, peut-étre préparé a 1’avance. On donne inévitablement 1’impression
de vouloir s’acquitter immédiatement. Il faut d’abord honorer le cadeau que 1’on recoit et celui qui



I’offre, avec étonnement et gratitude. Ensuite — presque honteux et avec pudeur — on peut ouvrir son
cadeau, comme si ce n’était rien en comparaison de ce que 1’on a recu. (Vis-a-vis de Dieu, notre don
vaut, en réalité, moins que rien !).

Ce que nous devons faire, avant tout, a Noél, c’est croire a I’amour de Dieu pour nous. L’acte
traditionnel de charité, du moins quand on le récite de maniére privée et personnelle, ne devrait pas
toujours commencer par les mots : « Mon Dieu, je t’aime de tout mon cceur », mais quelque fois, «
Mon Dieu, je crois de tout mon ceeur que tu m’aimes ».

Cela semble facile. Au contraire, c’est I'une des choses les plus difficiles au monde. L’homme
est plus enclin a étre actif que passif, a faire plutét qu’a se laisser faire. Inconsciemment, nous ne
voulons pas étre débiteurs, mais créanciers ; nous voulons I’amour de Dieu, oui, mais comme une
récompense, plutét que comme un don. Ainsi, cependant, un glissement et un renversement s’opérent
insensiblement : a la premicre place, au sommet de tout, a la place du don, on met le devoir ; a la
place de la gréce, la loi ; a la place de la foi, les ceuvres.

« Nous avons cru a I’amour ! » : voila un cri pour lequel il faut rassembler toutes ses forces et se
faire violence. J’appelle cela la « foi incrédule » : une foi qui ne sait pas se rendre compte de ce a quoi
elle croit, méme si elle le croit. Dieu — I’Eternel, I’Etre, le Tout — m’aime et prend soin de moi, petit
rien perdu dans I’'immensité de I'univers et de I’histoire ! « Faire naufrage dans cette mer m’est doux
», devrions-nous nous exclamer avec le pocte Leopardi .

11 faut devenir des enfants pour croire en ’amour. Les enfants croient a I’amour, mais pas sur la
base d’un raisonnement. Par instinct, par nature. IIs naissent pleins de confiance dans 1I’amour de leurs
parents. Ils demandent a leurs parents les choses dont ils ont besoin, peut-étre méme en tapant des
pieds, mais le présupposé tacite n’est pas qu’ils les ont méritées ; c’est qu’ils sont des enfants et qu'un
jour ils hériteront de tout. C’est notamment pour cette raison que Jésus recommande si souvent de
devenir comme des enfants afin d’entrer dans son Royaume.

Mais il n’est pas facile de redevenir des enfants. L expérience, I’amertume, les déceptions de la
vie nous rendent prudents, méfiants, parfois cyniques. Nous ressemblons tous un peu a Nicodéme. «
Comment un homme — pensons-nous — peut-il naitre de nouveau quand il est vieux ? » (Jn 3, 4)
Comment pouvons-nous renaitre, redevenir enthousiastes, nous émerveiller 8 No€l comme des enfants
? Mais qu’a répondu Jésus a Nicodéme ? « Amen, amen, je te le dis : personne, a moins de naitre de
I’eau et de I’Esprit, ne peut entrer dans le royaume de Dieu ». (Jn 3, 5)

Ceci n’est pas le résultat d’un effort humain, d’un veeu pieux ou d’une excitation du cceur, c’est
I’ceuvre du Saint-Esprit. Jésus ne parle pas ici que du baptéme, du moins pas uniquement du baptéme
d’eau. Il s’agit d’une renaissance et d’un baptéme « dans I’Esprit », ou « d’en haut » (Jn 3, 3), qui peut se
reproduire plusieurs fois au cours de la vie. C’est ce que les apotres et les disciples vécurent a la Pentecote
et ce & quoi nous devrions nous aussi aspirer pour connaitre dans une certaine mesure cette « nouvelle
Pentecdte » que le saint pape Jean XXIII demanda a Dieu pour toute I’Eglise lorsqu’il annonga le Concile.

L’essence de la Pentecote se résume dans ces mots du verset 4 du deuxiéme chapitre des Actes
des Apotres : « Tous furent remplis d’Esprit Saint ». Que signifie cette courte phrase, que nous avons
entendue des milliers de fois ? « IIs furent tous remplis du Saint-Esprit », d’accord, mais qu’est-ce que
le Saint-Esprit ? C’est I’amour — dit la théologie — dont le Pére aime le Fils et dont le Fils aime le
Pére. Plus librement, nous disons, c’est la vie, la douceur, le feu, la béatitude qui circule dans la
Trinité, car I’amour est tout cela ensemble et a un degré infini.

Dire, par conséquent, que « tous furent remplis du Saint-Esprit » revient a dire que tous furent
remplis de I’amour de Dieu. Ils firent I’expérience bouleversante d’étre aimés de Dieu. En mourant, le
Christ avait détruit le mur de séparation que constituait le péché, et I’amour de Dieu pouvait enfin se
déverser sur les apotres et les disciples, les submergeant dans un océan de paix et de bonheur. En
disant que « I’amour de Dieu a été répandu dans nos cceurs par I’Esprit Saint qui nous a été¢ donné »
(Rm 5, 5), saint Paul ne fait que décrire — de maniere plus synthétique que narrative — I’événement de
la Pentecdte, actualisé pour chacun dans le baptéme.



L’amour de Dieu a un aspect objectif que nous nommons grace sanctifiante, ou charité infuse,
mais il comporte aussi un élément subjectif, une répercussion existentielle, comme c’est dans la
nature méme de ’amour. Il ne s’agit pas, comme nous sommes amenés a le penser, de quelque chose
de purement objectif, ou ontologique, dont I’intéressé n’a aucune conscience. Le don du « cceur
nouveau » ne s’est pas fait sous anesthésie générale, comme les transplantations cardiaques
normales ! Nous le voyons dans le changement soudain qui s’opére en eux. Plus de peur, de rivalité,
de timidité ; des hommes nouveaux, préts a se lancer sur les chemins du monde et a donner leur vie
pour le Christ.

« La charité édifie »

Le discours sur la vertu théologale de I’amour ne s’arréte certainement pas a ce point. Ce serait
un discours inachevé, comme une protase qui ne serait pas suivie de 1’apodose. La protase est : « Si
Dieu nous a tant aimés... » ; I’apodose — ou conséquence — est : « nous aussi, nous devons I’aimer et
nous aimer les uns les autres ». Mais nous avons tellement d’occasions de parler de I’exercice de la
charité que, pour une fois, nous pouvons laisser de c6té le « devoir » pour ne nous occuper que du «
don ». Je me limiterai a quelques bréves considérations sur I’aspect social et ecclésial de la vertu
théologale de charité.

On dit d’elle qu’elle « édifie » : « la connaissance enfle, la charité édifie » (1 Co 8, 2). Elle
construit d’abord I’édifice de Dieu qu’est I’Eglise. « Au contraire, en vivant dans la vérité de I’amour,
nous grandirons pour nous élever en tout jusqu’a celui qui est la Téte, le Christ. Et par lui, [...] tout le
corps poursuit sa croissance, [...] Ainsi le corps se construit dans ’amour » (Ep 4, 15-16).

La charité est ce qui constitue la réalité invisible de I’Eglise, la societas sanctorum, ou
communion des saints, comme 1’appelle Augustin. C’est la réalité du sacrement (la res sacramenti), le
sens du signe qu’est I’Eglise visible. « La charité demeure », dit saint Paul (1 Co 13, 13). Elle est la
seule qui demeure. Lorsque les Ecritures, la foi, I’espérance, les charismes, les ministéres et tout le
reste cessent, la charit¢ demeure. Tout disparaitra, comme lorsque I’on enléve I’échafaudage qui a
servi a construire un batiment et que celui-ci apparait dans toute sa gloire.

Pendant un temps, dans 1’Antiquité, on avait ’habitude de désigner par le simple terme de
charité, agape, toute la réalité¢ de ’Eglise. Ce qui fait immédiatement penser a la célébre phrase de
saint Ignace d’Antioche : « L’Eglise de Rome est celle qui préside a la charité (agape) ». On emploie
cette expression en général en relation avec la primauté de Rome et du Pape. Mais elle n’énonce pas
seulement le fait de la primauté (« préside »), mais aussi sa nature, ou la maniere de 1’exercer (« dans
la charité »). C’est ce que I’Eglise de Rome a fait dans ses meilleurs moments et entend certainement
faire encore aujourd’hui, en choisissant — également dans la nouvelle constitution Praedicate
Evangelium — le dialogue fraternel, la synodalité et le service comme méthode de gouvernement.

La charité, cependant, ne construit pas seulement la société spirituelle qu’est I’Eglise, mais aussi
la société civile. Dans son ceuvre La Cité de Dieu, saint Augustin explique que deux cités coexistent
dans I’histoire : la cité de Satan, symbolisée par Babylone, et la cit¢ de Dieu, symbolisée par
Jérusalem. Ce qui distingue les deux sociétés, c’est I’amour différent qui les motive. La premicre a
pour mobile I’amour de soi-méme poussé jusqu’au mépris de Dieu (amor sui usque ad contemptum
Dei), la seconde a pour mobile ’amour de Dieu poussé jusqu’au mépris de soi-méme (amor Dei
usque ad contemptum sui) .

L’opposition, dans ce cas, se situe entre ’amour de Dieu et ’amour de soi-méme. Dans une
autre ceuvre, cependant, saint Augustin corrige partiellement cette opposition, ou du moins la
rééquilibre. La véritable contraposition n’est pas entre I’amour de Dieu et I’amour de soi. Ces deux
amours, bien compris, peuvent — et méme doivent — exister ensemble. Non, la véritable opposition est
celle interne a ’amour de soi, et c’est la contradiction entre I’amour exclusif de soi — ’amor privatus,
comme il I’appelle -, et ’amour du bien commun — I’amor socialis . C’est ’lamour privé — c’est-a-dire
I’égoisme — qui crée la cité de Satan, Babylone, et c’est I’amour social qui crée la cité de Dieu ou
regnent la concorde et la paix.



Le sentiment social est né sur un sol irrigué par 1’Evangile, et il est étrange que, dans les temps
modernes, on se soit servi de cette conquéte comme un argument a jeter a la face du christianisme.
Dans les premiers siécles et tout au long du Moyen-Age, le moyen par excellence pour agir dans la
sphére sociale et aller vers les pauvres était I’aumone. Voila une valeur biblique qui conserve toujours
sa pertinence. On ne peut cependant plus la proposer comme la maniére ordinaire de pratiquer
I’amour social, ou I’amour du bien commun, car elle ne sauvegarde pas la dignité du pauvre et elle le
maintient dans son état de dépendance.

Il revient aux politiciens et aux économistes d’initier des processus structurels qui réduiront
I’écart scandaleux entre un petit nombre de mégariches et le nombre incalculable de déshérités de la
planete. Il revient aux chrétiens — comme moyen ordinaire — de créer dans le coeur de ’homme les
conditions pour que cela advienne. Pour ceux qui sont engagés dans le social, il s’agit de promouvoir
ce qu’on appelle la « doctrine sociale de I’Eglise ». Pour les entrepreneurs chrétiens, par exemple, il
s’agira de créer des emplois, comme I’a redit le Saint-Pére au cours de la rencontre d’Assise en
septembre dernier aux jeunes économistes qui s’inspirent de son enseignement.

Seul 'amour peut nous sauver

Avant de conclure, je voudrais mentionner un autre effet bénéfique de la vertu théologale de
charité sur la société¢ dans laquelle nous vivons. La grace, dit un célébre axiome théologique, suppose
la nature, ne la détruit pas, mais la perfectionne . Appliqué a la troisieme vertu théologale, cela
signifie que la charité suppose la capacité et la prédisposition naturelle de I’étre humain a aimer et a
étre aimé. Cette capacité peut nous sauver aujourd’hui d’une tendance lourde qui conduirait, si elle
n’est pas corrigée, a une véritable « déshumanisation ».

I1'y a quelques années, j’ai participé a un débat public a Londres. Le modérateur posait une série
de questions & un certain nombre de théologiens, dont un professeur de théologie de I’université
américaine de Yale, un évéque et un théologien anglican, et moi-méme. La question cruciale était la
suivante. Aprés avoir remplacé les capacités opérationnelles de 1’homme par des robots, la
technologie est maintenant sur le point de remplacer également ses capacités mentales par
I’intelligence artificielle. Que reste-t-il donc a 1’étre humain de propre et d’exclusif ? Y a-t-il encore
une raison de le considérer a part dans 1'univers ? Est-il encore indispensable, ou n’est-il pas plutot
nuisible, a la nature ?

Quand ce fut mon tour de répondre, dans mon pauvre anglais approximatif, j’ajoutai une simple
réflexion. On travaille, leur dis-je, a un ordinateur qui pense ; mais pouvons-nous imaginer un
ordinateur qui aime, qui compatit a nos peines et se réjouit de nos joies ? Nous pouvons concevoir une
intelligence artificielle, mais pouvons-nous concevoir un amour artificiel ? C’est peut-étre alors
précisément la qu’on doit situer le spécifique de I’humain et son attribut inaliénable. Pour un croyant
biblique, il y a une raison a cela : c’est que nous avons €été créés a I'image de Dieu, et « Dieu est
amour » ! (1 Jn 4, 8)

Malgré toutes nos erreurs et nos méfaits, nous, étres humains, ne sommes pas — et ne serons
jamais — de trop sur terre ! Au terme de ses réflexions philosophiques sur le danger de la technologie
pour I’homme moderne, Martin Heidegger, jetant presque 1’éponge, s’exclame : « Seul un dieu peut
nous sauver ! » Nous pouvons paraphraser : seul ’amour peut nous sauver ! L’amour de Dieu,
cependant, certainement pas le notre.

« Il nous est né un Enfant »

Tournons maintenant nos pensées vers Noé€l qui est a nos portes. Avec la venue du Christ, le
grand fleuve de I’histoire est arrivé a une « écluse » et repart a un niveau supérieur. « Les choses
anciennes ont disparu, voici que des choses nouvelles sont nées » (2 Co 5, 17). Le grand « fossé » qui
séparait Dieu de ’homme, le Créateur de sa créature, est comblé. Ce n’est pas pour rien que ’histoire
humaine se divise des lors en « avant le Christ » et « apres le Christ ».



Il y a des cartes de Noél naives, mais ayant une signification profonde. On y voit I’Enfant Jésus,
pieds nus dans la neige et une petite lanterne a la main, de nuit ; il attend devant une porte a laquelle il
a frappé. Les paiens imaginaient I’amour comme un enfant auquel ils donnaient le nom d’Eros.
C’¢était une représentation symbolique, voire purement et simplement une idole. Nous savons que
I’amour est effectivement devenu un enfant, qu’il est désormais une réalité, un événement, voire une
personne. « L’amour du Pére s’est fait chair », c’est ainsi qu’un auteur du [Iéme siécle paraphrasait le
verset de Jean 1, 14 . L’amour s’est en effet fait enfant : I’enfant Jésus.

« Voici que je me tiens a la porte, et je frappe. Si quelqu’un entend ma voix et ouvre la porte,
j’entrerai chez lui ; je prendrai mon repas avec lui, et lui avec moi ». (Ap 3, 20) Ouvrons la porte de
notre coeur a cet Enfant qui frappe. La plus belle chose que nous puissions faire a Noél n’est pas,
disais-je, d’offrir quelque chose a Dieu, mais d’accueillir avec émerveillement le don que Dieu le Pere
fait au monde de son propre Fils.

Une légende raconte que parmi les bergers qui allerent voir I’Enfant dans la nuit de Noél, il y en
avait un, tout jeune, et si pauvre qu’il n’avait rien a offrir a sa Meére ; du coup, il se tenait a 1’écart,
honteux. Tous se battaient pour donner leur cadeau a Marie. Cette derniere n’arrivait pas a les prendre
tous, car elle tenait I’Enfant Jésus dans ses bras. Voyant a coté d’elle le petit berger aux mains vides,
elle prit I’Enfant et le lui mit dans les bras. Sa chance a lui était de ne rien avoir. Qu’elle puisse étre
aussi la notre !

Unissons-nous a I’émerveillement et a la joie de la liturgie qui, a Noél, reprend — comme un fait
accompli et non plus comme une simple prophétie — les paroles d’Isaie (9, 5) :

« Oui, un enfant nous est ne,

un fils nous a été donnée !

Sur son épaule est le signe du pouvoir ;
son nom est proclamé :

« Conseiller-merveilleux,

Dieu-Fort,

Pere-a-jamais,

Prince-de-la-Paix ».

Saint Pére, Révérend Péres, fréres et sceurs, JOYEUX NOEL !

Traduction Frangaise de Cathy Brenti, de la Communauté des Béatitudes.

1.Aristote, Métaphysique, XII, 7, 1072b.

2.Henri de Lubac, Histoire et Esprit, Aubier, Paris 1950, ch. 5.
3.Giacomo Leopardi, L’infini, La Pionniere 2018.

4.1gnace d’Antioche, Lettre aux Romains, salutation initiale.
5.Augustin, De Civitate Dei, 14, 28.

6.Cf. Augustin, De Genesi ad litteram, 11, 15, 20.

7.Cf. Thomas d’Aquin, S. Th. I, q. 2. a. 2 ad 1 (gratia [praesupponit] naturam); I, q. 1, a. 8, ad 2
(gratia non tollit naturam, sed perficit).

8 Martin Heidegger, Antwort. Martin Heidegger im Gesprich, Gesamtausgabe, vol. 16,
Frankfurt 1975.

9.Evangelium Veritatis, 23; I Vangeli gnostici, a cura di L. Moraldi, Milano, Adelphi, 19

www.cantalamessa.org



	Formation Permanente – Français 2022
	LA PORTE DE LA CHARITÉ - Troisième Prédication d'Avent 2022 - 
Raniero Cantalamessa
	Un Dieu à aimer ou un Dieu qui aime ?
	Nous avons cru en l’amour de Dieu
	« La charité édifie »
	Seul l’amour peut nous sauver
	« Il nous est né un Enfant »


