
https://comboni2000.org FP português 10/2020

Formação Permanente - Português

Meditações de Advento 

1. Advento: saudades do futuro

Advento é tempo de espera, de vigilância, de preparação e de chegada. É o tempo litúrgico
onde o suspiro de expectativa e de esperança não fica sem resposta. O Advento é um brado de esperança.
“O ar está cheio de nossos gritos” (Beckett). A Vinda de Cristo é, portanto, o grande evento que agita os
corações, sacode as inteligências, inquieta as pessoas, move as estruturas...Toda a nossa vida se transforma
na história de uma espera e de um encontro surpreendente.  Quem vive o clima do Advento não é
prisioneiro da “cotidianidade”: mantém o olhar fixo no horizonte, para a consolação, para a revelação da
glória de Deus. Se o presente é sem sol, ele está seguro da aurora.

“O futuro é ilusão temperada na fé. Deste, nada se sabe e, no entanto, tudo se espera: o
amor ávido, o bem-estar diletante, a irrupção final e feliz do ser que somos e não temos sido” (Frei
Betto). Advento é sempre tempo de redescobrir quem somos, o que queremos e para onde vamos. A
“mística da gravidez” perpassa todo este tempo, criando em nós uma atitude permanente de espera e
fazendo-nos crer na força escondida da vida que continuamente está para nascer. Trata-se de um
tempo que alimenta em nós o desejo e a esperança de um “novo parto” da salvação de Deus.

Deus quebrará seu silêncio, a noite escura será iluminada, a primavera substituirá o inverno. O
cristão guarda em si o fogo do Espírito Santo, que o mantém sempre vivo, forte, aberto ao futuro. Ele não
olha o passado; vê longe e sonha grande. Porque está aberto ao Espírito, não permanece espectador passivo.

Podemos recordar a missão do sentinela, uma das figuras bem conhecidas na história do povo
do A.T.  Situado estrategicamente em lugares altos e de amplos horizontes, ele recebe a delicada
missão de observar, vigiar, discernir e anunciar, para defender a vida do povo .Tal missão implica
numa vigilância investigadora do horizonte, onde se fazem perceptíveis os “sinais”, ou até mesmo os
indícios de que algo importante para a vida do povo está prestes a acontecer.

Mas não basta captar os sinais.  O sentinela  deve interpretá-los, quando não são claramente
perceptíveis, no horizonte longínquo. Por isso, o sentinela está treinado para “olhar” a grandes distâncias,
para “olhar”  com precisão. Seu “olhar” investigador, aguçado pelo amor ao povo e a fidelidade à missão,
está em alerta permanente. “Em meu posto de espreita, meu Senhor, estou firme ao longo do dia, e no meu
posto de guarda, permaneço de pé noites inteiras” (Is. 21,8).

O  mais  específico  da  função  do  sentinela  é,  portanto,  a  capacidade  de  “olhar”
corretamente e de anunciar  o que vê, sem se deixar enganar pelas aparências ou por qualquer tipo
de  engano,  sempre  em  função  da  defesa  daqueles  que  dependem  da  sua  vigilante  perspicácia.
Testemunha fiel, que não se deixa comprar nem subornar, o sentinela é a visibilização da Misericórdia
de Javé para com o povo, em meio aos problemas e ameaças da sua história.

Esta atitude de permanente vigilância, de contínua conversão do olhar, é também constitutiva
da vocação cristã. Jesus a descreve com uma parábola, na qual a lâmpada acesa é o símbolo do olhar
transparente e vigilante que deve caracterizar seus seguidores chamados ao “banquete do Reino”.

Seguidores de Jesus, somos chamados a ser permanentemente, na Igreja e no mundo,
sentinelas do Reino, capazes de discernir com lucidez e perspicácia as interpelações e os desafios que
surgem no horizonte da história, e que podem ser ou “boa-nova” para o povo, ou “ameaça e atentado”
à sua vida e dignidade.

Cada momento histórico tem os seus “sinais”  que remetem a intervenções misericordiosas de
Deus na história dos povos. Devemos, portanto, viver a contínua “conversão do olhar”, que nos permita
enxergar e anunciar na arena da história, a presença das bem-aventuranças, a lógica maior do Reino de
Deus, os sinais da misericórdia infinita do Pai. A encruzilhada histórica que estamos vivendo parece pedir
com mais urgência tal atitude.



2

Vigiar não significa, portanto, passividade; é ousar renascer, advir, vir-de-novo, recomeçar...
Nessa vigilância vislumbramos detalhes decisivos: a vivência da ternura, a reinvenção da vida em cada
amanhecer, o criar asas e alçar vôo, o despertar de sonhos, a gratuidade amorosa, a alegria descontrolada...

Espera-se Jesus vivendo os valores que Ele encarnou: o cuidado dos pobres, a misericórdia
aos faltosos,  a tolerância  para com o diferente,  o pão de cada dia a todos, o coração dilatado à
misteriosa presença do Amor...  “O difícil é esperar. Desespêro é fácil, e é a grande tentação” (Péguy).

Um canto de fé e de esperança segura: esse é o sentido da existência cristã. Com essa espera
de Deus, com essa esperança, o cristão pode dar sabor à sua vida, muitas vezes modesta e simples. Ter
esperança é, essencialmente, busca incessante, luta por aquilo que não tem lugar agora, mas, acredita-
se, terá um dia.

A esperança tem suas raízes na eternidade, mas ela se alimenta de pequenas coisas. Nos
pequenos gestos ela floresce e aponta para um sentido novo. O Advento nos revela segredos futuros:
no ponto final seremos todos acolhidos por Aquele que nos quer “eternos”.  Porque Ele é “terno”. E
disso temos saudades.

Pe. Adroaldo, sj. 
www.domtotal.com

2. O advento é como uma cela (Bonhoeffer)

No meio da resistência nazista,  Dietrich Bonhoeffer,  mártir  cristão,  ofereceu três modelos
teológicos para o tempo cristão da espera.

Por Elisabeth Rain Kincaid

Em 21 de novembro de 1943, Dietrich Bonhoeffer escreveu uma carta desde a prisão de Tegel.
"Uma cela de prisão como esta é uma boa analogia para o Advento", disse ele. “Uma espera,
esperançosa, faz isso com todos - coisas insignificantes, detalhes – como a porta que está trancada e
só pode ser aberta do lado de fora”.

A comparação entre o Advento e uma cela de prisão pode parecer estranha. Evoca impotência,
talvez até desesperança.  No entanto, é esse tipo particular de espera que Bonhoeffer acredita que
melhor nos prepara para a vinda de Cristo.

Embora uma prisão nazista tenha lhe dado essa metáfora,  os sermões que escreveu durante
seu tempo de ministério ativo também apresentam uma visão semelhante da espera do Advento.
Nestes sermões, Bonhoeffer vê o tempo antes do Natal como uma expressão litúrgica aguçada da
tensão que supõem nossas vidas inteiras como cristãos. Celebrar o advento nos prepara para viver
como pessoas que romperam radicalmente com o mundo atual do pecado e da morte e também estão
se preparando para o futuro redimido que Deus já realizou em um sentido, o de Cristo. Por meio do
advento, aprendemos a viver nessas duas realidades simultâneas: já fomos libertos e, ainda assim,
nossa libertação ainda está por vir.

Os sermões de Natal e Advento de Bonhoeffer destacam três figuras que exemplificam a
vida em meio a essa tensão e, pelo exemplo,  podem nos guiar neste tempo especial.  Aprender a
esperar dessas figuras que o teólogo sugere não será nada afável e acolhedor, mas profundo, perigoso
e afetado pela tristeza e pela dor.

A primeira figura é Moisés. Este não é o triunfante Moisés liderando o povo de Israel através
de um Mar Vermelho milagrosamente separado ou o legislador Moisés carregando as tábuas de pedra
pela encosta da montanha. Pelo contrário, o Advento de Moisés é o encontrado em Deuteronômio 32,
48-52. Moisés sabe que a promessa de Deus será cumprida, mas também sabe que a promessa não
será cumprida em sua vida. Em vez disso, vai morrer no Monte Nebo, olhando através do rio para a
terra prometida. Este Moisés aparece a princípio como a própria antítese do Advento, visto que é
aquele para quem a promessa nunca é cumprida.



3

No entanto, Bonhoeffer encontra na experiência de Moisés uma expressão do nosso próprio
Advento e da nossa esperança. Assim como Moisés, sabemos que a promessa foi cumprida - Jesus
veio - mas ainda não completamente. Por meio do castigo de Moisés - sua morte antes de entrar na
Terra Prometida - também somos lembrados de que o Advento é um período de morte, julgamento
e arrependimento. Em uma inversão da ordem do mundo, passamos da morte ao nascimento e à
nova vida. Essa consciência de nossa própria morte e julgamento é crucial para entendermos que só
entramos na Terra Prometida devido à vitória de Deus, não à nossa própria vitória. Como Bonhoeffer
coloca, “Deus está conosco e não estamos mais desabrigados. Um pedaço do lar eterno é inserido em
nós”.

A segunda  figura  é  José. Como  Moisés,  José,  em certo  sentido,  viu  o  cumprimento  da
promessa de Deus. Ele confia em Deus e toma Maria, já grávida, como sua esposa. Em resposta, Deus
lhe promete o impossível: que Maria está “grávida do Espírito Santo” e o filho que carrega “salvará o
seu povo dos  seus  pecados” (Mt 1,21).  O nascimento  da criança  é  acompanhado por  anjos.  No
entanto, apesar da chegada do prometido Salvador, o anjo ordena que José corra de volta ao Egito, a
terra da escravidão de seu povo. Então José espera no Egito. Mesmo quando Deus lhe diz para voltar,
ele não o envia para Jerusalém, a terra da promessa, mas sim para o lugar mais insignificante da
Judéia - a cidade de Nazaré. Como Bonhoeffer escreve: “Foi para José, como para todo o mundo,
incompreensível que a pequena Nazareth fosse o destino do salvador do mundo”.

Toda a vida de José está marcada pela espera, e é através de sua fiel espera que as promessas
de Deus são mais completamente cumpridas. Ao sair do Egito, Jesus incorpora a libertação do povo
de Deus em sua própria vida e sua redenção salvífica final de todo o povo de Deus. Através de sua
vida entre os pobres, humildes e esquecidos em Nazaré, Jesus vive a vida de todos aqueles que são
humildes e esquecidos, a vida de todos aqueles que, como seu pai humano, esperam sem saber que a
consumação de Deus vem.

A terceira figura é Maria.  Bonhoeffer a descreve como a pessoa que “sabe melhor do que
ninguém o que significa esperar por Cristo”. Como pessoa, “ela experimenta em seu próprio corpo
que Deus faz coisas maravilhosas com os filhos dos homens, que seus caminhos não são nossos
caminhos, que Deus não pode ser definido por homens, ou circunscrito por suas razões ou ideias”.
Nesse sentido, Maria literalmente incorpora uma tensão teológica fundamental: Grávida do Salvador,
ela espera por sua chegada radical, mas ao mesmo tempo sente profundamente dentro de seu próprio
corpo como a promessa de Deus já foi cumprida.

Maria também exemplifica a espera comum da igreja pela redenção do povo de Deus e pela
restauração de toda a criação. No Magnificat, descreve como o bebê que carregará realizará o fim de
todos os sistemas de poderes opressivos, os poderosos serão retirados de seus tronos e os pobres e
esquecidos reivindicados.  Maria passa sua vida antecipando essa conclusão redentora.  Ela espera
através da gravidez, através do ministério de Cristo, através da crucificação, até o Pentecostes. Mesmo
depois do Pentecostes, ainda espera na casa do apóstolo João, sabendo que a culminação que previu -
onde toda a criação é renovada - ainda está por vir.

Essas  três  figuras  do  “Advento”  levantam questões  difíceis  sobre  o  estado  de  nossos
corações à medida que nos aproximamos do tempo de Advento e do Natal.

Primeiro, temos que reconhecer a ruptura radical da vinda de Cristo, enquanto esperamos
dentro do “agora”. No entanto, não somos livres para realizar o cumprimento definitivo da promessa
de Deus com nossa própria força de vontade ou em nosso próprio cronograma. Na verdade, nem
mesmo somos livres para esperar corretamente. Cristo "vem para nos resgatar das prisões de nossa
existência, da ansiedade, da culpa e da solidão", escreve Bonhoeffer, mas, para estarmos prontos para
esse resgate,  precisamos primeiro ver até que ponto estamos totalmente escravizados.  (Aqui,  sua
analogia com a prisão volta à mente). O advento, portanto, é definido por um duplo movimento:
primeiro, saber que ainda estamos escravizados e, segundo, saber que Cristo já nos libertou.

Em segundo lugar, a quem estamos esperando? Jesus vem no Natal como criança, mas no
final dos tempos, vem trazendo o temor e pode trazer também o julgamento. De Moisés, aprendemos



4

que o Advento requer que morramos antes de podermos renascer.  Assim,  só podemos receber  a
criança e entrar em seu reinado assim que aceitarmos o julgamento de Deus e, de certo modo, nossas
próprias  mortes.  No entanto,  enquanto  esperamos  pelo  julgamento,  também estamos  seguros  no
conhecimento de que já estamos sendo levados para a paz de Deus. Sempre nos vemos “no momento”
e no horizonte escatológico de Cristo. No advento, então, é importante lembrar o que significa esperar
por um filho, não apenas um rei.

Quando consideramos esse segundo movimento duplo do Advento - a vinda do Senhor em juízo
e a vinda do menino Jesus - percebemos que  Deus exige mais do que poderíamos imaginar ou
realizar. Também percebemos que, ao se tornar um de nós na Encarnação, Cristo já realizou tudo.

Finalmente, o que fazemos durante essa espera? Bonhoeffer identifica os cristãos com os
servos de Lucas 12 que mantêm as lâmpadas acesas enquanto esperam pelo noivo. Porque sabemos
que o noivo virá, nossa espera não é passiva ou resignada. Ao contrário, como José e os servos,
aprendemos a esperar ativamente que as promessas de Deus sejam cumpridas.

Também aprendemos  a  viver  a  liberdade  radical  que  vem da  promessa  de  Deus  já  sendo
cumprida.  Mais  fundamentalmente,  somos  libertos  do  cativeiro  dentro  de  nós  mesmos.  Essa
liberdade, diz Bonhoeffer, nos liberta de “pensar apenas em [nós mesmos], de ser o centro do meu
mundo, do ódio, pelo qual eu desprezo a criação de Deus. Significa ser para o outro: as pessoas para
os outros. Só a verdade de Deus pode me permitir ver o outro como ele realmente é.

Bonhoeffer viveu este Advento esperando em sua própria cela de prisão. Embora a porta
estivesse trancada e sua vida estivesse em ruínas ao seu redor, ele ainda se agarrava ao conhecimento
de sua liberdade em Cristo, e o fez através da prática do Advento. Em uma carta enviada a seus pais,
descreveu  como  uma  cena  do  presépio  de  Altdorfer  “em  que  se  vê  a  sagrada  família  com  a
manjedoura entre os escombros da casa desmoronada... é particularmente oportuna”, no meio de um
mundo alienado, o medo da morte, e o conhecimento de nossas próprias falhas e cativeiros, "até aqui
podemos e devemos celebrar o Natal".

www.domtotal.com

3. Meditação de Advento de Bento XVI

Celebração das primeiras vésperas do 1º domingo do advento

A primeira  antífona  desta  celebração  vespertina  apresenta-se como abertura  do tempo  do
Advento e ressoa como antífona de todo o ano litúrgico. Ouçamo-la novamente: "Transmiti  aos
povos este anúncio: eis que vem Deus, o nosso Salvador".  No início de um novo ciclo anual, a
liturgia convida a Igreja a renovar o seu anúncio  a todos os  povos e resume-o com duas
palavras: "Deus vem".

Esta expressão tão sintética contém em si uma força de sugestão sempre nova. Paremos um
momento para reflectir: não se usa o passado Deus veio nem o futuro Deus virá mas sim o presente:
"Deus vem". Trata-se,  em última análise,  de um presente contínuo,  ou seja,  de  uma acção
sempre em acto: aconteceu, acontece agora e voltará a acontecer. Em qualquer momento, "Deus
vem". o verbo "vir" aparece aqui como um verbo "teológico" e mesmo "teologal", porque diz algo
que se refere  à  própria  natureza  de Deus.  Por  conseguinte,  anunciar  que "Deus vem" equivale
simplesmente a anunciar o próprio Deus, através de uma sua característica essencial e qualificadora:
o seu ser o Deus-que-vem.

O Advento exorta os fiéis a tomarem consciência desta verdade e de agirem consequentemente.
Ressoa como um apelo saudável, na repetição dos dias, das semanas e dos meses: Acorda! Recorda
que Deus vem! Não ontem, não amanhã, mas hoje, agora! O único Deus verdadeiro, "o Deus de
Abraão, de Isaac e de Jacob", não é um Deus que está no céu, desinteressando-se por nós e pela nossa
história, mas é o Deus-que-vem. É um Pai que nunca cessa de pensar em nós e, no respeito extremo pela
nossa  liberdade,  deseja  encontrar-nos  e  visitar-nos;  quer  vir,  habitar  no meio  de nós,  permanecer



5

connosco. O seu "vir" é impelido pela vontade de nos libertar do mal e da morte, de tudo o que impede a
nossa verdadeira felicidade. Deus vem para nos salvar.

Os Padres da Igreja observam que o "vir" de Deus contínuo e, por assim dizer, conatural ao
seu próprio ser concentra-se nas duas vindas principais de Cristo: a da sua Encarnação e a do seu
retorno glorioso no fim da história (cf. Cirilo de Jerusalém, Catequese 15, 1: PG 33, 870). O tempo
do Advento  é  vivido  inteiramente  segundo esta  polaridade.  Nos primeiros  dias,  dá-se  relevo à
última vinda do Senhor, como demonstram também os textos da hodierna celebração vespertina.

Depois, aproximando-se o Natal, prevalecerá ao contrário a memória do acontecimento de Belém,
para  reconhecer  nele  a  "plenitude  do  tempo".  Entre  estas  duas  vindas  "manifestas",  pode-se
reconhecer uma terceira, que São Bernardo chama "intermédia" e "oculta", que tem lugar na alma
dos fiéis e lança como que uma "ponte" entre a primeira e a última. "Na primeira escreve São
Bernardo Cristo foi a nossa redenção;  na última, manifestar-se-á como a nossa vida: é nela que se
encontram o nosso descanso e a nossa consolação" (Disc. 5, sobre o Advento, 1). Para esta vinda de
Cristo, que poderíamos chamar "encarnação espiritual", o arquétipo é sempre Maria. Como a Virgem
Maria conservou no seu coração o Verbo que se fez carne, assim cada alma e toda a Igreja são chamadas,
na sua peregrinação terrena, a esperar Cristo que vem e a acolhê-lo com fé e amor sempre renovados.

Assim, a liturgia do Advento evidencia o facto de que a Igreja dá voz à expectativa de
Deus, profundamente inscrita na história da humanidade; infelizmente, trata-se de uma expectativa
sufocada ou desviada para falsas direcções. Como Corpo misticamente unido a Cristo Cabeça, a
Igreja é sacramento, ou seja, sinal e instrumento eficaz também desta expectativa de Deus. De uma
forma que somente Ele conhece, a comunidade cristã pode apressar a sua vinda final, ajudando a
humanidade a ir ao encontro do Senhor que vem. E fá-lo antes de tudo, mas não só, mediante a
oração. Além disso, as "boas obras" são essenciais e inseparáveis da oração, como recorda a prece
deste  primeiro  Domingo  do Advento,  com que pedimos  ao  Pai  celeste  que  suscite  em nós  "a
vontade de ir com boas obras ao encontro" de Jesus que vem. Nesta perspectiva, o Advento é mais
adequado a ser um tempo vivido em comunhão com todos aqueles e graças a Deus são numerosos
que  esperam num mundo  mais  justo  e  mais  fraterno.  Neste  compromisso  pela  justiça  podem
encontrar-se juntos, de certa maneira, homens de todas as nacionalidades e culturas, crentes e não-
crentes. Efectivamente, todos são animados por uma aspiração comum, embora diferente pelas suas
motivações, em vista de um futuro de justiça e de paz.

A paz é a meta à qual toda a humanidade aspira!  Para os que crêem, a "paz" é um dos
mais bonitos nomes de Deus, que deseja a compreensão de todos os seus filhos, como pude recordar
também na peregrinação dos dias passados na Turquia. Um cântico de paz ressoou nos céus, quando
Deus se fez  homem e nasceu de  uma mulher,  na plenitude  dos  tempos  (cf. Gl 4,  4).  Portanto,
comecemos  este  novo  Advento  um  período  que  nos  é  concedido  pelo  Senhor  do  tempo
despertando nos nossos corações a expectativa de Deus-que-vem  e a esperança de que o seu
Nome seja santificado, que venha a nós o seu Reino de justiça e de paz, que seja feita a sua Vontade
assim na terra como no céu.

Nesta expectativa, deixemo-nos orientar pela  Virgem Maria, Mãe de Deus-que-vem, Mãe
da Esperança. Ela,  que  daqui  a  poucos  dias  celebraremos  como Imaculada,  nos  conceda  que
sejamos encontrados santos e puros no amor, quando vier nosso Senhor Jesus Cristo, a quem, com o
Pai e com o Espírito Santo, sejam dados louvor e glória por todos os séculos. Amém. 

Sábado, 2 de Dezembro de 2006


	Formação Permanente - Português
	Meditações de Advento
	1. Advento: saudades do futuro
	2. O advento é como uma cela (Bonhoeffer)
	3. Meditação de Advento de Bento XVI


