
https://comboni2000.org Meditazioni di Papa Francesco per l'Avvento

Meditazioni di Papa Francesco per l'Avvento
Prima Settimana 

Martedì – 1° di Avvento
Liturgia: Is 11,1-9; Sal 71; Lc 10,21-24

Il compito da perseguire e lo stile da mantenere

All’inizio del cammino di Avvento, nella messa celebrata a Santa Marta, Papa Francesco ha
indicato due aspetti fondamentali per ogni cristiano: il compito da perseguire e lo stile da mantenere.
Lo ha fatto centrando la sua riflessione sul brano del profeta Isaia (11, 1-10) proposto dalla liturgia
del giorno.

Si tratta di un passo che «parla della venuta del Signore, della liberazione che porterà Dio al suo
popolo, del compimento della promessa». È il  brano in cui il  profeta annuncia che «spunterà un
germoglio dal tronco di Iesse». Si parla di un «virgulto» che è «piccolo come germoglio», sul quale,
però, «si poserà lo spirito del Signore, spirito di sapienza e d’intelligenza, spirito di consiglio e di
fortezza, spirito di conoscenza e timore del Signore», cioè «i doni dello Spirito Santo». Ecco allora il
primo aspetto fondamentale: «Dalla piccolezza del germoglio alla pienezza dello Spirito. Questa è la
promessa, questo è il regno di Dio». Che «incomincia nel piccolo, da una radice viene, spunta, un
germoglio; cresce, va avanti — perché lo Spirito è lì — e arriva alla pienezza».

Una dinamica che si ritrova anche nello stesso Gesù, il quale «al suo popolo nella sinagoga di
Nazaret» si presenta allo stesso modo. Non dice: «Io sono il germoglio»; ma si propone in umiltà e
afferma: «Lo Spirito è sopra di me», consapevole di essere stato inviato «per dare il lieto annuncio,
cioè per i poveri».

La stessa dinamica si applica alla «vita del cristiano». Occorre, infatti, essere coscienti «che
ognuno di noi è un germoglio di quella radice che deve crescere, crescere con la forza dello Spirito
Santo, fino alla pienezza dello Spirito Santo in noi». «Quale sarebbe il compito del cristiano?». La
risposta  è semplice:  «Custodire il  germoglio che cresce in noi,  custodire  la crescita,  custodire lo
Spirito. “Non rattristare lo Spirito”, dice Paolo».

Vivere da cristiano, dunque, «è questo custodire il germoglio, custodire la crescita, custodire lo
Spirito e non dimenticare la radice». «Non dimenticare la radice, da dove tu vieni. Ricordati da dove
vieni, questa è la saggezza cristiana».

Se questo è il compito, «lo stile qual è?».  «Si vede chiaro: uno stile come quello di Gesù, di
umiltà». Infatti «ci vuole fede e umiltà per credere che questo germoglio, questo dono così piccolo
arriverà alla pienezza dei doni dello Spirito Santo. Ci vuole umiltà per credere che il Padre, Signore
del cielo e della terra, come dice il Vangelo di oggi, ha nascosto queste cose ai sapienti, ai dotti e le ha
rivelate ai piccoli». Nella vita quotidiana, umiltà significa «essere piccolo, come il germoglio, piccolo
che cresce ogni giorno, piccolo che ha bisogno dello Spirito Santo per poter andare avanti, verso la
pienezza della propria vita».

Del resto, «Gesù era umile, anche Dio era umile. Dio è umile perché Dio ha avuto e ha tanta
pazienza con noi. E l’umiltà di Dio si manifesta nell’umiltà di Gesù». Ma occorre chiarirsi le idee sul
significato della parola umiltà: «Qualcuno crede che essere umile è essere educato, cortese, chiudere
gli occhi nella preghiera...», avere una sorta di «faccia di immaginetta». Invece «no, essere umile non
è quello».



2

«C’è un segno, un segnale, l’unico: accettare le umiliazioni. L’umiltà senza umiliazioni non è
umiltà.  Umile è quell’uomo,  quella donna, che è capace di sopportare le umiliazioni come le ha
sopportate Gesù, l’umiliato, il grande umiliato».

Ecco cosa mette alla prova il cristiano: «Tante volte, quando noi siamo umiliati, ci sentiamo
umiliati da qualcuno, subito viene di fare la risposta o di fare la difesa». E invece? Invece occorre
guardare a Gesù: «Gesù stava zitto nel momento dell’umiliazione più grande». E infatti, «non c’è
umiltà senza accettazione delle umiliazioni». Quindi «umiltà non è soltanto essere quieto, tranquillo.
No,  no.  Umiltà  è  accettare  le  umiliazioni  quando vengono,  come  ha  fatto  Gesù».  Il  cristiano  è
chiamato ad accettare «l’umiliazione della croce», come Gesù che «è stato capace di custodire il
germoglio, custodire la crescita, custodire lo Spirito».

Non è cosa semplice e immediata.  Una volta una persona scherzava: «Sì, sì,  umile,  sì,  ma
umiliato mai!». Uno scherzo ma uno scherzo che «toccava un punto vero». Infatti sono molti coloro
che dicono: «Sì, io sono capace di accettare l’umiltà, di essere umile, ma senza umiliazioni, senza
croce».

Ecco il riassunto del pensiero del giorno: «Custodire il germoglio in ognuno di noi. Custodire la
crescita, custodire lo Spirito, che ci porterà la pienezza». E «non dimenticare la radice. E lo stile?
Umiltà».  «Come  so  se  sono  umile?  Se  sono  capace,  con  la  grazia  del  Signore,  di  accettare  le
umiliazioni». Ricordare l’esempio di «tanti santi che non solo hanno accettato le umiliazioni ma le
hanno chieste: “Signore, mandami umiliazioni per assomigliare a te, per essere più simile a te”».

«Che il Signore ci dia questa grazia di custodire il piccolo verso la pienezza dello Spirito, di non
dimenticare la radice e accettare le umiliazioni».

Santa Marta 5.12.2017
L'Osservatore Romano



3

È l’esperienza dell’«abbondanza della sua grazia, del suo amore, della sua tenerezza che non si
stanca di cercarci». Un’esperienza che facciamo «anche, alle volte, con cose piccole: noi pensiamo
che incontrare il Signore sia una cosa magnifica», e facciamo come Naaman il Siro nel racconto
biblico: «anche lui ha avuto una sorpresa grande del modo di agire di Dio».

«Il nostro  è il Dio delle sorprese, il Dio che ci sta cercando, ci sta aspettando, e soltanto chiede
da noi il piccolo passo della buona volontà». Per questo preghiamo: «O Dio, nostro Padre, suscita in
noi la volontà di andare», perché al Signore «basta» questa volontà. Ciò vale per ogni aspetto della
«vita nostra». Qualcuno, infatti, potrebbe dire: «Oh, io ho questo peccato da anni, questo peccato che
mi tortura, ho una vita così, mai ho raccontato questo della mia vita, è una piaga che ho dentro, ma
come vorrei...»; ma già quel «come vorrei» al Signore «basta». Egli infatti «dà la grazia che io arrivi
al  momento  di  chiedere  il  perdono».  Ma  «la  volontà  è  il  primo  passo».  E  l’aiuto  di  Dio  «ci
accompagnerà durante la nostra vita». Infatti,  il Signore «tante volte ci vedrà allontanarci da lui», e ci
aspetterà «come il Padre del figliol prodigo». Tante volte «vedrà che vogliamo avvicinarci» e lui
uscirà «al nostro incontro».

Fondamentale,  quindi,  è l’«incontro». «A me sempre ha colpito quello che Papa Benedetto
aveva detto, che la fede non è una teoria, una filosofia, un’idea: è un incontro. Un incontro con Gesù».
Cioè: «tu puoi recitare il Credo a memoria, ma non avere fede, se non hai incontrato Gesù, se non hai
incontrato la sua misericordia». Infatti «i dottori della legge sapevano tutto, tutto della dogmatica di
quel tempo, tutto della morale di quel tempo, tutto», ma «non avevano fede, perché il loro cuore si era
allontanato da Dio». Tutto si gioca su questa dinamica: «Allontanarsi o avere la volontà di andare
incontro». Ed è proprio questa «la grazia che noi oggi chiediamo. “O Dio, nostro Padre, suscita in noi
la volontà di andare incontro al tuo Cristo”», con «la vigilanza nella preghiera, l’operosità nella carità
ed esultanti nella lode». Facendo così «incontreremo il Signore e avremo una bellissima sorpresa».

Santa Marta, 28.11.2016
L'Osservatore Romano 


	Meditazioni di Papa Francesco per l'Avvento
Prima Settimana 
	Martedì – 1° di Avvento Liturgia: Is 11,1-9; Sal 71; Lc 10,21-24

