
https://comboni2000.org FP Italiano 2022

ALLA SCUOLA DEI SALMI (2)
I Salmi alla luce di Cristo e nella vita cristiana

P. Carmelo Casile

7. I SALMI ALLA LUCE DI CRISTO
C’è un nesso molto stretto tra il Salterio e la preghiera cristiana, che è necessario scoprire e

valorizzare nell’apprendimento della preghiera. 

La tradizione cristiana, infatti, ha dato un’interpretazione cristologica dei Salmi, li ha letti, cioè,
alla  luce  di  Cristo.  La  chiave  di  quest’interpretazione  o  rilettura  del  Salmi  è  il  Mistero
dell’Incarnazione-Passione-Morte-Risurrezione di Cristo. 

7. 1. I Salmi, come tutta la Sacra Scrittura, parlano di Cristo (Lc 22, 44; Mt 22, 41-46). 

È l’interpretazione tipologica dei Salmi. Il Salmista e le sue situazioni di vita hanno la propria
realtà letterale e nello steso tempo hanno anche una realtà simbolica, che è la realtà del futuro, che
sarà quella di Cristo. Ciò vale per tutti i Salmi, ma soprattutto per quei Salmi che sono direttamente
messianici. Si potrebbe quasi affermare che in questi Salmi la stessa situazione iniziale è quella di
Cristo, cioè, che il Salmista nel dire il Salmo non pensava in se stesso, né nel suo popolo, non pensava
nel suo presente, ma pensava in questo futuro del Messia. 

7.2. Nei Salmi parla Gesù Cristo

Un’altra maniera di leggere i Salmi in una prospettiva cristologica, è vedere in essi Gesù stesso
che prega, che vive, che si trova in quelle situazioni dalle quali sgorga il grido e il canto. 

Nei  Salmi  è  Gesù che prega in  quanto “povero” del  Padre!  In realtà,  Gesù,  Messia  e  Re,
s’identifica e vive in ogni povero, affamato, marginato, sofferente, ecc. Nei Salmi è Cristo stesso che
esprime la situazione del povero in forma di parola-grido o di lode al Padre. 

Inoltre Gesù parla nei Salmi in quanto capo del Corpo Mistico: nei Salmi è Cristo che prega con
il cuore di tutta la Chiesa, di tutta l’umanità (s. Agostino). Per questo i Salmi sono la preghiera di chi
prega in Cristo, con Cristo, per Cristo.

7.3. Pregare i Salmi oggi è partecipare alla morte e risurrezione di Gesù.

Il messaggio che i Salmi offrono all’uomo per leggere e interpretare il linguaggio delle cose
(nelle loro luci e ombre) e così realizzare la vita con Dio, raggiunge la sua massima densità in Gesù,
Parola definitiva di Dio all’uomo.

Gli avvenimenti  della storia, le situazioni  della collettività  e delle persone sono vissute dal
popolo di Israele in riferimento ad un Evento: la venuta del Messia. 

Gesù è l’eroe, il centro dell’intreccio della preghiera dei Salmi: Lui è il vero “Figlio di Davide”.
Con la sua venuta Gesù realizza le aspettative e le speranze delle preghiere dei Salmi. Per questo
motivo i Salmi annunciano Gesù, sono preghiera che ha per oggetto Gesù, ed anche la preghiera è
diretta a Gesù. 

In questa prospettiva, è fondamentale il fatto che al centro della vita di Gesù c’è il mistero della
sua morte e risurrezione, che diventa centro della vita della Chiesa nell’Eucaristia, sacramento del
sacrificio del Calvario. Pregare è allora lasciarsi coinvolgere da questo processo di morte-risurrezione,
che si traduce nell’atteggiamento sacrificale di Gesù: “Padre non la mia ma la tua volontà sia fatta” e
“ Padre nelle tue mani rimetto lo spirito mio” (Lc 22, 47 e Lc 23, 46).

Le antiche suppliche dei Salmi trovano il loro pieno significato e diventano più ardenti, dopo
che la Croce e la Risurrezione hanno rivelato all’uomo l’amore infinito di Dio, l’universalità e gravità



2

del peccato e la gloria promessa ai giusti. Il salterio diventa così di pieno diritto il libro di preghiera
del popolo della Nuova Alleanza ed è impossibile pregare i Salmi e non partecipare al mistero di
morte-risurrezione di Gesù che si realizza nella Chiesa.

«Quando l’assemblea liturgica canta o recita un salmo, lo fa in quanto comunità ecclesiale,
corpo di Cristo, sua sposa prediletta. Manifesta se stessa al Signore, con sincerità, con i beni che
riceve da lui, e con le sue zone d’ombra o macchie. Così la Chiesa penetra sempre più nel mistero
della salvezza di cui essa è erede grazie all’antico popolo d’Israele» (Bozzetti – Cimosa).

8. I SALMI NELL’ITINERARIO SPIRITUALE DELLA VITA CRISTIANA

8. 1. Dalla preghiera dei Salmi all'impegno nella storia

Dai  fatti  della  vita  vissuti  con  Dio,  cioè  attraverso  la  fede  e  nella  fede,  nasce  una
reinterpretazione dell’esistenza umana. La preghiera dei Salmi si presenta appunto per questo, come
la preghiera di tutto un popolo che esprime i suoi sentimenti per gli interventi di Dio nella storia.

I Giudei che componevano i Salmi e li pregavano, vivevano gli avvenimenti della loro storia e
della loro situazione nella fede, cioè accettavano un altro senso differente da quello che appariva alla
sola luce dell'intelligenza; avvenimenti e situazioni trovavano posto nel progetto creatore e redentore
di Dio: erano segni e promesse di quello che Dio avrebbe fatto succedere.

Non accettavano però questo modo di vivere allo scopo di eludere la loro condizione umana e
rassegnarsi, ma invocavano Dio perché intervenisse a trasformare la vita.

Scopo della preghiera è allora scoprire gli appelli che Dio vuol far sentire al suo popolo e veder
meglio quali impegni assumere. La preghiera degli Israeliti non vuole cambiare il corso della storia
condizionando Dio, ma cambia invece il loro sguardo e il loro cuore. Pregare per il fedele israelita
significa immergersi nella purissima fonte della storia che è Dio e in lui trovare il senso della vita e la
direzione da imprimere ai fatti della vita: si prega perché si vuole costruire la storia con Dio e secondo
i piani di Dio.

8. 2. Le cose continuano a parlare e ad interpellare la coscienza dell'uomo 

La capacità dello spirito che permette di vedere al di là delle cose e di entrare in possesso di
realtà che superano il semplice orizzonte umano non ha abbandonato 1'uomo di oggi.

L'uomo non è soltanto manipolatore del suo mondo, ma anche capace di scoprire il messaggio
che il mondo da lui trasformato gli dirige nella molteplicità del suo linguaggio. Le cose, infatti, nate
dalla creatività umana, diventano un nuovo alfabeto che spetta allo stesso uomo decifrare e descrivere.
È questo il risultato dell’incontro dell’uomo con il suo mondo. 

Ricorrendo  alla  scienza,  l'essere  umano  comincia  a  penetrare  nella  struttura  delle  cose,
sostituisce  lo  stupore  con le  certezze,  domina  ciò  che  inizialmente  lo  stupiva  e  disorientava,  si
familiarizza e si abitua al nuovo mondo, integrando il frutto del suo ingegno e operosità nell'intreccio
normale della vita.

Da questo rapporto scaturisce una modificazione  che coinvolge l'uomo e gli  oggetti  da lui
realizzati,  dominati  e  integrati  nella  sua  vita.  Gli  oggetti,  cioè,  non  sono  più  semplici  oggetti,
diventano segno e simbolo dell'incontro, della conquista, del1'interiorità umana. Cominciano a parlare
e a contare la storia dell'incontro con l'uomo, diventano segno, entrano a far parte dei sacramenti della
vita. Così il mondo della materia manipolata, il mondo tecnico, non si esaurisce nel materiale e nel
tecnico; ma è anch'esso simbolico e carico di significato,  diventa portatore di una realtà che, pur
essendo in esso, lo supera e che l'uomo percepisce e se ne impossessa a partire da esso. La materia
manipolata è portatrice di un Mistero, di Un-al-di-là delle cose, che,  percepito in profondità dalla
coscienza umana, si presenta come Realtà-Fondamento del divenire delle cose, e le cose diventano
segno di questa Realtà-Assoluto e luogo di incontro dell'uomo con questo Mistero. Questo Mistero è
manifestato da una varietà infinita di segni, quante sono le cose e le situazioni della vita di oggi: un



3

articolo del giornale, una lettera aperta, uno sguardo supplicante dovuto a una situazione di povertà o
oppressione, l’annuncia di uno sciopero, una manifestazione di piazza, la selva di antenne televisive di
una città, un complesso industriale, le acque inquinate di un fiume, ecc. …

Le cose continuano a parlare; il loro linguaggio a volte è semplice e mette l’uomo attento a
contatto  con la  Realtà-Fondamento  della  vita  con immediatezza,  ma a volte  è  accompagnato  da
opacità e ambiguità che sconcertano lo spirito umano, lanciandolo nell'angustia del dubbio.

8. 3. I Salmi, bussola dell'uomo tecnicizzato

I Salmi offrono all'uomo di oggi un aiuto straordinario per interpretare il messaggio delle cose
di  sempre  e  di  quelle  odierne,  frutto  del  mondo  tecnicizzato. Infatti,  i  Salmi,  con  il  loro  ricco
patrimonio di esperienza umana e con i forti appelli del messaggio divino, autenticati dall’ispirazione
divina, ci si presentano come un filo conduttore, attraverso il quale passa la forza e la luce della Parola
divina, che viene ad illuminare il messaggio delle cose e quindi a trasformare la vita dell'uomo che
trova nell'incontro e nel dialogo con Dio il significato ultimo e autentico del messaggio delle cose.

Pregare i  Salmi vuol dire allora confrontare il  linguaggio delle cose con la forza e la luce
dell'esperienza fissata  nella  preghiera dei Salmi;  integrare il  messaggio delle  cose col  messaggio
divino,  vivere  i  fatti  della  vita  con  Dio  che  nei  Salmi  si  presenta  guida  sicura  dell'uomo
nell'interpretazione del linguaggio vario e non sempre facile delle cose.

Pregare i Salmi vuol dire «portare alla presenza di Dio la vita intera, con le sue preoccupazioni,
le sue speranze, i suoi scoraggiamenti, le sue ribellioni e sottomissioni, le sue imprecazioni e le sue
lodi. L’importante è che non si generi una dicotomia tra vita e preghiera. In questo senso, il salterio
può essere un magnifico incrocio in cui si danno appuntamento e si incontrano Dio e la vita. 

Pregando i  Salmi,  si  giunge al  sospirato  circuito  vitale:  i  Salmi  trascinano  con sé la  lotta
generale  della  vita,  con  le  sue  ferite  e  i  suoi  trionfi;  e  nel  «tempio»  della  presenza  divina  il
combattente cura le ferite, riceve la consolazione divina e l’ispirazione vitale per far ritorno sano e
forte alla vita, per la missione della liberazione del dei popoli da tutte le oppressioni». (Cf Ignacio
Larrañaga, Salmi per la vita, p. 14). 

8. 4. I Salmi nostra preghiera

A questo punto appare con chiarezza la perenne vitalità dei Salmi, ci appaiono come orazioni
perenni, valide anche per noi oggi. 

Quando preghiamo i Salmi, entriamo nel grande movimento che Dio ha scatenato nella storia
degli uomini per conoscere Lui, unico Riparo e Pace perfetta per l’uomo. I Salmi sono infatti un
segno e una fase di eccezionale importanza del movimento secolare della preghiera, anche se non
mancano  di  imperfezioni  e  non  sempre  sono  di  immediata  comprensione;  sono  un  periodo  del
cammino cosciente dell’uomo verso Dio, mentre cerca la sua realizzazione personale e collettiva,
sgorgano da questa vita coscientizzata dalla rivelazione della presenza di Dio. 

I casi concreti da cui partiva la preghiera di miseria e di lode possono anche essere o sembrare
lontani dal nostro mondo; ma certamente i sentimenti che in quelle occasioni i Salmi esprimevano
sono ancora uti1i ed attuali.

I casi della nostra vita di ogni giorno non sono molto diversi: o sono a quelli identici (malattie,
morte,  mali  sociali,  problemi sulla provvidenza,  ecc.) o sono molto analoghi (nemici-satana, città
secolarizzata-chiesa, popolo-corpo mistico, alleanza-unione con Dio, ecc.).

Per questo la  Chiesa prega ancora con i  Salmi  e  S.  Agostino diceva:  "Se il  Salmo prega,
pregate; se geme, gemete; se si allieta, godete; se spera, sperate; tutto ciò che qui fu scritto è specchio
nostro”.

I Salmi, nati dal cuore e dall’ambito dei poveri d’Israele, da situazioni di pericolo e indigenza e
da situazioni di lode, sono stati assunti dalla comunità cristiana.



4

La  Chiesa  ha  sempre  impiegato  i  Salmi  come  sua  preghiera,  proprio  perché  sono  parola
dell’uomo a Dio ma dentro la Parola di Dio all’uomo. Sono preghiere che sono parte integrante della
Bibbia e, perciò, sono ispirate. E ciò è molto importante, perché è vero che nell’uomo c’è il desiderio
di Dio, che l’uomo è anelito verso Dio, anelito espresso come ricerca del senso ultimo della vita e
della storia; ma quest’anelito che nasce spontaneamente dal cuore dell’uomo limitato e che vive in un
mondo  immerso  nell’alienazione  storica  provocata  dal  peccato,  quest’anelito,  in  quanto  nasce
dall’uomo, è di per sé inefficace e non trova un significato su cui finalmente approdare e riposare.
Allora la preghiera dell’uomo in se stessa, in quanto espressione di questa ricerca di senso, è qualcosa
d’inefficace, è come quelle grida che si lanciano sulle montagne e producono l’eco; ma l’eco non è la
risposta alla voce lanciata, ma la ripetizione della stessa voce. Lo stesso avviene se la preghiera è
qualcosa che nasce dall’uomo e niente più.

I Salmi sono questo grido che nasce dall’uomo ma dentro di un’intuizione, al meno in chiaro-
oscuro, che dietro il mio grido c’è qualcosa di più, vale a dire, che la mia invocazione a Dio è già la
mia risposta a Lui che mi interpella con la sua Parola. 

Allora i Salmi sono la parola dell’uomo a Dio dentro della Parola di Dio all’uomo, sono una
risposta dell’uomo a Dio che nasce dentro il movimento della Storia della Salvezza; sono la risposta
umana al dialogo iniziato già da Dio. Per l’uomo che cerca Dio, i Salmi in qualche modo sono già
dentro di lui, e chiedono soltanto di essere espressi. 

San Paolo  esprime  tutto  ciò  affermando:  «… noi  non  sappiamo  domandare  quello  che  si
conviene, ma lo Spirito stesso intercede per noi, con gemiti inesprimibili» (Rom 8, 26). 

In questa prospettiva i Salmi sono la formulazione in parole umane di questo gemito dello
Spirito dentro di noi. 

Il  valore dei  Salmi,  pertanto,  non bisogna misurarlo  secondo la  corrispondenza  alla  nostra
spontaneità. I Salmi non sono preghiere spontanee o opzionali secondo lo stato di spirito in cui uno si
trova in un determinato momento; a volte uno può trovarsi in sintonia con uno o l’altro Salmo; ma
scegliere un Salmo perché questo corrisponde alla propria situazione interiore,  alla sua atmosfera
interiore, questo modo di usare i Salmi, allontana dal senso più profondo di essi.

Di fatti,  nei Salmi l’orante non cerca la preghiera spontanea, quella che corrisponde ai suoi
sentimenti,  ma  cerca  la  preghiera  vera,  cioè,  l’espressione  dello  Spirito  dentro  di  se  stesso.  La
spontaneità è una cosa differente dalla verità. La spontaneità esprime lo stato dell’anima in questo
momento: adesso io sento così e allora la preghiera spontanea è quella che dice, che obiettiva il modo
di sentire che ho in questo momento.

La preghiera vera è quella che esprime il livello più essenziale, più intimo e più stabile della mia
stessa realtà. I Salmi esprimono soprattutto questa realtà esistenziale essenziale; non esprimono la
nostra spontaneità ma la nostra verità, cioè, quei fiumi profondi che costituiscono il nostro essere al di
là di tutti i cambiamenti che si verificano nella superficie del nostro stesso essere. 

Possiamo impiegare i Salmi come preghiera della nostra vita secondo le dimensioni o direzioni
esistenziali della profondità o interiorità, della comunione, della solidarietà. 

8. 4. 1. La direzione della profondità

Nello strato più profondo del nostro essere siamo quei poveri, quella carne, quella fragilità della
vita  nel senso indicato dall’Antico Testamento  e da san Giovanni;  siamo quella  carne nel  senso
paolino di peccato, di colpa, di complicità con la colpa; ma nello stesso tempo – sempre in questo
strato più profondo – siamo grazia, vale a dire, siamo dentro la Redenzione, siamo dentro una Storia
in cui c’è e continua ad esserci il peccato del mondo ma nello stesso tempo è presente lo Spirito del
Signore datore di vita. La storia non è totalmente redenta, non è totalmente mondo nuovo, ma non
tornerà più ad essere totalmente storia d’alienazione e di condanna. 

Quest’ambivalenza  costituisce  il  più  profondo  della  nostra  situazione  individuale  e  della
situazione generale della condizione dell’uomo: la grazia, la redenzione non distrugge il nostro essere



5

peccatore, non brucia dentro di noi tutta la dimensione di peccato, così che realmente continuiamo
non solo a commettere peccati personali ma ad appartenere a questa storia che è la storia del peccato
del mondo; ma questa non è la situazione definitiva della nostra esistenza, giacché in essa ha già fatto
irruzione la grazia. I Salmi hanno la capacità di esprimere proprio questa dualità, questa coesistenza in
noi della situazione di carne (fragilità, peccato) e della situazione di grazia. 

I  Salmi  di  lamentazione,  i  Salmi  come repertorio  di  grida,  esprimono quella  dimensione  e
profondità della nostra esistenza che appartiene alla storia della debolezza e del peccato; al contrario, i
Salmi di lode e di ringraziamento esprimono quella dimensione e profondità della nostra esistenza
nella quale apparteniamo alla storia della redenzione e della liberazione. 

I  Salmi  sono la  voce di questi  fiumi  profondi,  dove sono peccatore  e  giusto,  miserabile  e
redento, alienato e liberato, sempre. 

8. 4. 1-a. Personalizzare i Salmi

Per  progredire  nella  direzione  della  profondità,  il  cammino  è  quello  di  impegnarsi  nella
personalizzazione dei Salmi. 

L’individuo è un mistero unico e irrepetibile, perciò il suo modo di sperimentarsi e sperimentare
le cose è anch’esso unico e irrepetibile. Di fronte ad una medesima parola o evento, ognuno vive
impressioni diverse. Ciò avviene anche quando preghiamo i Salmi. Ci sono Salmi che evocano i noi
un mondo di risonanze, altri non ci dicono niente o addirittura ci scandalizzano… Questa varietà di
sentimenti si può verificare all’interno di un unico Salmo.  E ancora, uno stesso Salmo per me è fonte
di somma ispirazione e ad un altro infonde freddezza… 

Si può superare questa difficoltà con l’aiuto degli stessi Salmi per mezzo dello studio e la scelta
personale di essi. 

Non si tratta dello studio sistematico ed esegetico, che non è sempre possibile, ma di dedicare
un tempo sufficientemente prolungato ad un determinato Salmo con lo scopo di viverlo, vale a dire di
fare con calma una vera preghiera, utilizzando le parole del Salmo stesso come veicolo e sostegno. Si
tratta di fare «lettura pregata di un Salmo». 

Facendo  quest’esercizio,  può  succedere  che  alcuni  versetti,  o  il  Salmo  intero,  suscitano
profonde risonanze nell’anima. In tal caso, si sottolineano queste parole oppure si annotano in un
quaderno personale, scrivendo a margine una parola che possa sintetizzare ciò che il Salmo evoca:
adorazione, fiducia, liberazione, lode, ecc. Può succedere, e succede spesso, che uno stesso Salmo o
una strofa, un giorno non ci «dica» nulla e un altro giorno ci evochi risonanze inattese. Una stessa
persona può sperimentare una stessa cosa in modo diverso in momenti diversi. 

Analogamente, in altra occasione si fa lo stesso esercizio con un altro Salmo. (Cf I. Larrañaga,
Salmi per la vita, pp. 5-22). 

Con questo metodo, lentamente, si può arrivare ad avere una conoscenza personale dei Salmi, in
modo che ognuno sappia dove trovare alimento adeguato per progredire nel suo itinerario spirituale,
secondo le necessità spirituali del momento che sta vivendo. 

Questo modo di procedere non ha niente a che fare con la selezione dei Salmi secondo la loro
corrispondenza alla nostra spontaneità o al bisogno del momento, ma ci introduce nel cammino della
ricerca  del  senso più  profondo di  essi,  alla  scoperta  delle  loro  ricchezze  nascoste,  che  ci  fanno
crescere nella conoscenza e nell’amicizia divina.

Quest’esercizio si può sviluppare ed approfondire facendo Lectio divina con i Salmi, seguendo
le sue varie tappe:  1) -  Lettura (una lettura molto lenta e orale, cioè a voce alta, dando rilievo alle
diverse pause e ai cambi di tono, e sottolineando le espressioni che più ci colpiscono e le parole
chiavi).  2) -  Meditazione (un paziente lavoro di lenta riflessione sulle parole, le idee, le immagini,
allargare quindi la visione confrontandola con altri testi salmici, fino al coinvolgimento personale e
alla riflessione sul significato per me, ora).  3) -  Preghiera o lettura orante (dalla meditazione della



6

Parola scaturisce un dialogo per rispondere al messaggio ricevuto). 4) - Azione come Ascesi (la Parola
deve compiersi nell’orante, deve divenire conversione, inizio di vita nuova). 5) - Azione come Amore
(la  Parola  spinge l’orante  a  partire,  perché  per mezzo di  lui  diventi  luce e  forza per tutti).  6) -
Contemplazione (pian piano le parole cedono il posto al silenzio adorante: - Sta’ in silenzioso amore
alla presenza di Dio e abbandonati fiducioso alla sua azione). 

L’esercizio della Lectio divina può essere approfondito ancora facendo meditazione con i Salmi. 

Meditare è un’attività mentale, concentrata e ordinata, in cui prendiamo un Salmo e lo andiamo
contemplando nella sua totalità e nei suoi dettagli. Servendoci di un buon commento, cerchiamo di
cogliere meglio prima il significato originario a livello ebraico e quindi come questo significato si è
arricchito dopo Gesù Cristo. Un Salmo va meditato sulla base del primo livello e nell’ambito del
secondo. Da quest’incontro con il Salmo scaturisce l’esigenza di forgiare criteri di vita, giudizi di
valore,  e quindi  una mentalità  secondo la  mentalità  di  Dio.  Insistendo su questa  strada,  i  criteri
elaborati finiscono per trasformarsi in convinzioni, e le convinzioni in decisioni. Così sento ora forte il
desiderio  di  confrontare  la  mia  vita  con il  messaggio  ricevuto  e  metterlo  in  pratica  nelle  scelte
concrete della vita.

Gli effetti pratici della personalizzazione dei Salmi sono molteplici. 

Anzitutto  è  un  modo  concreto  per  superare  la  routine  o  la  monotonia  che  molte  volte
accompagna la preghiera della Liturgia delle Ore. Forse siamo convinti che per vincere la monotonia
nella preghiera liturgica c’è bisogno di variare continuamente. Qualsiasi sforzo che si fa in ordine alla
varietà introducendo elementi nuovi, è certamente un aiuto apprezzabile per rompere la monotonia e
promuovere l’approfondimento della preghiera. Ma la soluzione radicale e vera per vincere la routine,
quella che non porta allo stress o alla  monotonia nel continuo variare,  si trova sempre dentro la
persona stessa, cioè,  la novità sorge sempre dal di dentro, quando lo sguardo interiore del cuore è
attivo, perché è vivificato dalla consapevolezza. 

Allora la preghiera del Salmi diviene una fonte inesauribile di vita, le parole dei Salmi non si
logorano con l’uso quotidiano e  la  Liturgia delle  Ore è  la  mensa  a cui si  nutre  e s’irrobustisce
l’amicizia che ci lega al Signore come battezzati e/o consacrati. 

In secondo luogo la personalizzazione dei Salmi è un’ottima scuola in cui s’impara a predicare
i Salmi,  a far pregare il popolo con i Salmi, e a  far catechesi con i Salmi. (cf C. Buzzetti – M.
Cimosa, Con i Salmi in mano, pp. 45-61)

8. 4. 2. La direzione della comunione

I  Salmi,  nella  direzione  della  comunione,  esprimono  la  verità  dell’uomo  come  essere-in-
relazione con gli altri. 

Infatti,  l’uomo  non  raggiunge  la  sua  identità  chiudendosi  in  se  stesso  come  mondo
autosufficiente; anche quando vuole farlo, non ci riesce. Più specificamente, il cristiano si definisce in
virtù della sua appartenenza al Popolo di Dio, alla comunità degli eletti in Cristo; questa direzione
storica è ciò che definisce la sua identità come credente: la sua identità è quella di membro di questo
popolo che cammina. 

Allora  i  Salmi  esprimono  questa  verità  e  questa  identità  del  cristiano  di  essere  dentro  il
cammino del Popolo della Salvezza. Per tanto, quando un cristiano prega un Salmo, mai è solo. In ciò
che egli dice, circola tutto il mondo da cui il Salmo proviene; ogni Salmo è pieno non solo del senso
originale  che  gli  ha  dato  il  suo  autore,  ma  di  tutte  le  ricchezze  di  significato  di  coloro  che  lo
interpretarono lungo il cammino del Popolo di Do. 

Ha un grande significato il fatto che i Salmi siano stati pregati dal Popolo di Dio nel corso della
storia. Il Salmo non arriva dalla bocca del Salmista al mio cuore e da qui alle mie labbra, ma arriva a
me passando attraverso tutte le labbra e tutti i cuori di coloro che lo hanno pregato prima di me:
l’interpretazione,  data  e  vissuta  da  tutte  le  generazioni  che  hanno  pregato  i  Salmi,  appartiene
all’essenza del Salmo stesso.



7

Fu così che quei Salmi che esprimono situazioni individuali, in seguito passarono ad esprimere
le  situazioni  di  tutto  il  popolo  d’Israele  nel  suo esilio,  nella  sua  diaspora.  A partire  dal  Nuovo
Testamento,  i Salmi sono presi e approfonditi dallo stesso Gesù e dopo dalla primitiva comunità
cristiana, che li prega alla luce del Mistero di Cristo. Quindi è la volta della moltitudine dei Martiri e
di tutti i cuori così diversi di cristiani che li pregarono, imprimendo ciascuno il proprio timbro. In
effetti, il Salmo recitato dal Martire che va all’incontro della morte, contiene un qualcosa di diverso
dello stesso Salmo recitato dal monaco, dal missionario o dall’operaio, anche se in ciascuno di essi c’è
questo fiume profondo di peccato e di grazia che li unisce tutti.

Tutto questo nella preghiera dei Salmi è vita e ricchezze nuove. Allora, quando una persona o
un gruppo pregano i Salmi, non è più questa persona o questo gruppo di persone che li pregano, ma è
qualcuno o un gruppo che li pregano dentro la corrente della Storia della Salvezza, il cui culmine è il
Mistero di Gesù Cristo. 

8. 4. 3. La direzione della solidarietà universale

Se i Salmi esprimono la situazione dell’uomo fatta di fragilità, peccato e grazia, allora, quando
prego i Salmi,  non esprimo soltanto la mia situazione di peccato e di redenzione, ma esprimo la
situazione di peccato e di redenzione di tutti gli uomini. 

Per tanto, quando prego i Salmi, sono presenti lì, dentro il Salmo, il grido e la lode dell’uomo
del mio tempo; è presente il grido di tutti i poveri, di tutti gli ammalati, di tutti i marginati; soprattutto
il grido di coloro che non sanno tradurre in grido-parola il grido-carne del loro dolore, che in questa
mutezza è più acuto. In effetti, il dire il proprio dolore davanti agli altri uomini e davanti a Dio è già in
qualche  modo per  la  persona afflitta  un sollievo,  un inizio  di  liberazione;  quando si  esprime la
sofferenza, questa situazione negativa in qualche modo intravede un cammino di luce, soprattutto
quando il grido nasce da un cuore credente. 

Tuttavia ci sono molte persone che neppure trovano parole per esprimere e gridare il loro dolore. 

Così, pregando i Salmi, il nostro grido che trova il cammino della parola, è come l’atto liturgico,
dove colui che prega si fa sacerdote di questa liturgia della vita, della vita che soffre e che ha ragioni per
sperare, della vita che è grido e lode. Pregare i Salmi di lamentazione e di lode, è proclamare che già qui
dentro la sofferenza ci sono ragioni per cantare. E questa liturgia della vita celebrata con i Salmi abbraccia
la vita personale di ciascuno, la vita del popolo in mezzo a cui viviamo e la vita di tutti gli uomini. 

Questa dimensione di solidarietà viene vissuta in modo particolarmente inteso nella recita o
celebrazione della Liturgia delle Ore.

In questo momento c’è la Chiesa intera,  l’umanità intera,  il  Cristo totale che prega, soffre,
chiama  piange,  implora.  Si  allargano,  quindi,  gli  orizzonti  verso  una  solidarietà  universale  che
raccoglie in sé i gemiti degli agonizzanti, le ribellioni degli oppressi, le speranze degli emigrati, i
sogni delle madri, le incertezze degli infermi, in una parola la passione del mondo. 

Quando io accolgo e pronuncio le parole del salmista, in nome della Chiesa, durante la Liturgia
delle Ore, cesso di essere io, nel mio stato d’animo, per convertirmi nella voce dei miei fratelli.
L’«Io» che pronuncio, non lo pronuncio in senso individuale ma collettivo. 

Accogliendo le parole di tutti i Salmi, seguendo il ritmo liturgico, il mio cuore entra in una
comunione universale. Non è più soltanto la mia voce; è la voce dell’uomo, di tutti gli uomini, di tutti
i tempi, di tutti i luoghi, voce che sale incessantemente e polifonicamente a Dio. 

I Salmi, nati da situazioni concrete, racchiudono la passione del mondo: storie di sangue e storie
d’amore, momenti di panico, di esilio, di persecuzione, di esperienze mistiche, di orrore di morte, di
stati di paura. 

Tutta questa carica umana io l’accolgo in me, qualunque sia il mio stato d’animo e, attraverso la
mia bocca, la Chiesa intera. Durante la  Liturgia delle Ore passa per il mio cuore, peregrinando, la
grande marcia dell’umanità dolente. (Cf Ignacio Larrañaga, Salmi per la vita, pp. 21-22).



8

 

Bibliografia

 Spirito Rinaudo, I Salmi preghiera di Cristo e della Chiesa, ELLE DI CI 1966

 Augustin George, Pregare i Salmi, Queriniana 1971

 Carlos Mesters, Pregare i Salmi, Cittadella Editrice 1977

 Sergio Carrarini, Salmi d’oggi, Casa Editrice Mazziana 1992

 Florindo Refatto,  L’uomo nuovo il  canto  nuovo.  Breve  introduzione  ai  Salmi secondo lo
schema della Liturgia delle Ore, Ed. Messaggero 1993

 Paolino Beltrame Quattrocchi,  I Salmi preghiera cristiana. Salterio corale,  S. Agata sui due
Golfi: Edizioni del Deserto 1994

 A. Aparicio – J. Cristo Rey García, I Salmi preghiera della comunità, Libreria Ed. Vaticana
1995

 VV. AA., Pregare i Salmi cristianamente, Libreria Ed. Vaticana 1996

 VV. AA., La lode delle Ore. Spiritualità e pastorale, Libreria Ed. Vaticana 1996

 Giambattista Montorsi, Salmi. Preghiera di ogni giorno, Ed. Messaggero 1996

 Anna Maria Canopi, I Salmi canto di Cristo e della Chiesa, Paoline 1997

 Enzo Bianchi, Pregare i Salmi, Gribaudi 1998

 Ernesto Menichelli, I Salmi. Rileggere la storia nel clima della preghiera, Queriniana 1998

 Angelo De Simone, Guida alla Liturgia delle Ore, San Paolo 2000

 Ignacio Larrañaga, Salmi per la vita, Ed. Messaggero 2002

 C. Maria Martini, Il desiderio di Dio. Pregare i Salmi, Centro Ambrosiano 2002

 Lorenzo Zani, I Salmi preghiera per vivere, Ancora 2003

 Patriarcato di Venezia, Sete di Dio. I giovani pregano i Salmi e Cantici, EDB 2000

 Tiziano Lorenzin, I Salmi. Nuova versione, introduzione e commento, Ed. Paoline 2001.

 Carlo Buzzetti – Marco Cimosa, Con i Salmi in mano, Libreria Editrice Vaticana 2004 

 

Casavatore (NA), agosto 2009


	ALLA SCUOLA DEI SALMI (2) I Salmi alla luce di Cristo e nella vita cristiana P. Carmelo Casile
	7. I SALMI ALLA LUCE DI CRISTO
	7. 1. I Salmi, come tutta la Sacra Scrittura, parlano di Cristo (Lc 22, 44; Mt 22, 41-46). 
	7.2. Nei Salmi parla Gesù Cristo
	7.3. Pregare i Salmi oggi è partecipare alla morte e risurrezione di Gesù.

	8. I SALMI NELL’ITINERARIO SPIRITUALE DELLA VITA CRISTIANA
	8. 1. Dalla preghiera dei Salmi all'impegno nella storia
	8. 2. Le cose continuano a parlare e ad interpellare la coscienza dell'uomo 
	8. 3. I Salmi, bussola dell'uomo tecnicizzato
	8. 4. I Salmi nostra preghiera
	8. 4. 1. La direzione della profondità
	8. 4. 1-a. Personalizzare i Salmi
	8. 4. 2. La direzione della comunione
	8. 4. 3. La direzione della solidarietà universale

	Bibliografia



