
https://comboni2000.org FP Italiano 2022

MESSAGGIO DEL PAPA 
PER LA GIORNATA MONDIALE DI PREGHIERA PER LA CURA DEL CREATO

1° settembre 2022
“Ascolta la voce del creato”

Cari fratelli e sorelle!

“Ascolta la voce del creato” è il tema e l’invito del Tempo del Creato di quest’anno. Il periodo
ecumenico inizia il 1° settembre con la Giornata Mondiale di Preghiera per la Cura del Creato e si
conclude il 4 ottobre con la festa di San Francesco. È un momento speciale per tutti i cristiani per
pregare e prendersi cura insieme della nostra casa comune. Originariamente ispirato dal Patriarcato
Ecumenico di Costantinopoli,  questo tempo è un’opportunità  per coltivare la nostra “conversione
ecologica”,  una conversione incoraggiata  da San Giovanni  Paolo II come risposta  alla  “catastrofe
ecologica” preannunciata da San Paolo VI già nel 1970.

Se impariamo ad ascoltarla, notiamo nella voce del creato una sorta di dissonanza. Da un lato, è
un dolce canto che loda il nostro amato Creatore; dall’altro, è un grido amaro che si lamenta dei nostri
maltrattamenti umani.

Il dolce canto del creato ci invita a praticare una «spiritualità ecologica» (Lett. enc. Laudato si’,
216), attenta alla presenza di Dio nel mondo naturale. È un invito a fondare la nostra spiritualità
sull’«amorevole consapevolezza di non essere separati dalle altre creature, ma di formare con gli altri
esseri dell’universo una stupenda comunione universale» ( ibid., 220). Per i discepoli di Cristo, in
particolare, tale luminosa esperienza rafforza la consapevolezza che «tutto è stato fatto per mezzo di
lui  e  senza  di  lui  nulla  è  stato  fatto  di  ciò  che  esiste»  ( Gv 1,3).  In  questo  Tempo  del  Creato,
riprendiamo a pregare nella grande cattedrale del creato, godendo del «grandioso coro cosmico» di
innumerevoli creature che cantano le lodi a Dio. Uniamoci a San Francesco d’Assisi nel cantare: “Sii
lodato, mio Signore, con tutte le tue creature” (cfr Cantico di frate sole). Uniamoci al Salmista nel
cantare: «Ogni vivente dia lode al Signore!» ( Sal 150,6).

Purtroppo, quella dolce canzone è accompagnata da un grido amaro. O meglio, da un coro di
grida amare. Per prima, è la sorella madre terra che grida. In balia dei nostri eccessi consumistici, essa
geme e ci implora di fermare i nostri abusi e la sua distruzione. Poi, sono le diverse creature a gridare.
Alla mercé di un «antropocentrismo dispotico» (Laudato si’, 68), agli antipodi della centralità di Cristo
nell’opera della creazione, innumerevoli specie si stanno estinguendo, cessando per sempre i loro inni di
lode a Dio. Ma sono anche i più poveri tra noi a gridare. Esposti alla crisi climatica, i poveri soffrono
più fortemente l’impatto di siccità, inondazioni, uragani e ondate di caldo che continuano a diventare
sempre più intensi e frequenti. Ancora, gridano i nostri fratelli e sorelle di popoli nativi. A causa di
interessi  economici  predatori,  i  loro  territori  ancestrali  vengono  invasi  e  devastati  da  ogni  parte,
lanciando «un grido che sale al  cielo» (Esort.  Ap. postsin. Querida Amazonia,  9). Infine, gridano i
nostri figli. Minacciati da un miope egoismo, gli adolescenti chiedono ansiosi a noi adulti di fare tutto il
possibile per prevenire o almeno limitare il collasso degli ecosistemi del nostro pianeta.

Ascoltando queste  grida amare,  dobbiamo pentirci  e  modificare  gli  stili  di  vita  e  i  sistemi
dannosi.  Sin dall’inizio,  l’appello  evangelico  «Convertitevi,  perché  il  Regno dei  cieli  è  vicino!»
(Mt 3,2), invitando a un nuovo rapporto con Dio, implica anche un rapporto diverso con gli altri e con
il creato. Lo stato di degrado della nostra casa comune merita la stessa attenzione di altre sfide globali
quali le gravi crisi sanitarie e i conflitti bellici. «Vivere la vocazione di essere custodi dell’opera di
Dio è parte essenziale di un’esistenza virtuosa, non costituisce qualcosa di opzionale e nemmeno un
aspetto secondario dell’esperienza cristiana» (Laudato si’, 217).

Come  persone  di  fede,  ci  sentiamo  ulteriormente  responsabili  di  agire,  nei  comportamenti
quotidiani,  in consonanza con tale esigenza di conversione. Ma essa non è solo individuale:  «La
conversione ecologica che si richiede per creare un dinamismo di cambiamento duraturo è anche una



2

conversione  comunitaria»  (ibid.,  219).  In  questa  prospettiva,  anche  la  comunità  delle  nazioni  è
chiamata  a  impegnarsi,  specialmente  negli  incontri  delle  Nazioni  Unite  dedicati  alla  questione
ambientale, con spirito di massima cooperazione.

Il  vertice  COP27 sul clima,  che si  terrà  in  Egitto  a  novembre  2022, rappresenta la  prossima
opportunità per favorire tutti insieme una efficace attuazione dell’Accordo di Parigi. È anche per questo
motivo che ho recentemente disposto che la Santa Sede, a nome e per conto dello Stato della Città del
Vaticano,  aderisca  alla  Convenzione-Quadro  dell’ONU sui  Cambiamenti  Climatici  e  all’Accordo di
Parigi,  con  l’auspicio  che  l’umanità  del  XXI  secolo  «possa  essere  ricordata  per  aver  assunto  con
generosità  le proprie gravi responsabilità» ( ibid.,  165). Raggiungere l’obiettivo di Parigi di  limitare
l’aumento della temperatura a 1,5°C è alquanto impegnativo e richiede la responsabile collaborazione tra
tutte le nazioni a presentare piani climatici, o Contributi Determinati a livello Nazionale, più ambiziosi, per
ridurre a zero le emissioni nette di gas serra il più urgentemente possibile. Si tratta di “convertire” i modelli
di consumo e di produzione, nonché gli stili di vita, in una direzione più rispettosa nei confronti del creato
e  dello  sviluppo  umano  integrale  di  tutti  i  popoli  presenti  e  futuri,  uno  sviluppo  fondato  sulla
responsabilità, sulla prudenza/precauzione, sulla solidarietà e sull’attenzione ai poveri e alle generazioni
future. Alla base di tutto dev’esserci l’alleanza tra l’essere umano e l’ambiente che, per noi credenti, è
specchio dell’«amore creatore di Dio, dal quale proveniamo e verso il quale siamo in cammino». La
transizione operata da questa conversione non può trascurare le esigenze della giustizia, specialmente per i
lavoratori maggiormente colpiti dall’impatto del cambiamento climatico.

A sua volta, il vertice COP15 sulla biodiversità, che si terrà in Canada a dicembre, offrirà alla buona
volontà dei governi l’importante opportunità di adottare un nuovo accordo multilaterale per fermare la
distruzione degli ecosistemi e l’estinzione delle specie. Secondo l’antica saggezza dei Giubilei, abbiamo
bisogno di «ricordare, tornare, riposare e ripristinare». Per fermare l’ulteriore collasso della “rete della
vita” – la biodiversità – che Dio ci ha donato, preghiamo e invitiamo le nazioni ad accordarsi su quattro
principi chiave: 1. costruire una chiara base etica per la trasformazione di cui abbiamo bisogno al fine di
salvare la biodiversità; 2. lottare contro la perdita di biodiversità, sostenerne la conservazione e il recupero
e soddisfare i bisogni delle persone in modo sostenibile; 3. promuovere la solidarietà globale, alla luce del
fatto che la biodiversità è un bene comune globale che richiede un impegno condiviso; 4. mettere al centro
le persone in situazioni di vulnerabilità, comprese quelle più colpite dalla perdita di biodiversità, come le
popolazioni indigene, gli anziani e i giovani.

Lo ripeto:  «Voglio chiedere,  in nome di Dio,  alle  grandi  compagnie estrattive – minerarie,
petrolifere, forestali, immobiliari, agroalimentari – di smettere di distruggere i boschi, le aree umide e
le montagne, di smettere d’inquinare i fiumi e i mari, di smettere d’intossicare i popoli e gli alimenti».

Non si può non riconoscere l’esistenza di un «debito ecologico» (Laudato si’, 51) delle nazioni
economicamente più ricche, che hanno inquinato di più negli ultimi due secoli; esso richiede loro di
compiere passi più ambiziosi sia alla COP27 che alla COP15. Ciò comporta, oltre a un’azione determinata
all’interno dei loro confini, di mantenere le loro promesse di sostegno finanziario e tecnico per le nazioni
economicamente più povere,  che stanno già  subendo il  peso maggiore della  crisi  climatica.  Inoltre,
sarebbe opportuno pensare urgentemente anche a un ulteriore sostegno finanziario per la conservazione
della  biodiversità.  Anche i  Paesi economicamente meno ricchi  hanno responsabilità  significative ma
“diversificate” (cfr ibid.,  52); i ritardi  degli  altri  non possono mai giustificare la propria inazione.  È
necessario agire, tutti, con decisione. Stiamo raggiungendo “un punto di rottura” (cfr ibid., 61).

Durante questo Tempo del Creato, preghiamo affinché i vertici COP27 e COP15 possano unire
la famiglia umana (cfr ibid., 13) per affrontare decisamente la doppia crisi del clima e della riduzione
della biodiversità. Ricordando l’esortazione di San Paolo a rallegrarsi con chi gioisce e a piangere con
chi piange (cfr Rm 12,15), piangiamo con il grido amaro del creato, ascoltiamolo e rispondiamo con i
fatti, perché noi e le generazioni future possiamo ancora gioire con il dolce canto di vita e di speranza
delle creature.

Roma, San Giovanni in Laterano, 16 luglio 2022, Memoria della B.V. Maria del Monte Carmelo.

FRANCESCO 


	MESSAGGIO DEL PAPA PER LA GIORNATA MONDIALE DI PREGHIERA PER LA CURA DEL CREATO 1° settembre 2022 “Ascolta la voce del creato”

