https://comboni2000.org FP 2022

« Notre Pére qui es aux cieux... »
par Enzo Bianchi

« Notre Pére qui es aux cieux, que ton Nom soit sanctifié »

La priere que le Seigneur a enseignée a ses disciples commence par 1’invocation : « Notre
Pére » (comme nous le prions ordinairement en suivant le texte de I’évangile de Matthieu) ou
simplement « Pére » (dans la version de 1’évangile de Luc). C’est une adresse simple, directe, chargée
d’affection et de tendresse : elle révele immédiatement le visage du Dieu auquel les croyants
s’adressent. Dieu est certes Saint, Créateur et Sauveur, mais il peut étre invoqué aussi comme Pére —
Abba, dans I’araméen de Jésus, ¢’est-a-dire « papa, pere bien-aimé ».

Cette invocation définit notre Dieu, mais elle signifie également quelque chose pour nous, qui la
disons. Nous y exprimons notre ardent désir de I’authentique paternité consolatrice de Dieu. Et
surtout, nous y confessons notre origine. Car parmi les grandes questions qui habitent notre ceeur, il
en est une qui résonne constamment: « D’ou venons-nous? ». En appelant Dieu Peére, nous affirmons
que ’origine de notre existence est en lui, que nous avons été voulus, pensés, aimés et appelés a la vie
par ce « Pere qui est aux cieux ». Cette certitude donne son sens a notre vie et nous permet d’articuler
notre foi en des comportements quotidiens.

Ce Dieu « qui est aux cieux » n’est toutefois pas un pere terrestre: nous reconnaissons sa différence
radicale d’avec nous, son altérité, ce que la Bible appelle sa sainteté. C’est le sens de la premiere demande
de la priere du Seigneur: « Fais reconnaitre a tous que tu es Dieu ». Si le Nom indique I’identité, c’est-a-
dire la vérité profonde d’une personne, il y a équivalence entre le Nom et la personne. Et si Dieu est saint,
son Nom doit donc étre sanctifié¢. Lorsque nous demandons a Dieu de « sanctifier son Nom », nous
’appelons a se faire reconnaitre pour ce qu’il est réellement, & se manifester a travers son action efficace
dans T’histoire. Et nous nous prédisposons nous-mémes a €tre inspirés par lui pour témoigner de sa
présence et de sa sainteté parmi les hommes et les femmes de notre temps.

« Que ton Régne vienne »

Cette deuxieme demande occupe la place centrale parmi les trois premieres, qui concernent Dieu;
cela indique son importance. D’ailleurs, dans la prédication de Jésus, I’annonce du Régne de Dieu
occupait aussi la place fondamentale. Le Royaume de Dieu s’est en effet manifesté en Jésus, parce qu’il a
été, lui, le seul homme sur lequel Dieu — et Dieu seul —, a régné totalement, radicalement. Ce que nous
demandons donc ici, c’est que ce Régne de Dieu, vécu et manifesté par Jésus, s’étende pleinement.

Invoquer la venue de ce Royaume signifie appeler Dieu a régner réellement sur tout étre humain et
sur ’humanité entiére, en commengant par nous qui prions. Cela signifie nous prédisposer, en tant que
personnes, en tant que communautés, en tant qu’Eglise, a laisser Dieu régner souverainement sur nous.

Or lorsque Dieu régne, il n’exerce aucune domination et n’instaure aucun esclavage: il
manifeste sa royauté par une action de libération des fausses idoles, une action de salut devant le mal,
une action d’unité des enfants dispersés. Ainsi dévoile-t-il sa paternité.

Ce Royaume de Dieu est une réalité a attendre, a invoquer, mais a laquelle il s’agit aussi de se
rendre disponible. Car le Régne des cieux a déja commencé a étre présent parmi nous en Jésus; il tend
a ’accomplissement final, a la fin des temps; il vient d’en haut, de Dieu; mais nous avons toutefois
une responsabilité a son égard: celle de I’accueillir et de répondre a ce don par toute notre vie.

« Que ta volonté soit faite sur la terre comme au ciel »

Cette invocation, Jésus lui-méme I’a prononcée dans sa vie. A I’heure de I’agonie, au moment
de I’angoisse devant la mort imminente, il a en effet adressé au Pére cette priere: « Pére, si tu veux,
¢loigne de moi cette coupe! Cependant, que ce ne soit pas ma volonté, mais la tienne qui se fasse »



(Lc 22,42). Humainement, Jésus aurait voulu poursuivre son service parmi les hommes sans devoir
affronter I’épreuve de la mort; il demande alors la force de réaliser jusqu’au bout la volonté du Pére,
pour demeurer obéissant, méme au prix de la mort. Pour le disciple, cette invocation est donc
particulierement exigeante; elle requiert qu’on en paie le prix fort.

« Que ta volonté soit faite »: cette requéte exprime d’une part la demande faite a Dieu de
réaliser lui-méme son plan de salut. D’autre part, cette pricre appelle les hommes a accepter
pleinement cette volonté et a la réaliser, ou mieux: a tout prédisposer pour qu’elle puisse se réaliser.
Car le risque est grand pour les croyants de connaitre la volonté de Dieu, mais de ne pas la mettre en
pratique ni de I’observer... Bien souvent les prophétes de I’ Ancien Testament 1’ont rappelé.

En tant que chrétiens nous avons a prier cette demande avant tout comme une lutte contre les
résistances que nous avons a accomplir la volonté de Dieu. Et il faut reconnaitre que nous ne pouvons
I’assumer en profondeur qu’apres une longue bataille, ou notre volonté se sera souvent rebellée contre
ce que Dieu nous demande. C’est le combat ardu entre nos pensées et la volonté de Dieu!

« Donne-nous aujourd’hui notre pain de ce jour »

Au cceur du « Notre Pére », au centre des sept demandes, on trouve la requéte du pain, adressée
avec confiance au Pére. Apres les grandes demandes touchant Dieu, en voici une toute simple,
quotidienne, qui concerne notre condition humaine de créatures et la nécessité primaire que nous
avons de nous alimenter pour vivre.

On pourrait étre surpris de ’humilité de cette demande. Or je crois que c’est elle précisément
qui illumine toutes les autres. Car demander a Dieu le pain quotidien est une action éminemment
contemplative: c’est la maniére qu’a le croyant d’affirmer la seigneurie de Dieu sur les réalités créées;
c’est lattitude de celui qui reconnait qu’il ne dispose pas de sa vie, mais qu’il la recgoit toujours au
sein d’une relation; c’est la facon pour ’orant de placer son besoin devant Dieu, pour le laisser se
convertir en désir, et renoncer a la tentation de la possession.

Demander le pain quotidien signifie alors prendre conscience de notre réalité concréte, nous
confesser créatures et enfants de Dieu, tout en sachant sereinement que la vie nous est toujours
donnée...

Cependant I’adjectif grec epiouisios que nous traduisons par « de ce jour » peut aussi signifier «
céleste ». En demandant deés lors le pain nécessaire pour notre vie, nous invoquons ¢également
I’aliment dont le chrétien vit au-dela du pain: la Parole et I’eucharistie. Demander au Pére le pain
quotidien permet au croyant d’apprendre a découvrir son besoin capital de la Parole vivante, de Jésus
Christ, « pain vivant descendu du ciel » (Jn 6,51), pour avancer dans la foi.

« Pardonne-nous nos offenses comme nous pardonnons aussi a ceux qui nous ont
offensés »

Le chrétien est un homme qui « s’est converti des idoles pour adhérer au Dieu vivant » (voir
1Th 1,9). Mais dans son cheminement de retour au Pére, il ne parvient pas au but une fois pour toutes:
il doit renouveler chaque jour sa conversion pour reprendre la route qui méne au Royaume et cesser
de se fermer a I’amour. Dans ce labeur quotidien, le croyant se découvre débiteur: il se sait
responsable des pensées, des paroles, des actions et des omissions par lesquelles il a soustrait a ses
fréres et sceurs ce qu’il leur devait. Car en profondeur, nous avons tout recu des autres et de Dieu:
nous ne pouvons jamais rien garder pour nous seuls.

Or tout ce que nous dérobons a nos fréres et & nos sceurs est une offense, un péché que nous
commettons devant Dieu. En effet tout ce qui blesse nos semblables concerne aussi le Pére. Voila
pourquoi nous demandons a Dieu qu’il remette nos offenses. Seul le pardon nous permet de
recommencetr, seul le pardon nous renouvelle radicalement, seul le pardon infini et toujours prévenant
de Dieu nous pousse a la conversion.



Mais le pardon invoqué de Dieu est conditionné par le pardon que nous nous accordons les uns
aux autres. Certes, le pardon de Dieu préceéde toujours notre pardon réciproque; pourtant ¢’est notre
pardon envers nos fréres et sceurs qui nous ouvre au pardon de Dieu. Les chrétiens sont donc appelés
a se conformer a leur Dieu, qui aime et pardonne sans condition, en sachant que le pardon qu’ils
accordent ou refusent aux autres se répercute en quelque sorte sur le pardon qu’ils regcoivent eux-
mémes de Dieu.

« Pardonne-nous nos offenses comme nous pardonnons aussi a ceux qui nous ont
offensés »

Le chrétien est un homme qui « s’est converti des idoles pour adhérer au Dieu vivant » (voir
1Th 1,9). Mais dans son cheminement de retour au Pére, il ne parvient pas au but une fois pour toutes:
il doit renouveler chaque jour sa conversion pour reprendre la route qui méne au Royaume et cesser
de se fermer a ’amour. Dans ce labeur quotidien, le croyant se découvre débiteur: il se sait
responsable des pensées, des paroles, des actions et des omissions par lesquelles il a soustrait a ses
freéres et sceurs ce qu’il leur devait. Car en profondeur, nous avons tout regu des autres et de Dieu:
nous ne pouvons jamais rien garder pour nous seuls.

Or tout ce que nous dérobons a nos fréres et a nos sceurs est une offense, un péché que nous
commettons devant Dieu. En effet tout ce qui blesse nos semblables concerne aussi le Pére. Voila
pourquoi nous demandons a Dieu qu’il remette nos offenses. Seul le pardon nous permet de
recommencer, seul le pardon nous renouvelle radicalement, seul le pardon infini et toujours prévenant
de Dieu nous pousse a la conversion.

Mais le pardon invoqué de Dieu est conditionné par le pardon que nous nous accordons les uns
aux autres. Certes, le pardon de Dieu précéde toujours notre pardon réciproque; pourtant c’est notre
pardon envers nos fréres et sceurs qui nous ouvre au pardon de Dieu. Les chrétiens sont donc appelés
a se conformer a leur Dieu, qui aime et pardonne sans condition, en sachant que le pardon qu’ils
accordent ou refusent aux autres se répercute en quelque sorte sur le pardon qu’ils regoivent eux-
mémes de Dieu.

« Et ne nous soumets pas a la tentation »

Voila la seule demande de 1’oraison dominicale formulée de maniére négative. Elle est délicate,
car il faut avant tout écarter 1’idée que Dieu serait I’auteur de la tentation. Non, Dieu ne tente jamais
personne! Le mieux serait alors sans doute de dire: « Ne nous laisse pas entrer en tentation ». On
pourrait paraphraser: « Ne nous fais pas succomber a I’heure de I’épreuve. »

Jésus invite ses disciples a demander I’aide du Seigneur, sa protection, sa proximité, son amour
lorsqu’ils sont dans 1’épreuve. En effet, les hommes sont constamment tentés de contredire I’amour de
Dieu, de vivre sans les autres, voire contre les autres. Etre tenté fait partie du cheminement a la suite
du Christ. Lorsque nous sommes ainsi dans la tentation, nous sommes séduits par les idoles, par nos
propres justifications, par la peur de souffrir: il faut alors lutter pour tenir ferme. Dans ce combat
contre la tentation, il s’agit de sentir plus que jamais le Seigneur a notre c6té. C’est lui qui lutte pour
nous et en nous.

Mais hormis les tentations quotidiennes, il y a aussi la grande épreuve: celle de 1’incrédulité, de
la non-foi. C’est la tentation supréme, qui nous pousse a ne plus comprendre que Dieu est avec nous.
Oui, en nous, coexistent la foi et ’incrédulité. Dans cette épreuve, nous avons a nous ouvrir a Dieu,
méme dans les ténebres, a faire confiance a son aide et a I’invoquer, pour qu’il vienne a notre secours
et que nous évitions de succomber.

« Mais délivre-nous du mal »

Dieu qui est notre Pere est un Dieu Sauveur, qui sauve et qui libere: il a donc le pouvoir de nous
libérer du mal. C’est la grande certitude du psalmiste qui s’écrie si souvent face a ceux qui
I’oppriment: « Libére-moi, Seigneur, dans ton amour! » (Ps 6,5, voir Ps 7,2; 140,2).



La libération des libérations est celle du mal, des ceuvres du Malin, qui se traduisent toujours
par la violence, la souffrance, la mort. Oui, sur la scéne du monde, nous reconnaissons la présence du
Malin: et s’il faut croire a I’existence de Dieu, il n’est nul besoin de croire au diable; il suffit de le
reconnaitre a I’ceuvre dans notre vie. Sa présence efficace tente, séduit et opprime ceux qui accueillent
ses suggestions. Il est « comme un lion rugissant qui rode, cherchant qui dévorer » (1P 5,8). Voila
pourquoi se léve I’invocation lancinante: « Libére-nous du Malin et de son action! »

Notre pricre s’enracine, ici encore, dans celle de Jésus: voila notre consolation et notre force.
C’est lui en effet qui avait prié: « Pére, je ne te demande pas de les enlever du monde, mais de les
garder du Malin » (Jn 17,15). Oui, Jésus combat avec nous contre le démon; c’est lui qui lutte en
nous!

Jésus est descendu jusqu’aux enfers, la ou Satan frappe avec le plus de force, pour nous
embrasser et introduire notre cri dans sa propre priére au Pére. A la suite du Christ et avec lui, nous
pouvons alors, nous aussi, nous défaire du mal, par la priére et la persévérance, maintenant déja et
pour la vie éternelle!

Meéditation tenue le samedi 27 octobre 2007 a Lourdes par Enzo Bianchi a [’occasion du
rassemblement des responsables de catéchese de tous les dioceses de France, avec la participation de
quarante évéques de la Conférence épiscopale frangaise.



	« Notre Père qui es aux cieux… » par Enzo Bianchi
	« Notre Père qui es aux cieux, que ton Nom soit sanctifié »
	« Que ton Règne vienne »
	« Que ta volonté soit faite sur la terre comme au ciel »
	« Donne-nous aujourd’hui notre pain de ce jour »
	« Pardonne-nous nos offenses comme nous pardonnons aussi à ceux qui nous ont offensés »
	« Pardonne-nous nos offenses comme nous pardonnons aussi à ceux qui nous ont offensés »
	« Et ne nous soumets pas à la tentation »
	« Mais délivre-nous du mal »


