https://comboni2000.org FP Italiano 2022

Formazione Permanente - italiano 2022

RITROVARE SE STESSI
Card. Martini

I. 'AMORE DI DIO PER L'UOMO

2. ll volto di Dio nel vangelo secondo Giovanni

Il punto di partenza e di arrivo della predicazione giovannea.

1. Il punto di partenza della predicazione giovannea lo leggiamo nel Prologo del suo
vangelo che, a differenza di quello di Marco, ¢ scritto per il cristiano che ha gia compreso il senso
della fede, ha gia compiuto un cammino di sequela di Gesu. La predicazione di Giovanni € una
disciplina spirituale che aiuta a riconoscere le implicazioni serie, derivanti dalla presenza del Verbo
tra noi.

Egli infatti ci racconta le origini, cio che era al principio, che spiega ogni cosa e da la ragione di
tutto quanto esiste. Ci racconta il senso del mondo dovuto a Colui che ¢ il Logos, la Parola, il Verbo
di Dio, perché Logos significa anche «senso».

Nel Prologo Giovanni pone in relazione l'origine del mondo con la venuta di Gesu sulla terra:
«Il Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi» (1, 14), e la sua ¢ la sintesi della
penetrazione piu alta sul mistero della pre-esistenza di Gesu nel Nuovo Testamento.

11 termine Logos, che fa da protagonista nell'azione del dramma racchiuso nei 18 versetti del
Prologo, ¢ davvero disperante, perché ha molteplici significati: la mente, la ragione, il conto della
spesa, e molte altre cose disparate. C'¢ da domandarsi perché mai Giovanni abbia scelto questa parola
invece di sceglierne altre piu precise. Per esempio, se voleva indicare la «parola di Dio», perché non
ha scelto rema, che forse era il termine piu adatto per indicare espressamente la parola creativa di
Dio? Se voleva indicare la «sapienza», perché non ha scelto sophia o altre parole analoghe? Ci
troviamo invece di fronte a una vera e propria ridda di significati; mi sembra tuttavia non inutile
prendere in considerazione 1 principali, senza pretendere di collocarci sul piano esegetico, bensi su
quello della meditazione esistenziale.

Per un greco il significato piu evidente, che egli recepiva dal diffuso contesto filosofico, era
quello di logos delle cose, cioe¢ la ragione ultima d'essere della realta.

Gli esegeti, di solito, non insistono su tale significato e sostengono che la derivazione del logos
giovanneo sarebbe piuttosto di tipo sapienziale, o in genere anticotestamentaria. Di fatto, pero, ¢
impossibile immaginare che un cristiano di Efeso di quel tempo, sentendo parlare del logos in senso
assoluto, non pensasse alla ragione ultima delle cose, al perché del mondo, e non cominciasse di qui la
sua riflessione.

Elenco, quindi, cinque fondamentali significati: ragione d'essere della realta; parola creatrice:
Dio creo tutto con la parola; sapienza che presiede alla creazione, sapienza ordinatrice; parola
illuminante e vivificante; parola rivelatrice: il Figlio di Dio viene tra noi in Gesu (s'incarna) ed ¢ Gesu
che rivela il Padre.

Mi sembra che Giovanni veda l'intera serie di questi significati come se fossero ordinatamente
infilati 1'uno nell'altro; noi possiamo prenderli in considerazione uno dopo l'altro, in modo da
ricostruire il disegno giovanneo.

- Logos ¢ la ragione ultima delle cose, la, ragione ultima della mia esistenza cosi com' ¢ in
Dio.

E certamente un primo messaggio, forse implicito, ma evidentissimo, da cui si deve partire.

La mia esistenza - e tutta la situazione umana - ha una ragione, ha un significato in Dio.



2

- Logos ¢ la parola creatrice, e il significato ultimo di tutta la realta, di tutte le cose, della mia
situazione umana, sta nella dipendenza da Dio. Dipendenza da riconoscersi nella lode e nella
riverenza. Se la ragione ultima di ogni cosa ¢ una parola creatrice di Dio, il senso di dipendenza totale
da Dio, da riconoscersi con riverenza e lode, ¢ il primo atteggiamento sul quale gli altri si possono
costruire e senza il quale nessuna disciplina spirituale pud essere costruita.

- Logos ¢ la sapienza ordinatrice: presso Dio ¢ la ragione ultima non solo dell'essere delle
cose, ma dell'essere «qui e adesso». Tutte le situazioni dell'esistenza, tutto cid che gégonen («&
avvenuto») e avviene ora, ha un senso nella sapienza ordinatrice di Dio. Questa considerazione ¢
amplissima e chiarificatrice, perché a partire da essa nessuna situazione umana ¢ priva di senso, anche
la piu strana apparentemente; sia la mia situazione di uomo, sia la situazione dell'umanita e del
mondo, sia la situazione della Chiesa: tutto ha un significato nella sapienza ordinatrice di Dio. Se
manca tale fiducia, si rimane preda dello spavento che ci prende di fronte all'impressione del disordine
illimitato.

- Logos ¢ phos (luce) e zoé (vita). Malgrado le oscurita della situazione presente dell'uomo,
malgrado la tragedia umana che ci circonda, malgrado le prove della Chiesa e le situazioni quasi
assurde nelle quali si trova il mondo e possiamo trovarci anche noi, esiste al fondo di tutto un
«vangelo», che assicura esserci una ragione luminosa e vivificante di tutte queste cose, se solo
sappiamo coglierla e lasciarci trasformare da essa.

- Logos é Gesu Cristo tra noi che ci parla del Padre. Le parole di Gesu, che ascoltiamo nella
Scrittura, e la sua stessa realta personale costituiscono il senso luminoso ed edificante, di tutta
l'esperienza umana come noi la percepiamo. E questo lo sfondo sicuro - e necessario su cui si innesta
tutta la costruzione successiva. Senza la fiducia di fondo nella sapienza creatrice, che regola le
situazioni presenti e si manifesta in Cristo come «vangelo», non c'¢ speranza di fare meglio, non c'¢
speranza di cambiare se stessi € non c'e¢ speranza per il mondo. La nostra speranza, infatti, sta tutta nel
radicarsi di ogni cosa nella ragione ultima, che ¢ la creazione divina e la presenza tra noi di Gesu
Cristo, il quale rivela le parole di Dio e crea una situazione di verita e di grazia nel mondo: Gesu
«pieno di grazia e di veritay (1,14).

Questo ¢ dunque l'atteggiamento da assumere di fronte al vangelo di Giovanni: un
atteggiamento ispirato al senso che tutto da Dio dipende e a Dio va, e che la nostra azione puo
inserirsi in maniera sensata, ragionevole, giusta in tale movimento, qualunque sia la nostra condizione
presente.

2. Nel desiderio di cogliere il punto di arrivo della predicazione di Giovanni, dobbiamo sapere
che nel suo vangelo (che ¢ il vangelo dei simboli, delle similitudini e delle figure), la seconda parte
(capp. 13-21) manifesta la prima (capp. 1-12). E soprattutto nei discorsi dal cap. 13 al cap. 17 - 1a
dove si dice di Gesu: «Adesso non parli piu in parabole, non parli pit in similitudini» - che dobbiamo
cercare e trovare il senso dei segni che precedono. Tra i discorsi prendo come punto di riferimento il
testo di Giovanni 15, 15: «Non vi chiamo piu servi ma vi ho chiamati amici». Qui viene espresso
concretamente il punto di arrivo della disciplina spirituale a cui Giovanni sottopone il discepolo: il
Verbo ¢ ricevuto tra noi nell'intimita misteriosa dell'amicizia.

Il termine «amico» € raro nel Nuovo Testamento: lo si usa per indicare situazioni profane
della vita. Giovanni ¢ I'unico evangelista che con il termine philos, philein designa il rapporto
con Cristo; percio puo essere interessante approfondirne il significato e domandarci quali siano in
Giovanni le figure di amici del Signore, che egli concretamente ci mette davanti per mostrare in
maniera plastica dove ci vuole condurre.

Ci accorgiamo allora che il quarto vangelo ci presenta una galleria di ritratti di amici del
Signore, che approfondiscono ciascuno un aspetto dell'intimita col Verbo tra noi.

Ho individuato soprattutto sei nomi.

- Il primo che ci viene presentato ¢ «l'amico dello sposo», cioé Giovanni Battista (3,29), che
gode per la prossimita dello sposo. Gode, pur se non ne vede chiaramente la presenza manifestata, pur
se resta fuori dalla porta, perché, come egli afferma, «io devo diminuire e lui crescere» (3,30) C'¢ qui
un aspetto importante dell'amicizia con Gesu, che sarebbe utile paragonare con la figura di Nicodemo.



3

Mentre Nicodemo ¢ tutto preoccupato di sé, della propria situazione, della propria raggiunta
rispettabilita, Giovanni € colui che gode perché 1'altro si afferma: l'altro cresce e lui diminuisce.

- Il secondo esempio di amicizia ¢ quello dei due discepoli di Giovanni che Gesu accoglie nel
suo eremo: «Venite e vedete. Vennero e videro e stettero con lui tutto quel giorno» (1,38 ss.). E un
altro aspetto dell'amicizia con Gesu: lo stare con lui, a lungo, volentieri, il godere con lui nella
solitudine.

- La terza figura ¢ duplice: Marta e Maria. Ciascuna rivela un aspetto particolare del rapporto
dell'amicizia. Maria (contrariamente a ci0 che ci presenta Luca) esprime il servizio amoroso: ella ¢
colei che due volte unge i piedi di Gesu. Marta ¢ quella che gli va incontro familiarmente, gli parla
con franchezza e semplicita in un dialogo pieno di ascolto e fiducia.

- La quarta figura ¢ Lazzaro, di cui ¢ detto espressamente: on phileis, «quello che Gesu amavay
(11, 3; 11,36), o philes, «I'amico» di Gesu (11, 11). Mentre negli altri casi si puo vedere qualche
esplicitazione dell'amore per Gesu (Giovanni gli prepara la via, i due discepoli amano stare con lui,
Maria lo serve, Marta gli parla familiarmente), in Lazzaro ¢ difficile cogliere quale sia l'aspetto
dell'amicizia che viene sottolineato, perché Lazzaro non fa niente: non parla, non agisce, non si sa
chi sia, non ha un carattere preciso. Forse la caratteristica tipica di questa amicizia ¢ data dal fatto
che Gesu fa tutto. In fondo il tratto pit profondo dell'amicizia ¢ lasciarsi scegliere: «Non voi avete
scelto me ma 10 ho scelto voi» (15, 16). E si noti che questo testo segue immediatamente il v. 15, che
contiene un passo fondamentale sull'amicizia. Lazzaro rappresenta, a mio avviso, la persona che é
amata da Gesu perché Gesu cosi vuole, e che accetta la sua iniziativa.

- La quinta figura, tra tutte preminente, ¢ il discepolo che ascolta e che fa strada: si tratta del
«discepolo che Gesu amavay, ricordato parecchie volte (13,23; 19,26; 21, 7; 21,20). Una figura che
ha nel messaggio del quarto vangelo il valore di un punto di arrivo. Essa ci fa vedere come la strada
di accoglienza del mistero dell'Incarnazione ci porti fino a quell'intimita col Signore descritta
soprattutto nell'ultima cena e nella scena finale del vangelo (cap. 21).

- Aggiungiamo, infine, una figura per la quale si usano gli stessi verbi philein e agapan: Pietro.

Nel dialogo del capitolo finale (21, 15-55) - che ¢ forse il luogo neotestamentario dove sono
ripetuti piu volte i verbi philein e agapan -, Pietro ¢ immagine dell'amore apostolico (mentre il
«discepolo che Gesu amavay ¢ piuttosto il tipo dell'intimita mistica col Signore, colui che ha capito
profondamente il mistero del Verbo); cio¢ dell'amore che, avendo intuito il mistero, si dona al servizio
apostolico, al servizio ecclesiale.

Concludendo, Giovanni ci spinge verso l'acquisizione di un'intimita col Signore davvero nuova,
un'intimita, un rapporto che dev'essere coltivato, ma che in verita ci € preparato come dono da Dio
stesso.

Dio é Padre

Il mistero del Dio tra noi, del Verbo fatto carne, delineato da Giovanni si puo cogliere facendo
appello a tutte le nostre interiori forze di assoluto, di desiderio della trascendenza e di adorazione, che
si riassumono nel desiderio di Dio.

A me preme sottolineare il messaggio di Gesu sul Padre perché tutto cio che Gesu dice in
questo vangelo ha un solo oggetto: Dio, il Padre, il Padre suo. A chi accetta che Dio solo ¢ grande,
il Figlio rivela il mistero. E quando gli viene chiesto: «Mostraci il Padre!» (14,8), Gesu risponde: «Chi
ha visto me ha visto il Padre» (v. 9).

Gesu ¢ presenza del Dio unico e inaccessibile a noi, cio¢ Dio fatto visibile e messo a nostra
disposizione.

Naturalmente queste parole sono estremamente banali per chi non € passato attraverso il
crogiolo del perfetto desiderio di Dio: esse rimangono qualcosa di cui non si vede il significato
profondo. Ed ¢ per questo che solo Giovanni tra gli evangelisti parla del Verbo fatto carne; gli altri piu
semplicemente parlano di Gest uomo, che si mostra Figlio di Dio. Giovanni suppone una religiosita
piu matura e piu pensata, che abbia acquisito il senso dell'assolutezza.



4

Quali sono le conseguenze della parola di Gesu: «Chi ha visto me ha visto il Padre»? Le
conseguenze sono che Giovanni puo dire: «Abbiamo visto la sua gloria, gloria come dell'Unigenito
del Padre» (1, 14). Ogni atteggiamento di Gesu, quindi, ¢ rivelazione del Padre.

Possiamo allora contemplare tutta la vita di Gesu adorando il mistero del Dio tra noi, del Dio
manifestato. Gesu che accoglie Nicodemo, ¢ il Dio invisibile che ci accoglie come amico. Gesu che ai
discepoli i quali gli chiedono: «Dove stai?» risponde fraternamente: «Venite e vedete», ¢ 1'Eterno,
colui che desideriamo dal piu profondo del cuore. Gesu, che trasforma le situazioni umane
(I'imbarazzo di Cana come l'incapacita a muoversi del paralitico), ¢ Dio, 1'Eterno, il Trascendente, che
si ricorda della nostra miseria e ci fa dono liberamente della sua potenza. Gesu che dissipa le tenebre
del cieco nato, € Dio che illumina benevolmente il nostro cammino. Insomma Gesu ¢ il «Dio tra
noi», ¢ nel suo volto contempliamo 1'amabilita di Dio stesso.

Non soltanto Gesu si ¢ fatto uomo, ma Gesu per me si ¢ fatto uomo. Egli ci manifesta il volto
del Padre, il volto di Dio - quel Dio che vogliamo vedere - mostrandoci che ¢ Dio per noi, che da
quanto ha di piu caro per noi: ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio, e da darlo come vita tra
noi.

Qual ¢ il senso della nostra situazione umana rivelatoci da Gesu, che ¢ Dio tra noi e Dio per
noi? Che noi siamo amati da Dio. Amati da Dio, qualunque sia l'oscurita e I'insignificanza della
nostra situazione presente, malgrado la derelizione nella quale pensiamo di essere. E un messaggio
trasformante che, pur non cambiando nulla all'esterno, cambia in realta il significato del mio essere:
benché mi senta abbandonato e disperso in un mondo senza senso, nel quale sembrano dominare il
caso e la necessita, i0 sono amato da Dio: Dio si da per me e da per me quanto ha di piu caro. Un
messaggio che evidentemente si allarga.

Gesu € non solo Dio tra noi, ma ci chiama a essere noi in lui; ciascuno di noi ¢ amato da Dio, ¢
cercato, ¢ accolto, ¢ chiamato, ¢ desiderato nella sua solitudine, laddove nessuno puo aiutarci. Anzi,
proprio la situazione umana della derelizione ¢ riscattata dal Dio tra noi e con noi e per noi, ed € resa
feconda di comunione tra noi in Gesu. Mi riferisco al testo di Giovanni 11, 51-52: «Gesu viene per
radunare 1 figli di Dio dispersi», cioe per darci il senso di essere amati da lui sia come singoli derelitti
sia come gruppo di uomini sbandati e raccolti in unita.

C'¢ ancora un aspetto del mistero del Verbo fatto uomo per me: il mistero del servizio, su cui ci
soffermiamo.

Dio serve I'uomo

Nell'episodio della lavanda dei piedi Gesu rivela, attraverso un gesto, come Dio sia a servizio
dell'uvomo, ed ¢ questo un mistero paradossale.

«Mentre cenavano, quando gia il diavolo aveva messo in cuore a Giuda Iscariota, figlio di
Simone, di tradirlo, Gesu sapendo che il Padre gli aveva dato tutto nelle mani e che era venuto da
Dio e a Dio ritornava, si alzo da tavola, depose le vesti e, preso un asciugatoio, se lo cinse alla vita.
Poi verso dell'acqua nel catino e comincio a lavare i piedi dei discepoli e ad asciugarli con
l'asciugatoio di cui si era cinto.

Venne dunque da Simon Pietro e questi gli disse: "Signore, tu lavi i piedi a me?". Rispose Gesu:
"Quello che io faccio, tu ora non lo capisci, ma lo capirai dopo". Gli disse Simon Pietro: "Non mi
laverai mai i piedi!". Gli rispose Gesu. "Se non ti lavero, non avrai parte con me". Gli disse Simon
Pietro: "Signore, non solo i piedi, ma anche le mani e il capo"y (Giovanni 13,2-9).

1. «Mentre cenavano». Giovanni non dice se si tratta di una cena pasquale: gli basta aver
sottolineato che l'episodio si svolge durante una cena familiare, semplice, spontanea, amicale. La cena
evoca l'atmosfera di fiducia, di intimita, di pace; ci si trova insieme perché ci si vuol bene e si desidera
vivere un momento di serenita attorno a una tavola.

2. «Quando gia il diavolo aveva messo in cuore a Giuda Iscariota, figlio di Simone, di
tradirlo».

Alla circostanza esteriore di serenita, fa da contrasto la menzione dell'inimicizia presente in
quella scena di pace e di fiducia. Inimicizia significata dal diavolo e da Giuda. Il diavolo ¢ colui di cui



5

l'evangelista Giovanni ha gia parlato molte volte chiamandolo «mentitore e omicida fin dal principio»,
colui che divide, mette contro, fa pensar male. E questo principio maligno ¢ gia entrato nel cuore di
Giuda suscitando il desiderio, la scelta, la decisione di tradire Gesu.

Giuda ¢ uno dei Dodici, un apostolo chiamato, privilegiato, amato dal maestro che gli ha dato
ampiamente fiducia. Perché ci viene presentata una circostanza tanto dolorosa della cena? E vero che
questo fatto non sara pitt menzionato in seguito e il racconto si concentrera sul gesto di Gesu che lava
1 piedi a Simon Pietro, ma qui si vuol far capire al lettore che la lavanda dei piedi mettera il
Maestro in ginocchio davanti a Giuda. In ginocchio, in atteggiamento umile e pieno di tenerezza di
fronte a colui nel cui cuore c'é satana. La vicenda ha una colorazione tragica perché contrappone la
bonta di Gesu alla crudelta, alla durezza, alla chiusura dell'apostolo. E una scena in cui si giocano
quindi tutte le grandi realta della storia umana: 1'amore, l'apertura, I'attenzione agli altri, e la
chiusura, la cattiveria, la malvagita.

In piccoli gesti appena percettibili, in un' atmosfera casalinga, si evidenzia cio che divide la
storia umana e la sconvolge.

3. «Gesu sapendo che il Padre gli aveva dato tutto nelle mani e che era venuto da Dio e a Dio
ritornavay. La consapevolezza di Gesu si riferisce a due realta.

La prima ¢ la coscienza piena di essere il Messia, Signore della storia, colui nelle cui mani
sono i destini dell'umanita. Gesu sa che il Padre gli ha dato tutto nelle mani.

La seconda ¢ la coscienza della sua origine divina e quindi, accennata implicitamente, della
sua figliolanza divina: sapeva di essere venuto da Dio e sapeva che il termine della sua vita era Dio, il
Padre, la gloria.

Gesu compie il gesto della lavanda avendo piena consapevolezza della sua origine, del suo
termine, della sua responsabilita, della sua missione.

Questa consapevolezza ¢ la coscienza autentica che uno ha di sé come valore, come forza, come
dono.

Per essa e grazie a essa anche le azioni piu piccole assumono un grande orizzonte € sono
compiute con gioia, coraggio, entusiasmo.

11 contrario ¢ la non consapevolezza che si esprime nel nervosismo delle azioni,
nell'inquietudine della vita, nel disfattismo, nel fare le cose una dopo 1'altra, per abitudine. Le azioni
quotidiane che ne derivano, e anche le grandi, sono compiute senza voglia e si degradano.

Nell'esemplarita di Gesu viene toccato un punto nevralgico della persona umana. E Giovanni
sottolinea che la chiara consapevolezza che Gesu ha di sé, da valore alla passione. La passione ha
valore non semplicemente perché, di fatto, Gesu € messo a morte ma perché ¢ di fronte agli eventi
consapevolmente e coscientemente: tutti i suoi gesti, piccoli e grandi, a cominciare dalla lavanda dei
piedi sono portati, sostenuti dalla consapevolezza.

Potremmo dividere le donne e gli uomini di questo mondo in tre categorie:

- Coloro la cui consapevolezza ¢ quasi nulla: ignorano la chiamata del Signore, la dignita
della vita e la loro esistenza ¢ sprecata ogni giorno nella pura banalita, senza ideali, senza slanci, senza
orizzonti.

- Coloro la cui consapevolezza ¢ falsa, meschina oppure camuffata, e perdono il senso degli
eventi, delle cose quotidiane. Per esempio, ¢ consapevolezza falsa, camuffata quella di Pilato che,
mentre Gesu ¢ crocifisso con altri due, discute e litiga con i Giudei per 1'iscrizione sulla croce (cft.
Giovanni 19, 17-22).

La passione di Gesu ¢ piena di contrapposizioni tra il mistero che si compie nella dignita della
sua consapevolezza e le miserie che, invece, per false o mancate consapevolezze umane, degenerano
attorno alla croce.

- La consapevolezza autentica di Gesu ha un esempio mirabile nella consapevolezza di Maria
nel Magnificat: «ha fatto in me grandi cose colui che ¢ potentey.

E la gioia di essere come si & per grazia di Dio, nelle realta grandi come nelle piccole. Le
piccole vengono vissute con orizzonti immensi, le grandi con la semplicita del bambino, del fanciullo.



6

4. «Si alzo da tavola, depose le vesti e, preso un asciugatoio, se lo cinse alla vita. Poi verso
dell'acqua nel catino e comincio a lavare i piedi dei discepoli e ad asciugarli con 1'asciugatoio di cui si
era cintoy. Il quarto momento ¢ la descrizione del gesto, solennissima perché tutti i particolari
vengono sottolineati: 1'asciugatoio, il catino, l'acqua, il versarla, 1'asciugare.

Ci pare di vedere Gesu mentre lo compie con una lentezza e con una dignita liturgica che lascia
stupiti 1 discepoli, quasi senza parole, finché Pietro non prorompe nell'esclamazione di meraviglia.

«Venne dunque da Simon Pietro...». Pietro € ogni uomo che, di fronte al mistero di un Dio che
lo ama fino a servirlo, si ribella. Riflettiamo sui tre momenti di domande e di risposte tra Gesu e
Pietro.

5. «Signore, tu lavi i piedi a me?.. Non mi laverai mai i piedi!». Pietro rifiuta completamente il
gesto di Gesu, per un motivo che noi riteniamo giusto e valido: dovrebbe essere lui a fare quel
servizio al Maestro e non viceversa! Insieme, pero, Pietro esprime un suo modo di capire Gesu:
secondo lui, non dovrebbe agire in maniera tanto servile, umile, non dovrebbe abbassarsi fino a lavare
1 piedi dei discepoli. Penetrando di piu nella sua coscienza, ci accorgiamo che in sostanza non accetta
che Gesu sia servo, che si faccia servo, perché dovrebbe essere 1'nvomo il primo a servire Dio, € non il
Signore a compiere il primo passo.

Questa resistenza dell'apostolo era emersa in forma piu clamorosa nel momento in cui il
Maestro aveva preannunciato la sua passione. Giovanni non riporta I'episodio e quindi trasferisce nel
racconto della lavanda l'opposizione di Pietro messa in luce dagli altri vangeli: «Gesu comincio a dire
apertamente ai suoi discepoli che doveva andare a Gerusalemme e soffrire molto da parte degli
anziani, dei sommi sacerdoti e degli scribi, e venire ucciso e risuscitare il terzo giorno. Ma Pietro lo
trasse in disparte e comincio a protestare dicendo: "Dio te ne scampi, Signore; questo non ti accadra
mai". Ma egli, voltatosi, disse a Pietro: "Lungi da me Satana! Tu mi sei di scandalo, perché non pensi
secondo Dio ma secondo gli uomini"» (Matteo 16) 21-23; cfr. Marco 8, 31- 9, 1). Pietro non vuole
accettare che ci sia qualcuno che ami I'uvomo cosi; esprime la reale difficolta di ciascuno di noi a
lasciarsi amare, la difficolta di ritenere di dover qualcosa a qualcuno, a credere che Dio ami davvero
tanto 1'uomo.

La coscienza debole di Pietro, la sua consapevolezza ancora oscura di quali sono 1 suoi veri
rapporti con Gesu, ¢ la stessa che ci impedisce di vivere veramente lo spirito di fede, I'abbandono
della fede, nella certezza che Dio ci ama infinitamente e che ¢ sempre lui a compiere il primo passo
verso di noi, a prendere l'iniziativa del dono.

Pietro, come ciascuno di noi, fa fatica a uscire dall'orgoglio dell'autosufficienza, quasi
invincibile per 1'uvomo, non riesce ad accettare che sia il Signore a salvargli la vita, a darla per lui.

6. «Signore, non solo i piedi, ma anche le mani e il capo». Adesso Pietro ha paura di perdere
Gesu e vorrebbe addirittura essere lavato tutto.

E l'oscillare dell'uvomo e della coscienza tra i due estremi: I'incredulita che Dio ci ami e che dia
la vita per noi e una certa insicurezza di fondo. Quante volte noi abbiamo paura di non essere amati, di
non essere graditi a Dio, quante volte dubitiamo che Dio accolga la nostra vita!

La coscienza debole del credente va da uno all'altro dei due estremi senza potersi fermare, e
solo Gesu puo medicare, correggere, guarire.

Egli incomincia con Pietro quella medicazione che continuera per tutta la passione, fino alla
morte: la morte, e soltanto essa, operera la completa guarigione.

Qual ¢ il modo con cui Gesu cura la consapevolezza debole di Pietro?

Anzitutto la cura gradualmente, non pretende di fare tutto subito: «Quello che io faccio, tu ora
non lo capisci, ma lo capirai dopo». Gesu quindi dice a Pietro: fidati per adesso, accetta, 10 so di che
cosa hai bisogno e ti porterd a comprendere il mistero del mio amore.

In secondo luogo Gesu cura la consapevolezza debole di Pietro aprendogli l'orizzonte della
speranza: «Se non ti lavero, non avrai parte con me». «L'aver parte con me» ¢ I'eredita di Dio, del
Regno, ¢ la parola che nella Bibbia indica l'eredita dei santi, la pienezza delle promesse divine.



7

Ampliando gli orizzonti di Pietro alle grandi promesse divine, Gesu cerca di metterlo nella
condizione di accettare il suo amore e cosi lo riconduce alla sobrieta della consapevolezza che non
deve oscillare dalla depressione o dalla presunzione verso I'angoscia, bensi deve accontentarsi di cio
che sta sperimentando e di cui comprendera gradualmente il senso.

Che cosa significa il gesto della lavanda dei piedi? Anzitutto ¢ certamente un gesto
rivoluzionario, che rovescia i comportamenti abituali, i normali rapporti tra Maestro e discepoli, tra
padrone e servi. Gesu dira che ordinariamente il Maestro ¢ onorato, servito e tuttavia,qui fa un gesto
da schiavo.

E inoltre un gesto sconvolgente sul piano religioso perché leggendolo con la fede della Chiesa
noi vi vediamo Dio che serve I'uvomo. L'affermazione sembra blasfema e non si addice a cid che
pensiamo di Dio.

Eppure, colui che ¢ venuto da Dio e ritorna a Dio, si pone in posizione di umilissimo servizio
verso l'uomo e, anzi, verso I'uvomo nemico, Giuda. Dio serve I'uomo che gli & avverso, che gli si
oppone, € assume nei suoi confronti un atteggiamento indifeso, umile, disponibile.

Se I'episodio non ci fosse stato tramandato da un libro evangelico, I'nomo non avrebbe mai
potuto immaginare una cosa simile. Entriamo nel mistero del Dio rivelato, del Dio che si manifesta
servendoci.

La lavanda dei piedi significa che il servire € azione divina e questo ha conseguenze
incalcolabili sia dal punto di vista antropologico sia dal punto di vista ecclesiologico. Il servizio ¢
divino, non il comandare, non il potere.

Che tipo di uomo, e di Chiesa, nasce dal gesto della lavanda dei piedi? Una figura che ci
introduce nel mistero della prossimita: Dio si fa prossimo nel servire le realta pit umili, si fa prossimo
come il buon samaritano. Questo mistero ¢ la chiave del mistero della croce, della passione, di tutta la
vita di Gesu, € la chiave del mistero della Chiesa.



	Formazione Permanente - italiano 2022
	RITROVARE SE STESSI Card. Martini
	I. L'AMORE DI DIO PER L'UOMO
	2. Il volto di Dio nel vangelo secondo Giovanni
	Dio è Padre
	Dio serve l'uomo



