https://comboni2000.org FP Italiano 2022

Formazione Permanente - italiano 2022

Esercizi Spirituali predicati dal card. Martini:
La trasformazione di Cristo e del cristiano alla luce del Tabor
VII MEDITAZIONE
Le dimensioni della trasformazione battesimale

E facile cadere nell'equivoco di ridurre la trasformazione battesimale alla dimensione etica e
ascetica: mi sforzo di cambiare la mia vita e di comportarmi meglio con gli altri, di pregare di piu.
Certamente ¢ importante la dimensione etica o ascetica, ma se ci limitiamo a questa tutto si riduce allo
sforzo personale e a un certo punto ci si stanca. In realta 1'orizzonte € piu vasto e possiamo parlare di
quattro dimensioni della trasformazione battesimale.

La pienezza della nostra trasformazione

1. La prima dimensione ¢ appunto la trasformazione etica, cio¢ dei costumi, del modo di
vivere, di agire, di pensare, la trasformazione delle attitudini, degli atteggiamenti, dei sentimenti.
Essere figlio di Dio significa avere nuovi atteggiamenti, nuove abitudini, nuovi costumi, usi,
sentimenti, nuove reazioni. Lo abbiamo visto gia in Rm 12, 2: «Trasformatevi rinnovando la vostra
mente» per discernere cio che piace a Dio, la sua volonta. «Non conformatevi alla mentalita di questo
secoloy, cio¢: non agite come tutti gli altri che ricercano il proprio tornaconto, interesse, guadagno,
comodita. Altra ¢ la nostra via, l'unica che crea 1'uvomo vero. la donna vera, che forma quella civilta
dall'amore senza la quale la terra ¢ «un'aiuola che ci fa feroci», un luogo di combattimento di belve.

2. C'¢ poi la trasformazione che chiamo mistica, o passiva, quella che avviene per riflesso
della luce che brilla sul volto di Gesu. Non siamo pit noi a darci da fare, ma ci preoccupiamo
unicamente di lasciare brillare su di noi il volto di Gesu.

San Paolo ne parla in 2 Cor 3, 18: «E noi tutti, riflettendo come in uno specchio la gloria del
Signore, veniamo trasformati in quella medesima immagine, di gloria in gloria, secondo 1'azione
dello Spirito del Signore». E moto bello e confortante questo versetto, perché ci insegna che non
siamo noi a darci da fare; ¢ la gloria del Signore che si riflette in noi. Da un certo punto in avanti non
conta piu principalmente il nostro sforzo, la nostra ascesi, la nostra lotta contro le tentazioni, la nostra
resistenza al male.

Cosi si spiega la forza dei santi. Non che avessero una dose di buona volonta molto piu grande
della nostra; hanno lasciato che Gesu si rispecchiasse in loro. E bello per esempio cio che scrive
santa Teresa di Gesu Bambino a proposito della sua «piccola vian: € Gesu che la porta, ¢ Gesu
l'ascensore che la fa salire, che la trasforma a immagine di sé.

Un’altra espressione della trasformazione mistica ¢ l'identificazione, che Paolo descrive come
propria esperienza in Fil 1, 2 1: «Per me infatti il vivere ¢ Cristo e il morire un guadagno». E aggiunge in
Gal 2, 20: «Sono stato crocifisso con Cristo € non sono piu io che vivo, ma Cristo vive in me. Questa
vita nella carne, 10 la vivo nella fede del Figlio di Dio che mi ha amato e ha dato se stesso per me».

Noi non dobbiamo avere paura di tale esperienza, quasi fosse riservata ai santi. Senza di essa
rischiamo di restare sempre nella palude, nella pianura, sempre con la nostra fragilita che non ci
consente di elevarci al di sopra della mediocrita e di una certa onesta umana, importantissima, ma con
la quale non si va molto avanti nel regno di Dio.

Non sara dunque mia acquisizione la trasformazione cristiana, bensi sara grazia.

3. Ricordo poi la dimensione escatologica. La trasformazione piena in Cristo si avra alla
manifestazione del regno di Dio, a cui dobbiamo guardare. Noi spesso teniamo gli occhi rivolti
verso terra, come gli animali, e invece il nostro sguardo deve essere alto.



2

Cosi Paolo ammonisce la comunita di Filippi: «Molti, ve 'ho gia detto piu volte e ora con le
lacrime agli occhi ve lo ripeto, si comportano da nemici della croce di Cristo» (puo accadere anche ai
cristiani di essere nemici della croce di Cristo, pur portandola in processione). «La perdizione pero
sara la loro fine, perché essi, che hanno come dio il loro ventre, si vantano di ci0 di cui dovrebbero
vergognarsi, tutti intenti alle cose della terra.» E una religione carnale, che si accontenta di pratiche
esteriori, di forme superficiali e in parte superstiziose. «L.a nostra patria invece ¢ nei cieli e di la
aspettiamo come salvatore il Signore Gesu Cristo, il quale trasfigurera il nostro misero corpo
per conformarlo al suo corpo glorioso, in virtu del potere che ha di sottomettere a sé tutte le cose»
(Fil 3,18-21).

E la pienezza della nostra trasformazione simboleggiata sul monte della Trasfigurazione. Gesu
dara una forma diversa (metaschematisei) al corpo della nostra umilta conformandolo al suo corpo di
gloria. E gia ora dal cielo ci attrae e trasfigura.

La civilta medievale e le civilta antiche in genere avevano radicato il senso della vita eterna.
Oggi viviamo in una civilta che opera come se Dio non esistesse, come se la morte fosse la fine di
tutto, e non a caso si cerca in tutti i modi di esorcizzarla. Proprio per questo non dobbiamo
dimenticare la nostra meta e che ogni segno di malattia o di vecchiaia ¢ un segno del bussare di
Gesu alla porta del cuore. Il battesimo ci assicura che la nostra pienezza ¢ nei cieli.

4. L’ultima dimensione ¢ propria del presbitero, di colui che ¢ chiamato ad avere
responsabilita di altri.

Lo sottolinea un versetto della Lettera ai Galati: «Figlioli miei, che io di nuovo partorisco nel
dolore finché non sia formato Cristo in voi» (Gal 4, 19).

L’esperienza di san Paolo ¢ tipica del prete, il quale soffre talora i dolori dei parto, per far vivere
Cristo Gesu in una persona. Questa intima sofferenza 1'hanno patita tutti i santi che hanno avuto
responsabilita di altri.

Ho esposto quattro dimensioni della trasformazione cristiana e mi sembra opportuno ritornare
sulla prima, che ¢ quella piu ovvia: la trasformazione etica, del costume, degli atteggiamenti, delle
reazioni, dei sentimenti, dei modi di fare.

L’etica delle beatitudini

Tralascio di riprendere le pagine del Nuovo Testamento dove si descrivono gli atteggiamenti del
cristiano che ha rinnovato la sua vita secondo Cristo. Preferisco riferirmi al quadro piu provocante,
piu completo, pit organico della trasformazione della mente, del cuore e dei sentimenti in Cristo: il
Discorso della montagna.

Evidenzio quattro aspetti del testo di Matteo (capitoli 5, 6 e 7), che partono tutti da una
beatitudine e sono indicativi di molti altri.

1. «Beati i poveri in spirito.» E l'atteggiamento di chi non si monta la testa, non pretende di
essere e di possedere chissa che cosa, di chi vive disinteressatamente. E un atteggiamento
straordinario, in un mondo nel quale normalmente si vive per interesse: mi chiedi questo, ma che cosa
mi dai in cambio? Cosa ne guadagno? Al contrario il battezzato ¢ capace di disinteresse, e se ha un
ministero nella Chiesa lo vive gratuitamente. Sappiamo infatti che sulla gratuita del ministero sta o
cade la Chiesa. E chiaro che il ministro avra un suo sostentamento, e tuttavia non compie il suo
servizio per un guadagno o per accrescere il proprio potere. Gesu ¢ esplicito: «Gratuitamente avete
ricevuto, gratuitamente date» (Mt 10, 8).

La grande sorpresa per le popolazioni dei Paesi di missione viene dal capire che il missionario
vive gratuitamente, non cerca niente per s¢€. Perché la gratuita ¢ un riflesso di Dio, ¢ un riflesso
dell'essere divino che si dona gratuitamente a noi, senza aspettare niente in cambio.

Molto belle le esortazioni con cui si conclude 'insegnamento sull'elemosina, sulla preghiera e
sul digiuno; per tre volte si ripete: «Il Padre tuo, che vede nel segreto, ti ricompensera» (Mt 6, 4. 6.



3

18). A dire: non aspettarti gratificazioni al di fuori, non aspettarti lodi o riguardi particolari. Potrai
forse averne, magari ne avrai in abbondanza, ma proprio perché non li hai cercati.

Questo ¢ il modo di essere di Gesu e qualifica un modo di essere nuovo.

2. Un secondo frutto della trasformazione etica lo leggo nella beatitudine dei miti: «Beati i
miti». Gesu stesso dira: «Imparate da me, che sono mite e umile di cuore» (Mt 11, 29). Miti sono
quelli che non rispondono alla violenza.

E il comportamento evangelico di cui parla Gesti in Mt 5, 3 8: «Se uno ti percuote la guancia
destra, tu porgigli anche l'altra; e a chi ti vuol chiamare in giudizio per toglierti la tunica, tu lascia
anche il mantello. E se uno ti costringera a fare un miglio, tu fanne con lui due. Da a chi ti domanda e
a chi desidera da te un prestito non volgere le spalle». Questo comportamento puo apparire
inattuabile, perché presuppone la disponibilita a perdere tutto. In realta ci sono situazioni o condizioni
nelle quali io posso esigere e chiedere qualcosa proprio per amore della giustizia, pero al fondo ci
deve essere nel cristiano la disponibilita a soffrire I'ingiustizia piuttosto che compierla, la disponibilita
a perdonare.

11 cristianesimo non ci pone fuori della realta, ci chiede cio che € necessario per vivere
umanamente in questo mondo. Gesu non insegna atteggiamenti estranei all'esistenza quotidiana;
rivela come si pud instaurare una civilta dell'amore, una convivenza vivibile.

Sempre dal Discorso della montagna mi piace citare un altro versetto molto forte: «lo vi dico:
amate 1 vostri nemici e pregate per i vostri persecutori, perché siate figli del Padre vostro celeste» (5,
44-45).

La mitezza ¢ la condizione battesimale di colui che ¢ figlio.

Lo stesso Paolo, in una situazione di litigio comunitario, faceva appello a tale principio: «E gia
per voi una sconfitta avere liti vicendevoli! Perché non subire piuttosto l'ingiustizia? Perché non
lasciarvi piuttosto privare di cio che vi appartiene?» (1 Cor 6, 7). Il cristiano puo certamente
possedere qualcosa e legittimamente difenderla. Sotto a questo principio di giustizia umana c'€ pero
una giustizia piu profonda e capace anche di cedere e di accettare l'ingiustizia, cosi che ne venga un
bene maggiore.

Sono convinto che le conflittualita umane non saranno mai risolte se non ci si decidera ad
accogliere I'immagine di uomo nuovo presentata dal Discorso della montagna.

3. «Beati i misericordiosi», beato chi si occupa efficacemente degli altri, dimenticando se
stesso. E una beatitudine piu facile da comprendere. Molti giovani, anche non credenti, fanno del
volontariato, donando il loro tempo agli altri.

La misericordia cristiana dona con gioia, perché parte dal Vangelo, da Gesu, dall'amore che Dio
ha per noi. Cosi san Paolo, al termine del suo discorso a Mileto, afferma con parole incisive: «In tutte
le maniere vi ho dimostrato che lavorando cosi si devono soccorrere 1 deboli, ricordandoci delle
parole del Signore Gesu, che disse: "Vi € piu gioia nel dare che nel ricevere!"» (At 20, 35). E in Rm
12, 8 ammonisce: «Chi fa opere di misericordia, le compia con gioia.

4. La quarta beatitudine che vorrei ricordare ¢: «Beati i pacifici, beati gli operatori di pace»,
beati coloro che, contrariamente a quanto spesso si fa, non seminano zizzania o calunnia. Beati coloro
che portano pace nelle comunita, che aiutano a superare le litigiosita quotidiane e vivono per questo
un'esistenza pacifica e senza affanni. E lo stile di vita cristiana, & il comando di Gesu: «Non
affannatevi» (Mt 6, 2 5), ed ¢ forse il comando che trasgrediamo di piu. Siamo sempre affannati per
noi, per gli altri, per il futuro, per la paura di quanto pud succedere. Ma Gesu continua: «Di tutte
queste cose si preoccupano i pagani; il Padre vostro celeste infatti sa che ne avete bisogno» (v. 33).
Qui risulta nuovamente il nostro essere figli.

Le giuste previsioni sono lecite, non perd quell'affanno che divora I'esistenza, non permette di
pregare, di rilassarsi, di trovare pace con se stessi e di portare pace agli altri.



4

5. Oltre le quattro beatitudini che ho ripreso, desidero evocare la bellissima esortazione che leggiamo
nel capitolo 7 di Matteo: «Non giudicate per non essere giudicati; perché col giudizio con cui giudicate
sarete giudicati, e con la misura con la quale misurate sarete misurati» (vv. 1-2). Molte volte passiamo il
tempo a giudicare, a misurare, a tagliare 1 panni addosso agli altri, e cio0 € segno di spirito non cristiano.

E davvero possibile?

Mi piace concludere tentando di rispondere a una domanda che sorge in noi, sempre un po’ scettici
e impazienti: davvero avviene questa trasformazione? E quando? Qualcuno di noi potrebbe pensare: le
pagine evangeliche sono bellissime, ma se guardo la mia comunita, se guardo me stesso, vedo tutti i
difetti, vedo divisioni, contese, contrasti, litigi. Qualcun altro si chiedera: come mai tante guerre, tante
violenze, tante stragi? Dove sta di casa la trasformazione cristiana se il mondo va cosi male e la mia
esperienza mi fa sentire quasi sempre piu la pesantezza della vita che non la gioia e la liberta battesimale?

Vi offro qualche risposta agli interrogativi dello scettico e dell'incredulo che € in noi.

- In primo luogo, la trasformazione battesimale avviene perché avviene: ci sono i santi,
quindi avviene. Quando sono stato in Kosovo ho visitato i luoghi delle memorie infantili di Madre
Teresa di Calcutta, era figlia di una buona famiglia di Skopje, una brava ragazza, ben educata, che
frequentava scuole di alto livello, e amava cantare, recitare. Una ragazza come tante altre. E il Signore
I'ha trasformata attraverso il servizio ai piu poveri. La trasformazione battesimale, che c'era gia in
sostanza, ¢ divenuta in lei matura, luminosa, sfolgorante.

- Per lo piu tuttavia la trasformazione avviene lentamente e senza che ce ne accorgiamo.
Dobbiamo accettare 1 tempi lunghi, progressivi.

E avviene di solito senza che l'interessato lo noti. Anzi l'interessato nota di piu le sue
debolezze, quasi crescessero, le sue fragilita, le sue paure, le sue vigliaccherie e le sue meschinita.
Chi lo incontra si accorge invece che c'¢ in lui un crescendo di pace, di equilibrio, di umanita.

P1u difficile - e concludo - € rispondere alla domanda: la trasformazione avviene anche a livello
collettivo?

Certamente avviene nella Chiesa attraverso la moltiplicazione dei santi. Avviene pure nella
societd, nel mondo, nella storia che Cristo ha redento col suo sangue?

Non si puo negare che nel Vangelo si trovano frasi un po' enigmatiche e pessimistiche. Per
esempio in Luca, alla fine della parabola della vedova importuna, Gesu pone una domanda a
bruciapelo: «Ma il Figlio dell'uomo, quando verra, trovera la fede sulla terra?» (1 8, 8). Dunque
non ¢ affatto detto che il mondo cresca per il meglio. Anzi varie pagine apocalittiche fanno
pensare a un raffreddarsi della carita e a un moltiplicarsi dell'iniquita.

In ogni caso dobbiamo riconoscere che ci sono esempi di trasformazione molto chiari, e se
facciamo attenzione li vediamo. Penso a com'erano considerati cinquant'anni fa gli handicappati,
sempre chiusi in casa perché le famiglie se ne vergognavano. Oggi I'handicappato ¢ entrato nella vita
pubblica, nella scuola, ha un peso nella legislazione. t, un grandissimo progresso, ¢ un segno
dell'opera dello Spirito Santo.

Per quanto riguarda il tema della pace e della guerra, sappiamo benché I'Europa ¢ vissuta per
secoli tra guerre nazionalistiche. Dopo l'ultima guerra mondiale, si sono compiuti passi straordinari
verso l'unificazione. La coscienza ¢ molto mutata, sia nella Chiesa sia nella societa. E, pur essendoci
gravi ambiguita nei fenomeni pacifisti, 'Europa ¢ un esempio di convivenza e mutua accettazione,
indicata anche dalla rinuncia a battere moneta propria, che era prerogativa assoluta di ogni Stato.

Indubbiamente lo Spirito Santo ¢ all’opera dietro questi fatti; I'importante ¢ intuire le linee
secondo cui lavora, che sono le linee del Discorso della montagna.

Se leggiamo gli eventi con la mente e con il cuore trasfigurati dalla grazia del battesimo,
possiamo riconoscere la trasformazione personale e quella collettiva - con tanti vai e vieni, con
sconfitte e resistenze -; la possiamo riconoscere in atto nella storia e ringraziarne Dio.



	Formazione Permanente - italiano 2022
	Esercizi Spirituali predicati dal card. Martini: La trasformazione di Cristo e del cristiano alla luce del Tabor VII MEDITAZIONE Le dimensioni della trasformazione battesimale
	La pienezza della nostra trasformazione
	L’etica delle beatitudini

