https://comboni2000.org FP Italiano 2022

Formazione Permanente - italiano 2022

Esercizi Spirituali predicati dal card. Martini:
La trasformazione di Cristo e del cristiano alla luce del Tabor
IV MEDITAZIONE
Le tentazioni della pianura

Vogliamo soffermarci oggi sulle tentazioni della pianura, i difetti e i vizi della pianura, quelli
che riguardano le realta piu quotidiane. Questa meditazione, insieme alla precedente, ci prepara
anche a un momento importante degli esercizi, quello della confessione sacramentale, del
riconoscimento delle proprie colpe davanti a Dio, che ci rinnova consentendoci di contemplare il
volto risplendente di Gesu senza occhi accecati, senza paure e senza confusioni.

Mi sembra utile partire da una delle numerose icone della Chiesa d'Oriente che rappresentano la
scena della Trasfigurazione. E I'icona di Teofane il Greco che risale al XV secolo ed ¢ chiamata
«Trasfigurazione di Novgorod». E molto bella.

In alto si vedono tre figure: Gesu completamente bianco come la luce, sfolgorante come il sole,
alla sua destra e alla sua sinistra Mos¢ ed Elia. Si trovano su tre picchi rocciosi, dove ¢ difficile
rimanere, a dire che lo stare sulla montagna non ¢ un adagiarsi sull'erba, bensi un resistere su picchi
di roccia dura e arida; comporta quindi una fatica, un rischio, richiede coraggio ed equilibrio.

E pure significativo guardare i tre discepoli, Pietro, Giacomo e Giovanni. Colpisce che, oltre ad
essere spauriti e intimiditi di fronte alla luce abbacinante di Gesu, sono addirittura sconvolti. Uno ¢
precipitato all'indietro, rovesciato con la testa all'ingiu, e si copre la faccia con le mani. Sembra dirci:
non capisco niente, € troppo per me, non mi raccapezzo, non riesco a guardare la gloria di Gesu.
Probabilmente ¢ 1'apostolo Giacome. In mezzo sta un altro, forse Pietro, che ¢ invece piuttosto
pensoso e si copre la bocca con la mano. Non guarda Gesu, ma riflette tra sé€ e sé: non so che cosa sta
accadendo, il Signore mi sopravvaluta, mi chiama al di, 14 di cio che posso comprendere. E quindi
pieno di timore, pieno di paura. Mentre il terzo discepolo, Giovanni, ha piu coraggio nel guardare
Gest, pur essendo ancora timoroso. E inginocchiato, riverente, ma con la mano sembra esprimere al
Signore il desiderio di entrare nella sua luce.

Mi ha colpito il fatto che gli iconografi consideravano questa esperienza sublime e sconvolgente
nello stesso tempo. E io penso che la resistenza dei tre discepoli fosse dovuta alle tentazioni della
montagna, e insieme alle tentazioni e ai peccati della pianura. Si sentivano, in altre parole, attratti
dalla carnalita, dalla mondanita; sono 1'immagine di noi che, quando cerchiamo di entrare nella
preghiera, ci accorgiamo della nostra poverta, carnalita e mondanita e abbiamo bisogno della grazia di
Dio per essere purificati e illuminati.

Chiediamo allora al Signore di farci conoscere questi vizi della pianura, che sono dentro la
nostra psiche e rendono prigioniero il nostro cuore, impedendoci anche soltanto di iniziare la salita sul
Tabor. Quand'anche non fossimo coscienti di peccato grave, saremmo sempre sotto la schiavitu e la
pesantezza di tali difetti. Guardiamoli percio in faccia con molto coraggio.

E lasciamoci guidare di nuovo da Gesu, richiamando l'inizio del vangelo di Giovanni: «Mentre
Gesu era a Gerusalemme per la Pasqua, durante la festa molti, vedendo i segni che faceva, credettero
nel sue nomey. La gente si entusiasma, lo riconosce come un uomo straordinario, si sente attratta e
tuttavia l'evangelista aggiunge: «Gesu pero non si confidava con loro, perché conosceva tutti e non
aveva bisogno che qualcuno gli desse testimonianza su un altro, egli infatti sapeva quello che c’¢ in
ogni uomo» (2, 23-25). La frase ¢ misteriosa, ma ci fa pensare: «Signore, tu sai quello che c'¢ in ogni
uomo, quello che ¢'¢ in me. Fammelo conoscere, perché possa comprendere la mia debolezza e
affidarmi totalmente alle tue braccia misericordiose».



2

Vi propongo di leggere qualche brano evangelico che descrive in quale modo Gesu sa e rivela
cio che c'¢ nel nostro cuore.

«Dal cuore dell'uomo»

Anzitutto un passo di Matteo: «Poi riunita la folla, Gesu disse: "Ascoltate e intendete! Non
quello che entra nella bocca rende impuro l'uvomo, ma quello che esce dalla bocca rende impuro
['uvomo!". Allora i discepoli gli si accostarono per dirgli: "Sai che i farisei sono scandalizzati nel
sentire queste parole?". Ed egli rispose: "Ogni pianta che non é stata piantata dal mio Padre celeste
sara sradicata. Lasciateli! Sono ciechi e guide di ciechi. E quando un cieco guida un altro cieco, tutti
e due cadranno in un fosso!". Pietro allora gli disse: "Spiegaci questa parabola '. Ed egli rispose:
"Anche voi siete ancora senza intelletto? Non capite che tutto cio che entra nella bocca passa nel
ventre e va a finire nella fogna? Invece cio che esce dalla bocca proviene dal cuore. Questo rende
immondo ['vomo. Dal cuore, infatti, provengono i propositi malvagi, gli omicidi, gli adulteri, le
prostituzioni, i furti, le false testimonianze, le bestemmie. Queste sono le cose che rendono immondo
['uomo, ma il mangiare senza lavarsi le mani non rende immondo ['uvomo"» (15, 10-20).

Nel verso 10 c'¢ la questione del puro e dell'impuro, cio¢ di quelle cose che, toccate, rendono
impura una persona. Gesu spiega alla folla: «Ascoltate e intendete! Non quello che entra nella bocca
rende impuro 1'uomo». Rovescia in tal modo la prospettiva: I'impurita non entra nell'uvomo dal di fuori,
bensi ¢ dentro di lui e da dentro esce.

Particolarmente significativo in proposito ¢ il verso 19: «Dal cuore infatti provengono i
propositi malvagi, gli omicidi, gli adulteri, le prostituzioni, 1 furti, le false testimonianze, le
bestemmie. Queste sono le cose che rendono immondo 'uvomo, ma il mangiare senza lavarsi le mani
non rende immondo 1'uvomo». La vera impurita nasce dal cuore e da esso provengono le azioni
malvagie: sono proprio i vizi della pianura, cio¢ quelle trasgressioni che sconvolgono il vivere sociale
(omicidi, adulteri, prostituzioni, furti, falsa testimonianza) e il vivere religioso (le bestemmie). Tali
trasgressioni vanno smascherate e superate prima di salire sulla santa montagna; Pietro,
Giacomo e Giovanni sono cosi sconvolti di fronte alla visione di Gesu luminoso perché hanno ancora
dentro di sé¢ pesantezze di questo tipo.

Notiamo che nel testo parallelo di Marco si parla addirittura di dodici tentazioni negative
della pianura. L’elenco ¢ piu lungo e articolato che in Matteo in quanto, come sappiamo, quello di
Marco é l'evangelo del catecumeno, di colui che ha la prima istruzione cristiana. E normale che nella
prima istruzione ci si dilunghi sui vizi della pianura, propri del catecumeno prima di cominciare il
cammino verso la fede, e nei quali all'inizio puo ancora essere impigliato.

«Gesu soggiunse: "Cio che esce dall'uomo questo si contamina ['uomo [ci fa del male, ci
rovina, ci insozza, ci sporca, ci rende peccaminosi]. Dal di dentro infatti, cioe dal cuore degli uomini,
escono le intenzioni cattive: fornicazioni, furti, omicidi, adulteri, cupidigie, malvagita, inganno,
impudicizia, invidia, calunnia, superbia, stoltezza. Tutte queste cose cattive vengono fuori dal di
dentro e contaminano l'vomo » (Mc7,20-21).

Commento brevemente l'elenco di Marco.
Desideri disordinati
In questo elenco, che sarebbe interessante approfondire, ¢'€ una sorta di ordine.

Anzitutto 1 peccati piu visibili, esteriori, quelli che rovinano maggiormente e visibilmente la
convivenza umana: fornicazioni, adulteri (che rovinano la vita di famiglia), furti, omicidi (che
rovinano la vita sociale, il rapporto di fiducia tra le persone). Quattro peccati che corrodono, rompono
il tessuto sociale della famiglia, della vita economica e della vita di relazione.

Seguono quattro tentazioni e atteggiamenti piu interiori, che perd sono in qualche maniera
molto pericolosi, in quanto radice degli altri: cupidigie, malvagita, inganno, impudicizia. Tutto quel
desiderare malvagio, tutto quel gusto di ingannare gli altri, quella falsita interiore che poi si traduce in
peccati esterni e, pur se non visibile, deturpa, rovina, devasta il cuore della persona.



3

Che cosa si intende per impudicizia? Mentre fornicazione e adulterio si riferiscono ai peccati
sessuali esterni (rapporto sessuale con una persona non sposata e rapporto sessuale con una persona
sposata), l'impudicizia si riferisce probabilmente alla sensualita non ben regolata, quindi a tutte le
tentazioni di impurita che agitano il cuore, anche se non si manifestano chiaramente in fornicazione e
adulterio; sono le piu invisibili, le conosce chi le vive, ma scuotono dal di dentro 1'ordine della
purezza e della sensualita. Cosi come le cupidigie, le malvagita e 1'inganno rompono gia dal di dentro
quella capacita di relazione fiduciosa, fedele, benevola, onesta. altruista che costituisce il rapporto
umano.

Davvero Gesu conosce profondamente il cuore dell'uomo, sia nei vizi che rovinano la societa al
di fuori, sia nei vizi che rovinano la personalita al di dentro.

«Cupidigia» ¢ un termine che la Bibbia usa molto sovente, e lo troviamo anche nel Decalogo
(«non concupirey): ¢ il desiderio disordinato e abbraccia la totalita dei desideri irragionevoli. E il
desiderio di possedere anche contro il bene degli altri, di essere assolutamente i primi, di vendicarsi.
L’uomo ¢ fatto di desideri, e possono essere ragionevoli e buoni, come il desiderio di Dio, il desiderio
di servire gli altri, di vivere l'altruismo. Possono pero essere desideri centrati su di sé. La cupidigia ¢ il
desiderio autoreferenziale, per cui uno desidera ad ogni costo cid che fa comodo a lui, magari
calpestando gli altri.

Il cuore indurito

Importante soprattutto ¢ la terza serie di vizi elencati da Marco: «invidia, calunnia, superbia,
stoltezza». Se 1 primi otto vizi riguardano per lo piu una societa disordinata e sfrenata, gli ultimi
quattro toccano da vicino persino le comunita religiose, le parrocchie, le Chiese; sono atteggiamenti
che rischiamo dolorosamente di fare nostri. E vero che nessuno di noi puo dire: non cadrd mai
nell'impurita, nella fornicazione, nell'adulterio. Quante volte invece succede! Tuttavia gli ultimi
quattro vizi si riscontrano piu frequentemente nella vita associata buona e sono rovinosi. Elencandoli
per ultimi, Gesu ci fa capire quanto conosce il cuore dell'uomo. Li riprendo brevemente.

- L’invidia ¢ il disgusto per il bene altrui ed ¢ di casa pure nel mondo clericale: quel prete fa
meglio di me, predica meglio di me, ha piu seguito di me. E sorge cosi il disagio, la critica, la
maldicenza. L’invidia ¢ purtroppo un peccato molto comune e sottile, non palese come la fornicazione
e I'adulterio; perd inquina, ¢ una specie di veleno che, quando entra in una comunita, la rovina.

Ricordo due esempi terribili. Secondo 1 vangeli della passione, Pilato capiva che gli avevano
consegnato Gesu per invidia, perché faceva troppi miracoli, aveva troppo successo, parlava meglio di
molti altri. Perfino un pagano come lui intuisce che si tratta di invidia. Il secondo esempio € la morte
di Pietro a Roma. I documenti antichi sul martirio dell'apostolo sembrano indicare che fu denunciato
alle autorita pagane per invidia di alcuni dei suoi.

Dei resto in ciascuno di noi scatta questo sentimento, quando vediamo un altro piu lodato e piu
ammirato. Siamo fatti cosi, ¢ la nostra debolezza; il rischio € che puo portare a maldicenze. a calunnie,
a denunciare l'altro, a parlarne male.

- E la calunnia, conseguenza diretta dell'invidia, inquina la comunione, in quanto ¢ capace di
creare sospetto e paura. Molti santi sono stati vittime della calunnia. Ricordo almeno il fondatore dei
Missionari del Sacro Cuore, Daniele Comboni, recentemente dichiarato santo da Papa Giovanni
Paolo II. Fu il primo arcivescovo dell'Africa centrale e ha dato inizio all'evangelizzazione di quel
continente. Uomo di grandissime vedute e di un coraggio straordinario, incorse in gravi calunnie: di
nutrire un affetto disordinato per una suora, di aver usato illegittimamente il denaro ricevuto per le
elemosine e di altri comportamenti riprovevoli.

- La superbia. Mi ha colpito molto la definizione di un ragazzo a cui avevano chiesto che cos'e
superbia e cosa vanita. Ha risposto: vanita ¢ quando io continuo a dire: piaccio io a te? Superbia ¢
quando dico: piaci tu a me? Il vanitoso ha bisogno di piacere agli altri, di essere lodato e sostenuto, ¢
interessato al giudizio che viene dato su di lui perché pensa sempre di non essere all'altezza. E la
vanita fa compiere molti errori. Il superbo ¢ assai peggio, vive una forma esasperata di



4

autoreferenzialita. Ritenendosi superiore, pretende che tutti lo riconoscano, non vuole essere giudicato
da nessuno, giudica tutti e si mette al posto di Dio. Non a caso sant'Ignazio di Loyola, nella seconda
Settimana degli Esercizi colloca la superbia al grado piu alto dei vizi.

Nella Chiesa talora esiste questa superbia, questo gusto di essere padre-padrone, di piegare gli
altri alla propria volonta, di far valere 1'autorita magari in modi imperiosi. Purtroppo ¢ diffusa in ogni
ambito della convivenza umana la tentazione molto violenta e sottile di impadronirsi del potere,
magari di un potere spirituale sulle anime, che porta a creare un gruppo di seguaci. Gesu invece ha
sempre vissuto come colui che serve.

- Da ultimo Gesu elenca la stoltezza bene espressa da alcuni episodi biblici.

Uno ¢ quello dei discepoli di Emmaus che, camminando con Gesu, gli raccontano quanto ¢
avvenuto a Gerusalemme, lamentandosi perché le promesse del Maestro non si sono avverate. E Gesu
dice loro: «O stolti e tardi di cuore a credere!» (Lc 24, 25). Dunque la stoltezza ¢ non fare i conti con
Dio, agire come se Dio non ci fosse.

Ne parlano spesso i Libri sapienziali e i Salmi a cominciare dal Salmo 1: «Beato 1'uvomo che non
siede in compagnia degli stolti» (1, 1).

Ancora un altro esempio di stoltezza lo troviamo nella parabola di Luca al capitolo 12: «La
campagna di un uomo ricco aveva dato un buon raccolto. Egli ragionava tra sé: che faro, poiché non
ho dove riporre 1 miei raccolti? E disse: faro cosi: demoliro tutti i miei magazzini e ne costruiro di piu
grandi e vi raccogliero tutto il grano e i miei beni. Poi dird a me stesso: anima mia, hai a disposizione
molti beni, per molti anni; riposati, mangia, bevi e datti alla gioia. Ma Dio gli disse: stolto, questa
notte stessa ti sara richiesta la tua vita» (vv. 16-20). Quest'uomo ha fatto i conti senza Dio, ha vissuto
come se Dio non ci fosse. E un difetto grande del mondo di oggi: vivere facendo continuamente
progetti, anche tecnologici, politici, dimenticando che la storia ¢ nelle mani di Dio.

Gli elenchi dei vizi della pianura sono molti nella Scrittura. Viene alla mente un testo della
Prima Lettera di Pietro (4, 1-4): «Poich¢ Cristo soffri nella carne, anche voi armatevi degli stessi
sentimenti; chi ha sofferto nel suo corpo ha rotto definitivamente col peccato, per non servire piu alle
passioni umane, ma alla volonta di Dio, nel tempo che gli rimane in questa vita mortale». Enuncia per
cosi dire il Discorso della montagna: essere morto con Cristo, vivere una vita come quella di Gesu,
rompere del tutto col peccato. Successivamente richiama i difetti della pianura: «Basta col tempo
trascorso nel soddisfare le passioni del paganesimo, vivendo nelle dissolutezze, nelle passioni, nelle
crapule, nei bagordi, nelle ubriachezze e nel culto illecito degli idoli». Sa bene che i suoi cristiani
vengono da questo ambiente, hanno rotto con la mondanita che perd sempre li minaccia.

Conclusione

Vorrei concludere con tre indicazioni.

- La prima. Nessuno di noi dica: queste cose non mi riguardano. La psicologia del profondo ci
insegna che nei meandri del nostro cuore albergano tutti i vizi e domani possiamo cadere
nell'adulterio, nella menzogna, nella calunnia, nell'invidia, addirittura nell'omicidio. Dobbiamo
saperlo per non spaventarci € non smarrirci, dobbiamo sapere di avere in noi queste inclinazioni, che
sono sempre alla porta anche se per grazia di Dio non abbiamo peccato.

- La seconda. Nessuno dica: mi accontento di tenere a bada i peccati e le tentazioni. Non basta,
perché se non voliamo alto cadremo, se non ci sforziamo di salire sul monte con Gesu saremo
sempre un po' schiavi dei nostri vizi. E legge spirituale inesorabile che se I'nvomo non tende pitl in alto
cade piu in basso; la tensione spirituale ¢€ tipica di ogni cammino di ricerca evangelica.

Quante volte incontrando 1 diaconi negli anni del mio servizio episcopale a Milano dicevo loro:
il celibato, la verginita per il Regno puo essere vissuta solo in un clima di intensita spirituale, che
permette di superare gli ostacoli e di non cadere nel tran tran quotidiano.



5

- La terza indicazione. Per questo siamo chiamati a contemplare il volto splendente di Gesu
sul monte. Lui solo puo darci le ali ai piedi con cui superare le tentazioni gravi e sottili che
riguardano l'intenzione profonda del cuore, perché la sua grazia ¢ strapotente.

Giustamente san Giovanni della Croce insegna che la purificazione attiva & insufficiente se
non ci lasciamo trasformare, contemplando il volto del Crocifisso risorto, dalla purificazione passiva,
attraverso le diverse forme di via purgativa che il santo descrive.

Potremo allora raggiungere la purezza profonda di cuore, il distacco dal desiderio di successo
mondano, di essere applauditi, la vera umilta.

11 Padre celeste ci renda degni di irradiare sul nostro volto la luce di Gesu trasfigurato e risorto.



	Formazione Permanente - italiano 2022
	Esercizi Spirituali predicati dal card. Martini: La trasformazione di Cristo e del cristiano alla luce del Tabor IV MEDITAZIONE Le tentazioni della pianura
	«Dal cuore dell'uomo»
	Desideri disordinati
	Il cuore indurito

	Conclusione


