https://comboni2000.org FP Italiano 2022

Formazione Permanente - italiano 2022

Esercizi Spirituali predicati dal card. Martini:
La trasformazione di Cristo e del cristiano alla luce del Tabor
Il MEDITAZIONE
Le tentazioni del monte

Leggiamo nel vangelo di Marco: «Gesu prese con sé Pietro, Giacomo e Giovanni e li portd sopra
un monte alto, in un luogo appartato, loro soli» (9, 2); e il vangelo di Matteo racconta: «Gesu prese con
sé¢ Pietro, Giacomo e Giovanni suo fratello e li condusse in disparte, su un alto monte» (17, 1).

Il «monte» ¢ un simbolo formidabile nella Bibbia: ¢ il luogo dove solevano avvenire gli incontri
con Dio, dove Mose¢ ha ricevuto la Legge e ha conosciuto piu profondamente il mistero divino, dove
Elia ha incontrato il Signore e ne ha ascoltato la voce. E noi, idealmente, ci troviamo sul monte, nel
desiderio di incontrare Dio in maniera nuova, di penetrare piu intimamente nel suo mistero.

Siamo «appartati», tratti fuori dal consorzio umano quotidiano mettendo da parte tutte le nostre
attivita. Ancora, siamo «soli»: ciascuno di noi ¢ chiamato a vivere in solitudine la vocazione di questi
esercizi.

«Signore, che ci hai voluti qui perché potessimo conoscerti meglio, lasciando la realta di ogni
giorno e accettando una solitudine contemplativa, aiutaci a vivere il dono che nasce dal tuo cuore, che
sgorga dall'amore di Dio per noi.»

Nella solitudine abbiamo contemplato gli esempi di Gesu in preghiera, e ci accorgiamo di
quanto sia distratto e superficiale il nostro pregare, sperimentiamo le nostre paure a restare con lui sul
monte, in rapporto intimo col Padre, scopriamo che il peccato ¢ resistenza alla luce che viene dal volto
dei Risorto.

Sono le stesse resistenze che emergono nei tre discepoli sul Tabor, e vorremmo tentare di
comprendere i versetti evangelici attraverso la lectio divina.

Sonno, confusione, paura: le tentazioni del monte
Luca annota: «Pietro e i suoi compagni erano oppressi dal sonno» (9, 32).

Il sonno ¢ un aspetto misterioso della preghiera di Pietro e dei suoi compagni, e indica una
caratteristica del nostro pregare. Non si tratta solo del sonno fisico che, pur se dobbiamo vincerlo e
superarlo, non ¢ troppo negativo. Ricordiamo che Teresa di Gesu Bambino soffriva di sonnolenza
nella preghiera e nonostante questo offriva se stessa a Dio.

L’accenno del brano va piu in profondita e qualifica la nostra preghiera come svogliata, pesante,
perché ci accontentiamo dell’esteriorita, senza entrare col cuore nelle parole che esprimiamo e senza
lasciarci coinvolgere. E spesso una preghiera che resiste a quella dedizione e a quell'abbandono propri
della preghiera di Gesu. Nel sonno della preghiera dei discepoli viene fotografata la fatica, la
ripugnanza a impegnarsi nel cammino della preghiera con perseveranza.

Ritengo importante riconoscere umilmente, durante gli esercizi, le nostre fragilita: «Signore,
certe volte ho le ali ai piedi, il tempo passa rapidamente e penso che pregare sia facile. Ma quando
desidero entrare in una preghiera perseverante e profonda, avverto che ¢ lotta, lotta per conoscere e
contemplare il tuo volto, e che sono incapace di sostenerla. Aiutami, Gesu, a vincere la mia mortalita
e peccaminositd, a non rassegnarmi ad essay.

L’atteggiamento del sonno ¢ menzionato di nuovo dall'evangelista Luca al capitolo 21, nel
discorso escatologico, dove emerge che si tratta di una situazione di fondo: «State bene attenti che 1
vostri cuori non si appesantiscano in dissipazioni, ubriachezze e affanni della vita e che quel giorno



2

non vi piombi addosso improvviso; come un laccio esso si abbattera sopra tutti coloro che abitano
sulla faccia di tutta la terra. Vegliate e pregate in ogni momento, perché abbiate la forza di sfuggire a
tutto cio che deve accadere, e di comparire davanti al Figlio dell'uvomo» (vv. 34-36).

Queste parole di Gesu descrivono quell'appesantimento che non permette di cogliere il senso di
cio che sta accadendo, che si lascia sorprendere dagli avvenimenti esteriori, magari negativi, dolorosi,
e brancola nel buio; e vi oppongono la condizione di chi invece veglia e sta in piedi davanti al Figlio
dell'uomo. Se siamo sinceri con noi stessi, dobbiamo riconoscere che purtroppo il sonno ¢ molto
radicato in noi.

Diceva in proposito don Giuseppe Dossetti, uomo di grande preghiera: non andate a raccontare
alla gente che la preghiera ¢ facile, perché ¢ lotta profonda con Dio, ¢ lotta contro satana.

Di solito nei giorni di esercizi giunge il momento in cui prendiamo coscienza che il pregare urta
contro resistenze ancestrali, profonde: il non fidarci di Dio, il non abbandonarci a Lui, il volere
sempre cercare noi stessi, il nostro comodo, il nostro vantaggio. Mentre la preghiera, come ho gia
detto, ¢ arrendersi a Dio, sacrificarsi e offrirsi gratuitamente a Lui. Viene alla mente l'affermazione
dello scrittore russo Solov'ev: «La fede senza le opere ¢ morta e la preghiera ¢ la prima operay.

Se non abbiamo mai sperimentato la ripugnanza, la fatica nell'orazione, significa che siamo
rimasti a un livello assai superficiale, oppure che abbiamo pregato soltanto quando ne avevamo
voglia.

L’evangelista Luca evidenze una seconda caratteristica dell'incapacita di pregare dei
discepoli, espressa al capitolo 9 v. 33c: «Egli non sapeva quel che dicevay. Il riferimento ¢ alla
proposta di Pietro: «Facciamo tre tende, una per te, una per Mose e una per Elia» (v. 33b).

Pietro e i suoi compagni sono mentalmente confusi, smarriti. Di fronte al mistero ineffabile di
Dio che toccano cosi da vicino, non sanno come reagire, non capiscono che cosa significhi, non sono
all'altezza dei doni spirituali che ricevono, non se ne rendono conto, non li sanno valorizzare. Chi ¢
chiamato a una vocazione di dedizione al Signore al servizio della Chiesa nel celibato, a dare tutto per
il Regno, riceve di fatto grandissimi doni che non sempre sa cogliere nella loro forza, per cui non si
considera amato dal Signore, prediletto come lo ¢ in realta. E la tentazione di banalizzare questi doni ¢
continua.

Un altro modo di banalizzarli ¢ il pensare che siano nostri e ci siano dovuti, dimenticando che,
essendo dono dall'Alto, possono venir meno. Talora per esempio vogliamo mantenere, possedere,
prolungare artificialmente uno stato di preghiera gioioso, ricco di sentimenti, di parole, bello e
luminoso; ma la devozione nella preghiera ¢ pura grazia e possiamo restarne privi.

La terza difficolta dei discepoli & la paura «ebbero paura» (Lc 9, 35). E la paura che Dio mi
chieda troppo, quasi mi sopravvalutasse, quasi volesse qualcosa che non ¢ alla mia portata; ¢ la paura
di penetrare nel mistero della volonta del Padre che ci puo portare fino alla croce. Penso all'esperienza
dell'aridita, della nudita e addirittura della sembianza di morte nella preghiera che ciascuno di noi fa
quando si confronta con il proprio peccato e la propria nullita.

Sono queste le sottili tentazioni che prendono 1 discepoli di Gesu nel momento in cui si sentono
chiamati a partecipare, sull'alto monte, alla sua preghiera, cio¢ a una preghiera profonda, intensa,
spirituale, impegnativa. Le abbiamo considerate appunto nella lectio e meditatio di alcuni versetti
dell'evangelista Luca.

* Suggerisco allora due piste di contemplatio per il nostro esercizio di preghiera personale.

- Anzitutto possiamo raccontare a Gesu il nostro desiderio di imparare a pregare come lui:
come facevi a trascorrere in preghiera lunghe notti? Come hai passato la notte prima della chiamata
dei discepoli (Lc 6, 12-16) e la notte di preghiera sul lago dopo la moltiplicazione dei pani (Mt 14,
23)?

E bello entrare in colloquio con lui che prega e contemplarlo, perché questa contemplazione ci
purifica e ci nutre, mette in luce che la sua preghiera ¢ davvero distante dalla nostra.



3

Sarebbe bello inoltre unirci spiritualmente agli apostoli nel cenacolo e ascoltare, nell'ultima
preghiera di Gesu prima della passione, con quale tenerezza, con quale padronanza di s€, con quale
riverenza e insieme con quale sicurezza si rivolge al Padre.

- In secondo luogo, suggerisco di contemplare gli apostoli nella loro fatica a pregare, e di
chiedere a Pietro, Giacomo e Giovanni: che cos'era il sonno che vi opprimeva? Perché eravate confusi
al punto di non sapere cio che dicevate? Aiutatemi a capire le mie difficolta nel pregare, insegnatemi a
parlarne con Gest.

«Gesu Signore, solo tu conosci la mia fatica nel pregare, quanta ne ho fatta in quell'occasione e
in quell'altra. Eppure ti ringrazio, Signore, perché piu di una volta mi hai introdotto nella preghiera,
mi hai permesso di godere di momenti di luce.»

E molto utile raccontare a Gesti la nostra preghiera, la nostra pochezza, le nostre fatiche, i nostri
desideri: «Gesu, tu sai che vorrei tanto pregare, vorrei tanto contemplare il tuo volto bellissimo e
luminoso, come I'hanno contemplato visivamente alcuni santi. Donami di dimenticare tutto per restare
sempre con tey.

Ricordiamo pero sempre che, se ¢ giusto umiliarci della nostra povera preghiera e domandarne
perdono, ¢ importante prima di tutto fare compagnia al Signore che prega. Ricordo di aver trascorso
molto tempo sul Tabor proprio ripetendo al Signore: Signore, come pregavi qui? Donami di capire
come Vi passavi il tempo in preghiera e rendimi partecipe di questo tuo mistero.

Rivolgiamoci anche alla Madonna, testimone della preghiera a Nazareth, di Gesu bambino e
adolescente, affinché ci illumini sulla preghiera del suo Figlio e sulla nostra. Cosi, a poco a poco,
entreremo nel dono di preghiera che il Signore ha in serbo per ciascuno di noi in questi esercizi.

Soli sul monte, solidali con tutti gli uomini

Abbiamo terminato la lectio divina e ora vorrei prolungare la meditazione a partire dalla
solitudine sul monte con Gesu. Non ¢ una solitudine disincarnata, perché portiamo in noi tutto un
mondo, col desiderio e I'impegno di intercedere. Il nostro stare «in disparte», in silenzio
contemplativo, non ¢ in contraddizione con la domanda che mi sono posto: quale mondo c'¢ in noi
oltre a quello della nostra personale biografia? Un duplice mondo: il mondo ecclesiale e il mondo
sociale.

Anzitutto il mondo ecclesiale. Portiamo con noi le nostre parrocchie, i confratelli, il nostro
decanato, la nostra diocesi. Portiamo con noi il presente, il futuro e il passato: le sofferenze, le gioie,
le umiliazioni, le difficolta, 1 peccati, gli eroismi, 1 santi della nostra Chiesa. Non possiamo separarci
da queste realta.

Portiamo con noi la Chiesa universale: il Papa, i vescovi, i presbiteri e i missionari, il cammino
ecumenico delle Chiese, 1'impegno di convergere insieme verso Gesu - cattolici, protestanti, ortodossi
-, I'impegno per il dialogo interreligioso. Portiamo con noi speranze, paure, timori, € non possiamo
prescinderne nella preghiera, pur senza menzionarli esplicitamente.

E poi c'¢ il contesto attuale del mondo socio~politico. Le tragedie del mondo sono le nostre,
tragedie che hanno avuto un momento drammatico I'11 settembre del 2001, con lo scoppio inaudito
del terrorismo, a cui € seguita una stagione di violenze che non accenna a finire.

Definirei il problema nodale dell'universo umano con un interrogativo: come riuscire a
convivere tra diversi, evitando di distruggerci a vicenda, anzi comprendendoci e aiutandoci? E il
grande dilemma su cui sta o cade il futuro dell'umanita. Siamo diversi per religione, etnia, cultura -
oriente e occidente, nord e sud, cristiani e islamici, cristiani e buddisti, europei € non europei, tribu
africane - ed ¢ difficile coabitare senza disprezzarci, o ignorandoci. E giocoforza imparare a coabitare
per un comune amore, fermentandosi vicendevolmente e aiutandoci gli uni gli altri a diventare piu
autentici. Vorrei quasi dire che l'impegno per coabitare cosi € pit importante dello stesso dialogo
interreligioso ad alti livelli.



4

Comunque, ogni nostro personale superamento di barriere ¢ superamento delle barriere che oggi
minacciano di stravolgere I'esistenza degli uomini. Vivendo a Gerusalemme, sono testimone dei
dolori e dei drammi che produce 1'incapacita dei diversi a vivere insieme nello stesso territorio. E noi
siamo chiamati a essere apostoli e ministri di riconciliazione, perché non camminiamo solo per noi
stessi 0 per un nostro perfezionamento morale.

Un secondo elemento del contesto attuale va tenuto presente: il cosiddetto conflitto di interessi.
La societa si rivela sempre piu incapace di gestire lo scontro fra gli interessi privati, di clan, di gruppo,
di nazione e gli interessi generali del bene comune. E una minaccia che rischia di far crollare le
civilta. Del resto le guerre che abbiamo vissuto e da cui siamo circondati nascono da conflitti di
interesse, dall'incapacita a capire che il bene comune ¢ il piu alto dei beni.

Il terzo elemento ¢ l'incertezza crescente su come si deve resistere al male, ¢ il dramma
increscioso delle democrazie contemporanee e Giovanni Paolo II ne ha parlato piu volte.

Resistere opponendo forza a forza? Resistere con la forza della legge? Che cosa significa il
principio dell'apostolo Paolo: «Non lasciarti vincere dal male, ma vinci con il bene il male» (Rm 12, 2
1)? Come ¢ trasferibile questo principio in democrazia? E come si puo introdurre il perdono cristiano
nella legge umana?

Ho cercato di delineare il contesto ecclesiale e sociale per ricordarci che, mentre siamo sul
monte con Gesu, dietro a noi ¢'€ un mondo che attende; e noi possiamo renderlo migliore con tanti
piccoli gesti di preghiera, di perdono, di amore, di sacrificio. Il Cristo trasfigurato ci chiama a
medicare con il suo aiuto le malattie mortali di questa umanita.

«Ti consegniamo, Signore, le pesantezze e i peccati nostri e della Chiesa, sentendoci solidali
con le pesantezze e 1 peccati di tutti gli uomini. Sii tu per noi forza che vince ogni paura, pace che
supera ogni divisione, luce che dissipa le oscurita nostre e del mondo.»



	Formazione Permanente - italiano 2022
	Esercizi Spirituali predicati dal card. Martini: La trasformazione di Cristo e del cristiano alla luce del Tabor III MEDITAZIONE Le tentazioni del monte
	Sonno, confusione, paura: le tentazioni del monte
	Soli sul monte, solidali con tutti gli uomini


