
https://comboni2000.org FP Italiano 2022

IL MISTERO PASQUALE 
NELLA VITA E NELL’OPERA DI S. DANIELE COMBONI 

P. Carmelo Casile

San Daniele Comboni concepì e visse la missione come consacrazione nella sequela di Gesù nel
Mistero Pasquale, cioè segnata dall’adesione al Mistero della Croce e della Risurrezione, e quindi come
cammino di fedeltà che configura il discepolo al cammino della Croce del suo Maestro e Signore. Il
Mistero Pasquale diviene così la chiave per cogliere "dal di dentro" il vissuto della sua vita di apostolo
dell'Africa.

D. Comboni celebrò il Mistero Pasquale nel suo intenso peregrinare per le vie del mondo dal
nativo  Teseul  all'Africa,  e  lo  visse  intensamente  nella  sua  dimensione  cristologico-trinitaria  e
contemplativa.

La dimensione cristologico-trinitaria ha come punto di riferimento l’evento carismatico del 15
settembre del 1864 (S 2742-2743; 4799) e quella contemplativa il pellegrinaggio in Terra Santa e il Cap.
X delle Regole del 1871. 

1. La dimensione cristologico-trinitaria nell’evento carismatico del 15 settembre del 1864

Per entrare nel vivo dell’esperienza del Mistero Pasquale di Daniele Comboni, è utile richiamare
brevemente la dimensione trinitaria di questo Mistero così come ci viene presentato dalla Bibbia. 

1.1 Dimensione trinitaria del Mistero Pasquale

Mistero Pasquale vuol dire il mistero della morte-risurrezione di Gesù, culmine della sua opera
salvifica. La Croce, presa nella sua realtà storica, è la dimostrazione dell’amore di Dio per il mondo
(Rom 5, 8;1Gv 4, 10). 

Giovanni ci dice che Dio è Amore (1Gv 4, 10). Ciò si deduce dal fatto che inviò il suo Figlio
unigenito qual “espiazione” per i peccati del mondo. 

Intuiamo così che Dio nella sua natura profonda è amore, e vi sono due persone divine – Padre e
Figlio – che si rivelano sul Golgota. Quest’intuizione diviene evidente con la venuta dello Spirito Santo,
l’altro Consolatore: è l’evidenza dello Spirito effuso da Cristo sul Golgota stesso (cf Gv 19, 30; Gv 7, 38s).

Così il Mistero Pasquale ha come centro d’irradiazione il Calvario; è sul quel monte che Dio si
rivela nella sua dimensione più alta, quella trinitaria. 

Così  il  Mistero  Pasquale  diventa  grazia,  lieta  novella  della  volontà  salvifica  del  Padre  che
mediante il Verbo nello Spirito Santo, arriva in mezzo agli uomini che sono in cerca di salvezza. 

È un fatto che Paolo insiste nella lettera ai Romani sulla Passione di Cristo come “prova” inequivocabile
dell’amore del Padre; la morte di Gesù è vista come effetto dell’amore divino. Per questo la Chiesa è fedele al
messaggio biblico quando afferma che il suo dovere è “annunciare la Croce di Cristo come segno dell’amore
universale di Dio e come fonte di ogni grazia” (Decr. Sulle Religioni non cristiane, n. 5). 

Da questa constatazione nasce la conclusione di Paolo: La carità di Cristo ci spinge (2Cor 5, 14-
15).

L'autentico cristiano è al tempo stesso afferrato dal dinamismo della carità che Cristo gli porta, e
introdotto nella logica evangelica del mistero della Croce. La contemplazione amorosa della Croce gli
rivela l'immensità della carità divina, fino al punto da non potersi più distrarre dalla manifestazione di
quest’Amore. Il suo destino privilegiato è quello di partecipare alla morte di Cristo e alla nascita della
nuova umanità: essere chicco di frumento che muore per dar frutto. Da questa immolazione dipende la
realizzazione  dell'unità  di  tutti  gli  uomini  in  Cristo  (Gv  17).  È  il  mistero  pasquale che  diviene
trasparente nella vita del cristiano. 



2

Non si tratta, per tanto, di avere un senso tragico della vita, né di cercare la sofferenza per se
stessa, prendendo un'aria di vittimismo. La sofferenza del cristiano è una logica conseguenza dell'amore
che lo spinge alla donazione; amore e donazione che tendono ad essere totali. Gesù amò e si donò così
(Gv 3, 16). La sua vita è un dono d’amore che sfociò nell'olocausto (Lc 22, 12-20), che trascina il cuore
del  cristiano,  facendolo  esclamare:  “Mi  ha  amato  e  ha  dato  se  stesso  per  me”  (Gal  2,  20).  Di
conseguenza: io lo amo e mi dono ai fratelli. È il suo amore che mi spinge, per fare della mia vita un
sacrificio (cf Fil 2, 17; 2Tim 4, 6). 

Entrare nel mistero della Croce è sintonizzarsi con la logica dell’amore e del conseguente dolore
di Gesù crocifisso,  che si prolunga nella Chiesa. È  saper trasformare ogni situazione,  per quanto
difficile e penosa, in una nuova possibilità di amare e di evangelizzare.

La morale cristiana, per tanto, è una contraccambio di amore alla carità di Cristo rivelatasi sul
Calvario. Per conseguenza  amare  e  morire  sono la stessa cosa; la morte fisica e morale, è come il
sacramento  d'amore,  suo  segno  efficace.  Ne  nasce  così  l'imitazione  di  Cristo,  che  si  ripete
instancabilmente nel ritornello “Amate, come anche Cristo ci amò e diede se stesso per noi”. Per questo,
“le opere di Dio devono nascere e crescere ai piedi del Calvario”, cioè dalla logica evangelica della
croce del dono di sé “fino alla fine”.

Giovanni va ancora più avanti. Per Paolo l'amore è una forza, che predomina su tutte le altre virtù
cristiane. Per Giovanni non esiste che l'amore. Dio è il Dio-Amore (Agapè). L'Amore è ciò che meglio
esprime la relazione tra il Padre e il Figlio e noi cristiani. 

Ed è l'amore che porta l'unigenito Figlio di Dio nel mondo e sulla Croce: 

Così Dio amò il mondo (Gv 3, 16). Noi abbiamo conosciuto l'Agape di Dio dal fatto che Cristo
morì per noi  (Gv 3, 16).  L'Agapè di Dio si è rivelata a noi, per il fatto che Dio mandò suo Figlio
unigenito. Dio ci amò e perciò ci inviò il Figlio suo qual propiziazione per i nostri peccati (1Gv 4, 9, 10).

In queste parole Giovanni proclama la carità di Dio espressa in Cristo Crocifisso, che per decine
d'anni è stato oggetto della sua contemplazione e del suo amore. La Croce è il fatto storico che rivela ai
credenti il mistero dell’Amore che lega Dio agli uomini. Un Amore di benevolenza e di misericordia,
attivo e dinamico, che prende l’iniziativa e si coinvolge nelle vicissitudini della storia degli uomini. 

La conseguenza pratica di questa presa di coscienza è la carità fraterna; l'essenziale della fede dei
discepoli  sarà sempre di associare Calvario e  Carità.  Mentre il  peccatore è un omicida,  figlio  del
diavolo, il cristiano è un essere nato da Dio, dal Padre, è figlio di Dio, perciò, è l'amante, cioè colui che
ama i fratelli (cf 1Giov. 3, 14). 

Tutto questo deve apparire dalle sue opere, perché l'autentico amore, il più spirituale degli amori,
rende la sensibilità dei figli di Dio estremamente delicata, e la fa vibrare e inchinarsi sulla sventura del
fratello (1Gv 3, 16-17).

In sintesi, si può dire che il messaggio del Nuovo Testamento converge sul Calvario. La morte del
Figlio unigenito del Padre è un fatto così paradossale che è impossibile alla mente umana rimanere
distratta. Ma solo il credente sa penetrare nella tenebra che si è addensata sulla morte di Cristo, per
scoprirvi l'Agapè del Padre.

Scendendo da quel monte, il cristiano si sente santamente agitato dall'amore divino che lo fa
correre alla salvezza del peccatore. Davanti al fratello dolorante, si sente commosso “svisceratamente”.
Per questo gli dona non solo un poco del suo tempo e qualche raggio del suo affetto, ma tutto se stesso.
Perché il nostro amore, non è divino-cristiano, se non è totale: come quello del Padre che  non ha
risparmiato il proprio Figlio! (Rom 8, 32).

1.2 San D. Comboni, raggiunto e coinvolto nell’infinita Carità Trinitaria 

San D. Comboni ha vissuto intensamente la dimensione trinitaria del Mistero Pasquale nella sua
vita missionaria. In lui la Trinità è realtà di fede vissuta: è relazione amorosa con le Tre Persone Divine,
che si concretizza in un impegno forte a essere servo dei popoli dell’Africa, per introdurli in questo
Regno di Amore.



3

Nella vita di Comboni questo costante scambio di relazione con ciascuna delle Tre Persone,
raggiunge la  massima  intensità  nell’evento  carismatico  del  15 settembre  del  1864 nel  contesto  di
un’esperienza forte di preghiera. 

Comboni arrivò per la prima volta a Roma nel settembre 1859 proveniente dall’Africa, di ritorno,
malato, dal suo primo viaggio missionario. In quest’occasione, varca per la prima volta la soglia della
basilica del Vaticano. Il giovane missionario, sotto il peso delle prove della prima esperienza apostolica,
porta nel suo cuore orante quell’Africa a cui “già aveva sospirato da gran tempo, con maggior calore di
quello con cui due amanti sospirano il momento delle nozze” (S 3) e che ora, dopo averla incontrato,
non può abbandonare alla sua sorte. 

Le sofferenze che affliggono l’Africa descritte nell’Introduzione del Piano, pesano come macigni
sul suo cuore di sopravvissuto della prima luttuosa esperienza “sotto il torchio della vigna africana” (S
2751) e sfidano la sua fedeltà: “Un buio misterioso ricopre anche oggidì quelle remote contrade che
l’Africa  nella  sua  vasta  estensione  racchiude…  i  rischi  d’ogni  maniera  e  gli  scogli
insormontabili….sgominarono le forze e gettarono lo scoraggiamento…” (S 2741). 

Il 15 settembre 1864 Comboni si trova di nuovo sulla tomba di S. Pietro “in attesa orante”. È,
infatti, un ritorno effettuato nel momento dei suoi “più caldi sospiri verso quelle regioni infelici” (S
2754), che certamente costituisce un momento determinante della sua vita e che può essere definito
come “battesimo di fuoco” o “Pentecoste personale” dell’Apostolo della Nigrizia. 

Infatti, presso la tomba di San Pietro è avvenuto il primo incontro dell’Africa nuova con la Chiesa
di Cristo proprio nel cuore e nella mente di Comboni, mentre il tormentato cammino della Nigrizia
alimentava la sua meditazione e la sua preghiera. Dal Piano, infatti, scaturito da questa preghiera, è nata
tutta l’opera comboniana e ne derivò la rinascita della missione dell’Africa Centrale. Egli stesso dirà più
tardi che, mentre si trovava in quel giorno nella basilica di S. Pietro,  “come un lampo mi balenò il
pensiero di proporre un nuovo Piano per la cristiana rigenerazione dei poveri popoli neri, i cui singoli
punti mi vennero dall’alto come un’ispirazione” (S 4799). 

Spinto dal fervore per tale illuminazione, Comboni si recò subito alla sede del suo alloggio, si
rinchiuse in stanza e vi lavorò per “60 ore continue”. Il contenuto di quest’illuminazione lo formulò
nell’introduzione alla I edizione del Piano (Torino, dicembre 1864, p. 3-4):

“Il cattolico, avvezzo a giudicare le cose col lume che gli piove dall’alto, guardò l’Africa non
attraverso il miserabile prisma degli umani interessi, ma al puro raggio della Fede; e scorse colà una
miriade infinita di fratelli appartenenti alla sua stessa famiglia, aventi un comune Padre su in cielo,
incurvati e gementi sotto il giogo di Satana.

Allora trasportato egli dall’impeto di quella carità accesa con divina vampa sulla pendice del
Golgota, ed uscita dal costato di un Crocifisso, per abbracciare tutta l’umana famiglia, sentì battere più
frequenti i palpiti del suo cuore; e una virtù divina parve che lo spingesse a quelle barbare terre, per
stringere tra le braccia e dare il bacio di pace e di amore a quegl’infelici suoi fratelli” (S 2742-2743).

Si tratta  del  cosiddetto  “testo privilegiato”,  in  cui  Comboni  svela  nella  Trinità  le  misteriose
Sorgenti, che danno origine e sostengono il suo amore “così tenace e resistente” per l’Africa fino al
sacrificio della propria vita. Il profondo “senso di Dio”, vissuto abitualmente da Comboni, per la prima e
unica volta diviene comunicazione di vita sul Mistero Trinitario in intima connessione con il Mistero del
Cuore di Gesù e della Croce e con la sua passione missionaria. 

La formulazione del testo, infatti, ha il sapore di una comunicazione personale, della condivisione di
una esperienza mistica, nella quale “il cattolico” (= Comboni) manifesta quella rivelazione interiore, che
garantisce che “i punti gli erano venuti dall’Alto, come un’ispirazione”. In essa traluce “il Tutto” che dà
ragione della sua dedizione totale alla causa missionaria tra i popoli dell’Africa centrale (cf RV 2-3).

Il punto di partenza della comunicazione di Comboni è il Cuore Trafitto di Gesù, Buon Pastore
(Cf S 2742). 

Bevendo in abbondanza da questo pozzo, fu pervaso da quella “Virtù divina”, che ha reso in lui
sempre più forte il sentimento di Dio e sempre più saldo il legame di solidarietà con la Nigrizia, fino a
farlo suo “sposo” e liberatore.



4

Questa “Virtù divina” si effuse su di lui con la forza del fuoco di Pentecoste mentre pregava sulla
tomba di S. Pietro, contemplando il Cuore di Gesù in occasione della beatificazione di Margherita Maria
Alaquoque. 

Si tratta di un momento di preghiera, nel quale gli vengono dall’Alto i singoli punti del Piano per
la rigenerazione della Nigrizia, che imprimono una svolta definitiva e configurano il resto della sua vita
missionaria. In esso è presente tutta la Sacrosanta Trinità. Di fatto, un’intensa luce “dall’Alto” illumina
nel  suo spirito  la comunione con Dio-Trinità  da lui  vissuta fino a questo momento.  Comincia  ad
esperimentare la comunione con la Trinità in un modo nuovo, giacché la percepisce pellegrina nel
cammino degli uomini... Questa percezione che inonda il suo spirito, è la vena nascosta che dà ragione e
forma alla sua “passione” per la Nigrizia, per cui ci può dichiarare con verità che come missionario
viene dal cuore della Trinità. 

Viene dal coinvolgimento  nel dinamismo dello Spirito Santo, “Virtù divina”, che gli rivela nel
Cuore Trafitto di Gesù sulla Croce il segno e lo strumento perenne dell’amore salvifico che eternamente
sgorga dal cuore del Padre, e la via della solidarietà con la vita di tutti gli uomini. Viene così introdotto
nell’inesauribile dialogo e comunione tra  il Padre che ama tanto il mondo da decidere di inviare il
Figlio, e il Figlio che risponde con la sua obbediente consegna redentrice fino alla fine in Croce e gli
merita il dono di questa stessa “Virtù divina” come fiamma di Carità che sgorga dal suo Cuore Trafitto. 

All’essere coinvolto nell’azione salvifica della Trinità mediante questa fiamma di Carità, viene
tratto fuori dal “buio misterioso” che ricopre l’Africa e dalla paura del passato in cui “rischi d’ogni
genere e scogli insormontabili sgominarono le forze e gettarono lo sgomento” tra le file missionarie. La
Nigrizia si trasfigura ora davanti al suo sguardo: comincia a vederla ”come una miriade infinita di
fratelli aventi un  comun Padre su in cielo”. L’abbraccio di Dio Padre lo esperimenta segnato dalla
sofferenza di questi suoi figli africani,  e nel bisognoso africano scopre un fratello,  che ancora non
usufruisce della  benedizione del Padre che scaturisce dalla  Croce…, per cui ha bisogno di essere
incamminato verso di Lui. 

Sotto l’influsso dello Spirito Santo esperimentato come fiamma di Carità che sgorga dal costato
del  Crocifisso  sul  Gólgota,  sente  che  i  palpiti  del  suo  cuore  si  fondono con  quelli  di  Gesù e  si
accelerano. In questa sintonia di cuori percepisce come il Padre, attraverso il suo Figlio incarnato, morto
e risorto, ascolta il grido di quella miriade di figli suoi che vivono in Africa ancor “incurvati e gementi
sotto il giogo di Satana” ed entra con tutto il suo essere nella loro storia e nel loro dolore. 

Questa Carità lo fa sentire figlio amato dal “comun Padre” che si prende cura di lui allo stesso
modo che dei suoi fratelli più abbandonati fino alla consegna del suo proprio Figlio; è questa Carità che
lo trasporta e lo spinge a stringerli tra la braccia e dar loro il bacio di pace e d’amore; lo spinge, cioè, ad
assumere la loro storia e il loro dolore divenendone parte e facendo “causa comune con loro”, anche con
il rischio della sua vita. 

È un incontro con dei fratelli in cui si cela il volto di Gesù nello sconcertante mistero della sua
identificazione con gli esclusi della storia (Mt 25, 42-43). Nei suoi fratelli africani oppressi gli si rivela il
volto colpito, dolorante e sfigurato del Crocifisso, che fissa il suo sguardo su di lui e lo chiama ad
evangelizzarli e a lavorare per il loro progresso e per la liberazione dalla loro schiavitù. Nello stesso
tempo continua a tenere lo sguardo fisso sul Crocifisso, per “capire sempre meglio cosa vuol dire un
Dio morto in croce per la salvezza delle anime”. 

Comboni,  infatti,  ha  percorso  il  suo  pellegrinaggio  missionario tenendo  gli  occhi  fissi  nel
Crocifisso-Risorto. L’unione con Gesù crocifisso la visse in modo particolarmente intenso nelle varie
situazioni e tappe della sua vita missionaria, e ha raggiunto il vertice nell’ultimo periodo della sua vita,
consumata sulla breccia in un lento e sempre più martoriato olocausto che lo rende tanto simile al
Crocifisso del Gólgota.1. 

Vissuto all’insegna del Mistero Pasquale,  il Venerdì Santo di Comboni è la sua anima sola,
vuota, in aridità e angoscia… È la sua anima innamorata-consegnata e senza comprensione,  senza
compagnia… È la sua situazione di un uomo “solo” disposto a dare mille vite per l’amata Nigrizia;

1 Daniele Comboni, A servizio della missione, 10 Col sigillo della Croce, pp.278-233



5

l’esperienza del suo cuore che comincia a battere più rapidamente contemplando l’impeto della Carità
che si accese con divina vampa sulla pendice del Gólgota e si effuse dal costato di un Crocefisso; quella
“virtù divina” che lo avvince, che gli stringe il cuore e lo spinge tra le braccia della Nigrizia per essere
guida-servo della sua rigenerazione… 

In Comboni, questa esperienza forte di Dio nel Cuore trafitto di Cristo trabocca nell’esuberanza
del dono totale di sé alla causa della rigenerazione della Nigrizia, che così fortemente attira la nostra
attenzione. Il nostro Fondatore e Padre, prima di essere un uomo conquistato dalle cose da fare per Dio,
è un uomo conquistato e contagiato dal Mistero di Dio, manifestato in pienezza nell’Evento della Croce,
che associa le vittime del male del mondo alla Pasque Eterna del Risorto. 

2. Alla contemplazione del Trafitto attraverso la contemplazione dei Misteri della vita di Gesù

La  contemplazione  del  Trafitto  è  la  cima  a  cui  Daniele  Comboni  arriva  attraverso  la
contemplazione dei Misteri della vita di Gesù alla luce del supremo Mistero della sua Risurrezione. Il
frutto maturato da questa contemplazione ce lo offre nel Cap. X delle Regole del 1871, in cui egli
propone ai  suoi missionari  la  contemplazione  di  questo  Mistero come fonte e sostegno della  loro
consacrazione missionaria. 

Una tappa decisiva nel cammino che lo porta a questa cima è costituito dal pellegrinaggio in Terra
Santa (29 settembre – 16 ottobre 1857). L’esperienza della visita dei luoghi santi rimase profondamente
impressa nel cuore di Daniele Comboni e influì fortemente nel suo cammino spirituale fino alla fine
della sua vita. Nella visita dei luoghi santi viene introdotto dallo Spirito Santo in quei “sentimenti” del
Cuore di Cristo, che gli farà rivivere ed assumere con sempre più intensità nelle varie circostanze della
sua vita  missionaria.  Tra Betlemme ed il  Monte Calvario Comboni  è introdotto  nella  vita  e nella
missione di Colui che “annientò se stesso, prendendo la natura di schiavo” (Fil 2, 7; cf. AG 23).

Così, Comboni che “visita” la Terra Santa è “visitato” dai Misteri della vita di Gesù che si sono
realizzati in quei luoghi. E la grazia di tale “visitazione” l’accompagna d’ora in poi nei suoi viaggi
apostolici fino al cuore della Nigrizia, per coinvolgerla in questi Misteri di Vita. 

Comboni non uscirà più dalla pratica della contemplazione dei Misteri della vita di Gesù. Molti
anni dopo nella "Lettera Pastorale per la Consacrazione del Vicariato al S. Cuore", ricapitolava le “iconi
di Terra Santa” nei battiti di quel “Cuore divinizzato per l’ipostatica unione del Verbo con l’umana
natura”.

Infatti,  “non v’era stato  istante  dalla  sua formazione,  in  cui  non palpitasse  del  più puro e
misericordioso amore per gli uomini.  Dalla sacra culla di Betlemme s'affretta ad annunziare per la
prima volta al mondo la pace: fanciulletto in Egitto, solitario in Nazaret evangelizzatore in Palestina
divide coi poveri la sua sorte, invita a sé i pargoli e gl'infelici conforta, risana gl'infermi e rende agli
estinti la vita; richiama i traviati e ai pentiti perdona; morente sulla croce mansuetissimo prega pei suoi
stessi crocifissori; risorto glorioso manda gli Apostoli a predicare la salute al mondo intero" (S 3323)2.

Comboni,  dunque, vive coinvolto nei misteri  dell’annientamento  del  Verbo Incarnato,  il  suo
richiamo costante alla Croce è quasi un commentario al pellegrinaggio in Terra Santa, animato dalla
fede nel Trafitto-Risorto che “trionferà nell’Africa Centrale” (S 6425). 

L’efficacia dell’esercizio contemplativo dipende dal frutto della contemplazione che è  divenire
quello che si contempla, e dal carattere unificante della contemplazione del Trafitto. 

Contemplando il Trafitto, Comboni accetta che il Dio-con-noi del Golgota lo racchiuda nel suo
Cuore.  Ciò vuol dire  che si  lascia  amare da Lui e  porta con Lui  il  peso del peccato  del mondo,
combattendo per eliminarlo e irradiando la bontà del Cuore di Gesù sui fratelli più colpiti dal dolore. 

La ricchezza e il  dinamismo della comunione con il Cuore del Dio Crocifisso dipende dalla
caratteristica unificante della contemplazione del Trafitto Stesso. 

Tale caratteristica sta nel fatto che ogni mistero della vita di Gesù trova il suo culmine e il suo
compimento nel Mistero Pasquale. Lì tutte le sue parole sono raccolte in unità, ricapitolate, pienamente
compiute, espresse e spiegate. 

2 Cf. Daniele Comboni. Il Mistero Pasquale, a cura di Pietrro Chiocchetta, pp. 65-90



6

Per Comboni il Crocifisso è come un Vangelo aperto, dove può leggere la Potenza e la Sapienza
di Dio in ordine alla salvezza del mondo (cf 1Cor 1, 17-25): la contemplazione del Trafitto polarizza il
suo cuore e determina il suo stile di vita come missionario totalmente consacrato alla causa missionaria
(RV 2-3). Per questo egli propone ai suoi missionari la contemplazione di questo  Mistero. Per lui la
dedizione totale alla causa missionaria nasce e si sostiene  "col tener sempre gli occhi fissi in Gesù
Cristo, amandolo teneramente, e procurando di intendere ognora meglio cosa vuol dire un Dio morto
in Croce per la salvezza delle anime. Se con viva fede contempleranno e gusteranno un mistero di tanto
amore, saràn beati a perdere tutto, e morire per Lui, e con Lui" (S 2720-2721).

Così contemplando Gesù Crocifisso, il  missionario penetra nella profondità della “carità” del
Cuore di Gesù e ne diviene prolungamento soprattutto in favore dei più abbandonati. Infatti il Gesù che
si raggiunge nella contemplazione del Trafitto è il Gesù che vive negli alienati dall’immagine di Dio,
anzi dall’immagine stessa dell’uomo (Mt 25, 40; RV 3-5). 

Nel  mistero  della  morte  in  Croce  viene  rivelata  la  pienezza  dell’amore  del  Cuore  di  Gesù.
Morendo in Croce, Gesù è il “Sì” totale al Padre e agli uomini, che sigilla la sua vita di Apostolo del
Padre. Lì l’immensa carità che Gesù vive perché gli uomini abbiano la vita in abbondanza (Gv 10, 10),
raggiunge l’estremo delle sue possibilità (Gv 13, 1). Nell’atto di morire Gesù esprime se stesso come
Inviato del Padre, che “vergine e povero, redense e santificò il mondo con la sua obbedienza spinta fino
alla fine di croce” (PC 1c).

Gesù ha compreso e vissuto la sua vita come un essere per gli altri,  un lasciarsi  costruire e
realizzare dalle necessità di noi uomini peccatori. La morte di Gesù è l' “ora” a cui tende il suo amore
salvifico di Buon Pastore (Gv 10, 11; 13, 1). È l’ “ora" del compimento supremo: "Tutto è compiuto"
(Gv 19, 30). Gesù morente sulla Croce è il chicco di grano che cade a terra e muore (Gv 12, 24); nel
solco profondo della morte il suo amore al Padre e agli uomini raggiunge la sua piena realizzazione,
perché "non c'è amore più grande di questo: dare la vita per i propri amici" (Gv 15, 13). Gesù sulla
Croce è l'esperto dei costi dell'amore. Come Maestro delle moltitudini aveva detto per gli altri: "A chi
vuol litigare con te e toglierti la tunica, lascia pure il mantello" (Mt 5, 40). Qui sulla Croce, per se stesso,
va più avanti. Si fa togliere tutto. Si fa nudità crocifissa: è simbolo di un amore che tutto ha donato.
Dona tutto con la sua obbedienza al Padre; dona tutto con la sua oblazione ai fratelli: "Vero agnello
condotto al macello" (Is 53, 7). Egli, infatti, innalzato sulla Croce, stende definitivamente le braccia per
attrarre tutti a sé e stringerli nel suo abbraccio d’amore e di pace. Le sue braccia stese sulla Croce ed il
suo Cuore Trafitto sono l'espressione massima del suo amore verginale verso il Padre e verso tutti gli
uomini.

Gesù sulla Croce vive fino all'estremo la spoliazione di se stesso, come dono di sé al Padre, che è
il suo centro e la sua dimora fin dall'inizio della sua venuta in questo mondo (cf Lc 2, 49; Eb 10, 7) e che
vuole la salvezza di tutti gli uomini. Gesù ha vissuto la morte come atto di estrema spoliazione di sé e di
obbedienza piena al Padre per la salvezza degli uomini. Egli, infatti, “da ricco che era si fece povero”
(2Cor 8, 9) e “spogliò se stesso prendendo la natura di servo… facendosi obbediente fino alla morte”
(Fil 2, 7-8). 

Gesù con le mani stese sulla Croce è il religioso del Padre. È l’Agnello purissimo, povero e
obbediente, che ha portato a termine l’impeto della sua carità di buon Samaritano di tutti i tempi. La sua
kénosis (Fil 2, 5) si è compiuta. Si è spogliato delle sue vesti e della sua stessa vita umana. Si fa
spogliare di tutto per farsi Corpo offerto e Sangue versato per tutti. 

“Contemplando e gustando un mistero di tanto amore”, la morte di Gesù viene colta come
compimento di una vita donata per amore; essa svela al missionario che Gesù vive la sua solitudine
radicale del morire come traguardo finale, in cui il dono di sé nella verginità, povertà ed obbedienza, si
apre ad una dimensione universale, divenendo l’offerta agli uomini perché entrino nella Famiglia di Dio.
In  Gesù  che  muore  casto  povero  ed  obbediente,  c’è  la  manifestazione  visibile  della  donazione
incondizionata di tutto se stesso all’amore del Padre e degli uomini fino al martirio (cf. VC 23). 

Daniele Comboni, proponendoci di “ tener sempre gli occhi fissi in Gesù Cristo…”, ci propone la
contemplazione  di  Gesù in  croce come mistero  d’amore,  d’immolazione  e  dono assoluto di  sé.  Il



7

missionario contemplando Gesù crocifisso viene raggiunto dalla forza di un Dio dal Cuore aperto sul
mondo; da questo coinvolgimento impara ad amarlo teneramente, sarà beato di offrirsi a perdere tutto, a
morire con Lui e per Lui in totale generosità fino al martirio. 

Daniele Comboni è convinto che l’apostolato missionario nasce dalla beatitudine, dalla gioia del dono
di sé, cioè dalla consacrazione, che è frutto della contemplazione di Gesù Trafitto in croce. Per questo
aggiunge “ e rinnovando spesso l’offerta intera di se medesimi a Dio, della sanità e della vita, in certe
circostanze di maggior fervore fanno tutti insieme in comune una formale ed esplicita consacrazione a Dio
di se stessi, esibendosi ciascuno con umiltà e confidenza nella sua grazia anche al martirio”. 

Contemplando  il  Cuore  di  Dio  aperto  sul  mondo,  non  ci  può  essere  che  il  conseguente
atteggiamento umano della totale donazione di sé sotto forma di testimonianza assoluta (martyria) e di
consacrazione, da cui nasce sempre anche una testimonianza comunitaria, un esporsi assieme senza
risparmiarsi3.

Per Daniele Comboni, la vita missionaria è consacrata, perché è vocazione alla partecipazione a
quest’ora  suprema  di  Gesù.  Ascoltando  il  suo  invito:  “Vá,  vendi,  seguimi” (Mc 10,  17-21),  il
missionario si incammina verso quest’ora consegnando a Gesù tutto se stesso: il suo corpo, il suo cuore,
la  sua  libertà,  la  sua  creatività… Il  Cap.  X delle  Regole  del  1871 è  ordinato  a  promuovere  nel
missionario questo spirito  e le virtù corrispondenti,  a cominciare dai consigli  evangelici  di castità,
povertà ed obbedienza. 

Questo “martirio bianco”, introdotto dalla fedeltà all’amore casto, povero ed obbediente, è come
dare la vita goccia a goccia e fa del missionario un Crocifisso innalzato in mezzo al mondo, così che può
dire con Paolo: “Sono Crocifisso con Cristo (Gal 2, 20); sono lieto delle sofferenze che sopporto per voi
e completo nella mia carne quello che manca ai patimenti di Cristo, a favore del suo corpo che è la
Chiesa” (Col 1, 24). 

La vita missionaria consacrata, nel vissuto comboniano, è chiamata a testimoniare nelle trincee
del Regno il martirio nella perseveranza dell’amore paziente e fedele, ma anche in quella cruenta e
definitiva. Nella storia dell’Istituto Comboniano le firme di tanti missionari, rosse di sangue, siglano una
vita di martirio diuturno. Siamo di fronte ad una catena di martiri, di cui il Beato Daniele Comboni è il
primo anello. Sono martiri a causa di quello sguardo sponsale all’amore del Cuore Trafitto di Gesù per
gli uomini indifesi. 

Per tanto, come comboniano consacrato a Dio per la missione, sono chiamato ad essere nella
Chiesa e nel mondo una copia vivente di Gesù Crocifisso. Le mie mani, inchiodate mediante il voto di
povertà, non lavorano per i miei interessi e per la mia sicurezza personale, ma sono a servizio esclusivo
del Regno; i miei piedi, inchiodati per il voto di obbedienza, non possono dare un passo senza di Lui,
anche quando si tratta di bere il calice della Passione fino all’ultima goccia; il mio cuore trafitto dal voto
di castità non può che amare Lui ed in Lui.

I missionari comboniani, “tenendo sempre fissi gli occhi in Gesù Crocifisso, contemplando con
viva  fede  e  gustando  un  mistero  di  tanto  amore”,  formeranno  una  vera  comunità  di  crocifissi,
costituiranno una “fabbrica di crocifissi”, cioè di persone “felici di perdere tutto, di morire per Lui e
con Lui per la salvezza delle anime”  (cf  S 2720-21).  Possiamo dire che con queste parole e con
l’esempio della sua vita, san Daniele Comboni ha messo la prima pietra del suo “cenacolo di Apostoli”,
che diviene una delle  fabbriche più serie e benefiche del  mondo,  perché il  mondo ha bisogno di
incontrarsi con Gesù Crocifisso, per imparare da Lui la suprema lezione della carità che salva, che
genera dalla morte la Vita senza fine.

Il missionario che segue l’incarnato Figlio di Dio nel mondo e per il mondo (cf RV 16), tenendo
gli occhi fissi su Gesù Crocifisso, “si scopre qui nel suo specifico di volontà di spoliazione non solo dei
beni economici ma anche del bene che si colloca a livello affettivo e decisionale. Il punto supremo
dell’auto spoliazione è nel duplice voto dell’amore casto e obbediente. Con questa rinuncia, che affonda
nelle carni vive, il missionario, tutt’altro che mutilarsi, tende a potenziare la sua capacità affettiva che si

3 Cf Arnaldo Baritussio, Cuore e Missione, p. 109s. 



8

fa feconda di grazia; e la sua attitudine deliberativa che si fa collaborazione costruttiva. L’amore casto
connota l’allargamento della paternità e maternità alle dimensioni del mondo a cui è inviato. L’amore
obbediente è partecipazione al grande progetto del Regno, condiviso e guidato dall’unico Signore della
storia. L’uno e l’atro sono a privilegiato servizio degli espropriati di oggi nella loro dignità sacra, i
soggetti alla oppressione e alla repressione del potere”4. 

Il missionario, tenendo gli occhi fissi su Gesù Crocifisso, vivendo la sua consacrazione nella
professione  dei  consigli  evangelici,  si  fa  esperto  di  solidarietà  e  solo  così  si  può  impegnare
efficacemente nella liberazione integrale dell’uomo (cf RV 60-61). 

2.1 La professione religiosa, “sigillo” della radicalità nella partecipazione al Mistero Pasquale 

Nella vita di san Daniele Comboni fin dal 6 gennaio 1849, quando aveva 17 anni, appare il senso
della consacrazione come un essere “tutto di Dio e tutto dell’Africa” (S 4083).

Nel percorso della sua vita di consacrazione, Comboni cerca ispirazione e sostegno. È indicativo il
fatto che già nel 1865 mentre era a Parigi in compagnia del Card. Guglielmo Massaja, aveva cominciato
il noviziato del Terz’Ordine Francescano, perché era convinto che l’Africa doveva convertirsi sotto gli
auspici di san Francesco d’Assisi e lui stesso, «agghiacciato e molto orgoglioso», aveva bisogno che gli
ottenesse da Dio una scintilla di quella carità e umiltà, che possedeva in terra (S 1120): Di fatto emette
la  Professione  come  Terziario  Francescano  nel  febbraio  del  1873,  mentre  si  trovava  a  Negadeh,
nell’Alto Egitto, in viaggio verso Khartoum, dove si dichiarerà “tutto” dell’Africa (S 6804). Proclama
così la radicalità della sua consacrazione alla causa della Nigrizia come totale dono di sé vissuto nella
castità, nella povertà e nell’obbedienza.

È un evento nel suo cammino di “votato” all’Africa, in cui è felice di coinvolgere anche i suoi
missionari/e; di fatti ne da notizia mentre sta chiedendo  al P. Generale dei Francescani di dargli la
facoltà di ricevere come Novizie/i e dopo il Noviziato di ricevere la professione secondo le Regole del
Terz'Ordine delle sue Suore, che avevano cominciato il noviziato al Cairo e di altre Suore e alcuni
Fratelli  laici  che volevano seguire  lo  stesso cammino (S 6803).  In  questo contesto di  animazione
spirituale dei suoi, dichiara: 

“Anch'io ho l'onore e la consolazione di appartenere da molto tempo al III Ordine di S. Francesco.
Mi ha ricevuto Novizio in Cairo il P. Venanzio da S. Venanzio quand'era f.f. di Prefetto, o Prefetto
definitivamente dell'Alto Egitto; ed ha ricevuto la mia Professione nel 1872 in Negade nell'Alto Egitto il
R.mo P. Angelo da S. Agata Prefetto di Tripoli quando fungeva questo grado nella Prefettura Ap.lica
dell'Alto Egitto. Spero che ciò mi faciliterà ad ottenere la grazia che le domando” (S.6804). 

Con questo gesto Comboni mette il sigillo della radicalità all’offerta di se stesso al Trafitto-Risorto
per la salvezza della Nigrizia e proietta sulla nascente famiglia missionaria l’esperienza della donazione
totale di se stessi, che egli aveva compiuto nella sua gioventù e viveva con generosità crescente.

In questo contesto il Cap. X delle Regole del 1871 assume il carattere di una condivisione di vita.
In esso, infatti, Comboni delinea i tratti spirituali dell’Istituto e li propone ai suoi nella forma in cui li
viveva  personalmente:  vita  di  consacrazione,  seguendo  Gesù  secondo  i  consigli  evangelici  nella
missione presso gli abbandonati africani. È la proposta di uno stile di vita, fondata su elementi raccolti
da varie fonti, ma vissuti in prima persona e arricchiti dall’apporto della propria esperienza spirituale
incarnata nella situazione concreta della missione dell’Africa Centrale.

Per Daniele Comboni la vita del missionario è vita di consacrazione a Dio per “la sua gloria e il
bene delle  anime”,  vissuta  tenendo lo sguardo fisso in  Gesù Cristo Crocifisso: “Se con viva fede
contempleranno e gusteranno un mistero di tanto amore, saran beati di offrirsi a perder tutto e morire
con Lui e per Lui…”. 

Illuminato e spinto dalla Carità del Cuore Trafitto di Cristo, il missionario fa l’offerta di se stesso
a Dio per la salvezza delle anime. La professione religiosa è espressione di quest’offerta, che è radicale
coinvolgimento nel Mistero Pasquale di Gesù. 

4 Sabino Palumbieri, Via Paschatis. Cammino pasquale della Vita Consacrata, ELLE DI CI, p. 13. 



9

3. Il pellegrinaggio missionario di Daniele Comboni all’insegna del Mistero Pasquale

3.1 Il canto della creazione sigillato dalla gioia della Risurrezione

La Croce alla  quale Comboni aderisce,  è la Croce “gloriosa”,  cioè quella  che è causa della
Risurrezione di Gesù. L’immagine di Gesù che domina nella sua vita, è quella del Cristo glorioso, che
continua ad operare la salvezza del mondo, servendosi della collaborazione umana. Il suo “guardare
l’Africa al puro raggio della fede” è “un giudicare delle cose con lume che gli piove dall’Alto”, dove il
Risorto sta alla destra del Padre, vittorioso. Si comprende il Mistero Pasquale che è al centro della vita
di Comboni, precisamente partendo dalla Risurrezione. 

Nel vissuto di Comboni lo splendore della Risurrezione rifulge anzitutto nell’orizzonte dell’opera
della  creazione.  Il  Garda lo aveva abituato a godere dello  spettacolo di una natura fatta  di  colori
cangianti,  profumi  intensi,  suoni  gradevoli.  In Africa egli  poteva contemplare paesaggi  immensi  e
inediti.  Nei  sui  Scritti  dal  continente  africano,  fin  dalle  prime  lettere  indirizzate  ai  genitori,  si  fa
conoscere come ammiratore attento e narratore puntuale. Quelle bellezze naturali che fanno da cornice a
tanti “volti” umani, non cessano di generare in lui stupore. L’incanto delle bellezze naturali, il sentirsi
creatura tra le creature, l’essere avvolto dal quel mistero di “tramonto e aurora”, fa di Daniele Comboni
un cantore della creazione, che va ripetendo: “Quanto è grande, e potente il Signore!” (S 246) 5. 

3.2 “Il cantico della Provvidenza” e il proposito di combattere da forte

L’opera  meravigliosa  della  creazione  è  nell’animo  di  Comboni  simbolo  della  presenza
provvidente di Dio in tutti i luoghi. Quest’opera raggiunge il suo vertice nella Risurrezione di Gesù,
suprema manifestazione della Provvidenza divina, che per mezzo della Croce penetra anche nel regno
della morte.

Infatti, “se Cristo non è risorto, allora è vana la nostra predicazione ed è vana anche la vostra
fede… e voi siete ancora nei vostri peccati. Ora, invece, Cristo è risuscitato dai morti, primizia di coloro
che sono morti” (1Cor 15, 14-20). 

Il Comboni era convinto che nessuna salvezza, e quindi neppure quella dell’Africa, era possibile
senza la Croce. Egli aveva posto la Croce come “un’inevitabile grazia suprema, garanzia di apostolato e
di  santità”.  Gesù,  infatti,  vince  morendo  e  anche  le  membra  del  suo  corpo  vincono  vivendo  le
vicissitudini  della  vita con la mentalità  del Signore,  che oppose al  male la debolezza della  bontà,
generando così rapporti nuovi con gli uomini tutti (Cf Rom 12, 21). 

Il cristiano, lasciandosi “crocifiggere”,  salva con e in Cristo il mondo intero,  perché si sente
membro del Signore che prolunga il Mistero della sua Passione a vantaggio della Chiesa e di tutta
l’umanità (cf Col 1,24); nello stesso tempo, più si unisce al Crocefisso (cf Gal 6, 14), più fa l’esperienza
del Risorto.

Le  parole  rivolte  al  papà,  in  occasione  della  morte  della  mamma,  sono  un  vero  “Cantico
dell’ordine della Provvidenza”,  che egli  vedeva realizzarsi  nella  Storia della  Salvezza dell’umanità
attraverso il Mistero della Croce, che culmina nella Risurrezione. Così Comboni approfondisce il suo
Cantico delle creature, facendosi cantore della sapienza della Croce e invitando a combattere da forti al
fianco “del medesimo Cristo che combatte e patisce per noi e con noi; fiancheggiati ed assistiti da sì
generoso e potente Capitano e Signore”. 

Con queste espressioni Comboni ci indica in Gesù Risorto, il “Re Eterno”6, che ci invita a seguirlo
“nel dolore per esserlo anche nella gloria”: 

“Volgete uno sguardo all'ordine della Provvidenza, al modo che tiene Iddio verso dei fedeli suoi
servi,  cui  predestina all'eterna beatitudine.  La Chiesa di  Cristo cominciò  sulla  terra,  crebbe e  si
propagò tra le stragi e i sacrifizi dei suoi figli, tra le persecuzioni e tra il sangue de' suoi Martiri e
Pontefici. Lo stesso suo Capo e Fondatore Gesù Cristo spirò sopra di un infame patibolo, vittima del
furore d'una crudele ed empia nazione: i suoi Apostoli subirono la medesima sorte del Divino Maestro.

5Scritti 149;  242-246;  4549; 4947
6 Cf. Contemplazione della vita del Re Eterno, proposta da Sant’Ignazio all’inizio della IIª Settimana degli EE 



10

Tutte le Missioni, ove si diffuse la Fede, furono piantate, s'accrebbero, e giganteggiarono nel
mondo tra il furore dei principi, tra i patiboli, e le persecuzioni che distruggevano i credenti. Non si
legge di verun santo, che non abbia menato una vita tra le spine, i travagli, e le avversità: delle stesse
anime giuste che noi pur conosciamo, una non v'ha che non sia tribolata, afflitta, e disprezzata. Oh la
palma del cielo non si può acquistare senza pene, afflizioni e sacrifizi; e quelli che si trovano visitati
con questa sorta di favori celesti,  possono a buon diritto chiamarsi beati  su questa terra, mentre
godono della beatitudine de santi, pei quali fu somma delizia il patire gran cose per la gloria di Cristo.

L'umana miseria s'adopera a toglierci la pace del cuore, e la speranza d'una vita migliore; e noi
al fianco di Gesù crocifisso che patisce per noi, tripudiamo in mezzo all'avversa fortuna, mantenendo
intatta quella pace preziosa, che solo appiè della croce e nel pianto può trovare il vero servo di Dio.
Siamo nel  campo di  battaglia,  vi  ripeto,  e bisogna combattere da forti.  A grandi  premi e trionfi
giungere non si può se non per mezzo di grandi fatiche, travagli e patimenti. Ci sia adunque di sprone e
ci consoli la grandezza del premio che ci aspetta nel cielo; ma non ci sgomenti e non ci atterrisca la
grandezza e la difficoltà della pugna.

Abbiamo al nostro fianco il medesimo Cristo che combatte e patisce per noi e con noi; e noi
fiancheggiati ed assistiti da sì generoso e potente Capitano e Signore, non solamente potremo sostenere
con gaudio e costanza quei travagli e patimenti che il Signore ci manda, ma sarà nostro perenne
esercizio il chiederne di maggiori, perché solo con questi, e col disprezzo di tutto il mondo, si può fare
acquisto dei preziosi allori del Cielo”7. 

3.3 L’“Inno alla Croce”

In questa convinzione, Comboni si è radicato gradualmente. Già nella sua fanciullezza egli poteva
osservare nella chiesa di Limone il grande crocifisso di legno di bosso esposto su un altare laterale e
ascoltare le ispirazioni interiori che quella visione gli suggeriva. 

Giovane missionario, durante il suo primo viaggio verso la Missione, arrivato ad Alessandria, gli
fu offerta l’opportunità di un pellegrinaggio a Gerusalemme. Come pellegrino il momento più intenso lo
visse proprio sul Calvario:

“Non posso esprimere a parole la grande impressione, i sentimenti che mi destarono questi
preziosi santuari, che ricordano la Passione e la Morte di Gesù Cristo… Ascesi sul monte Calvario 30
passi più sopra del S. Sepolcro: baciai quella terra sulla quale posò la Croce… mi gettai in un dirotto
pianto, e per un momento mi allontanai…. Mi si risvegliarono questi pensieri: Qui fu compiuto l’umano
riscatto… qui sono stato redento”. (Ai genitori, S 39-43).

Quindi  proseguì  il  suo  viaggio  verso  la  Missione,  navigando  sul  Nilo,  “vagheggiando  alla
sfuggita le famose piramidi, e i gloriosi avanzi di Denderah, Kneh, Tebe, Karnak, Luxor…” (S 200). 

Giunse alla stazione di S. Croce, seguendo l’itinerario dei missionari verso la Nigrizia segnalato
dalle 44 croci delle loro tombe. Quelle croci gli ricordavano una storia, che cominciò a premere sul suo
cuore e divenne pesante come un macigno quando vide soccombere i suoi primi compagni e lui stesso
arrivò ad una passo dalla morte. In questa situazione di sofferenza per la morte dei confratelli e di
trepidazione per le sorti della Missione, il 13 novembre 1858 gli giunse la notizia della morte della
mamma, che colmò la misura delle sue sofferenze. 

Così, mentre gode dell’ambiente fascinante delle foreste e del Nilo, Comboni scopre che questo
stesso ambiente rendeva impossibile la realizzazione della missione a causa del clima che portava
inesorabilmente i missionari alla morte. 

Nello  stesso  tempo  è  colpito  dal  fatto  che  questo  stesso  ambiente  è  ricoperto  da  un  “buio
misterioso” (S 800). È un buio che nasce da un intreccio di fenomeni sconcertanti, e che attanaglia gli
Africani in una vicenda di “povertà” radicale di oltre quaranta secoli, tenendoli lontani dai benefici del
progresso umano e dai benefici della fede. 

7  Lettera al padre dalla tribù dei Kich, 20 novembre 1858, S 420- 422; 424-425 



11

Il più sconcertante di questi fenomeni, quello che rende più drammatica la desolante situazione
della “Nigrizia”, è la storia secondo cui “i Neri non fanno parte della famiglia umana, né sono dotati
d’anima umana…”, ma è una razza subordinata e sottomessa ai “bianchi” per cui sorgono sordide
connivenze che lasciano sfrenarsi nel continente africano la tratta degli schiavi8.

La “povertà” della Nigrizia, per tanto, è una povertà in tutte le dimensioni: essa tocca l’ambiente
naturale, le anime, i corpi, e il tessuto sociale, causando l’indole avvilita dei neri, “su cui  pare che
ancora pesi tremendo l’anatema di Cam”. È una povertà che, considerata alla luce di una descrizione del
deserto lasciata da don Squaranti, scava un vuoto orribile tutto all’intorno ed in mezzo alla Nigrizia e la
rende una viva immagine di un anima abbandonata da Dio!9.

Ma la “via crucis ” di Comboni non si ferma qui. Nella sua attività missionaria ha incontrato
tribolazioni di ogni genere anche all’interno della stessa comunità ecclesiale: incomprensioni, calunnie,
il  disinteresse  dei  più  per  la  missione,  l’abbandono di  tanti  che  avevano molto  promesso  e  poco
mantenuto, la mancanza di mezzi e la morte prematura dei collaboratori più cari. 

Tuttavia, né il buio che avvolge “la Nigrizia” né le altre difficoltà riescono a spegnere in lui il senso
della gioia e della lode a Dio. La meravigliosa aurora del deserto che imporpora come un incendio d’oro il
cielo, i monti e il piano; il sole che puntualmente si alza maestoso, continuano a essere nell’animo di
Comboni simbolo della presenza provvidente di Dio in tutti i luoghi, anche nel regno della morte10. 

E nel regno della morte Dio entra per mezzo di Gesù Crocifisso. Sul Calvario, la Croce diventa
strumento e segno perenne dell’amore salvifico che eternamente sgorga dal cuore del Padre. Gesù, Agnello
immacolato sulla Croce, proprio mentre è oggetto della nostra violenza, assume su di sé il male del mondo,
ed è la vera rivelazione del volto di Dio, a cui l’umanità ferita può tornare per vivere. L’uccisione del Figlio
di Dio, infatti, costituisce l’apice del male e nello stesso tempo la fine di esso, sia perché non può andare
oltre, sia perché, dando la vita per noi, Gesù manifesta chiaramente chi è Dio: amore infinito per noi. Per
questo Gesù innalzato sulla Croce è la vittoria definitiva della luce sulla tenebra (cf Gv 3, 16). 

Comboni è il primo a sentirsi avvolto da quest’amore smisurato di Dio incarnato nel mistero di
Cristo Crocifisso, e che entra nella regione della morte. Così per Comboni la Croce diviene nella sua
vita segno dell’amore personale del Padre per lui ed espressione chiara dell’offerta di salvezza in Cristo,
che Dio vuol portare per mezzo di lui ai popoli dell’Africa. 

Dal Cuore Trafitto di Gesù si sprigiona una potenza generatrice di vita, una “divina Vampa di
carità”, che come una punta laser avrà ragione del “buio misterioso”, che avvolge la Nigrizia e di tutti
gli ostacoli che si frappongono nel cammino dell’Apostolo dell’Africa Centrale. Gesù crocifisso entra
nelle  vicende dolorose della Nigrizia,  è l’espressione della sua estrema e totale  vicinanza ad essa,
diventa uno di essa; con la “divina Vampa di carità” che promana dal suo Cuore, assorbe i veleni che la
paralizzano, la solleva e la conduce a sé. Gesù che muore nella “carne” presa dalla Nigrizia, è anche il
Figlio di Dio; perciò il suo ingresso nel buio che l’avvolge, è esplosivo e spezza la prigionia della sua
natura avvilita e le catene della sua schiavitù, recuperandola totalmente all’abbraccio dell’amore del
Padre. Nel morire di Gesù, la sua divinità è effusa su coloro che sono giudicati gli ultimi della terra e
diviene  in  essi  forza salvifica  e  presenza rigeneratrice  dell’uomo oppresso.  Si schiude così  per  la
Nigrizia l’orizzonte del destino ultimo della sua storia, che è l’eternità e l’infinito di luce della divinità e
della risurrezione riversato nella sua storia di oppressione: credere e sperare con amore è già andare là
dove Gesù si trova per sempre, presso il Padre. 

Da questo sguardo contemplativo su Gesù Crocifisso, nasce nel cuore di Comboni l’Inno alla
Croce (1877), che suggella la sua nomina (1872) come Pro-vicario della difficile e scabrosa Missione
dell’Africa Centrale, da lui assunta e vissuta come mistico sposalizio con quella “Croce che ha la forza
di trasformare l’Africa Centrale in terra di benedizione e di salute”, e che è l’esplicitazione di una
riflessione e di un’esperienza vissuta da lui lungo l’arco della vita. 

8 Cf Carte per l’evangelizzazione dell’Africa, p. 157
9 Cf Carte per l’evangelizzazione dell’Africa, p. 156
10 Cf Il Messaggio di Daniele Comboni, p. 103



12

Quest’Inno che risuonava continuamente  nel  suo spirito,  Comboni  lo  mise  per  iscritto  nella
relazione della Missione alla Società di Colonia del 1877:

“Il Salvatore del mondo 
compì le sue meravigliose conquiste di anime 
con la forza di questa Croce,
che atterrò il paganesimo, 
rovesciò i templi profani, 
sconvolse le potenze dell'inferno, 
e divenne altare non di un unico tempio, 
ma altare di tutto il mondo. 

Questa Croce, 
che prese il suo volo dall'alto del Golgota 
e che riempì l'universo della sua potenza, 
nei templi le fu prestata adorazione; 
nelle città reali la più grande venerazione; 
viene rispettata come distintivo sulle bandiere 
ed invocata sugli alberi maestosi delle navi. 

Essa diede alla fronte sacerdotale la consacrazione, 
e a quella dei monarchi una sacra incoronazione. 
Sul petto degli eroi comunicò entusiasmo. 
Terra, mare e cielo riconoscono la Croce 
e dovunque le si rende onore.

Fra i dolori e le spine 
è sorta e cresciuta l'opera della Redenzione 
e per questa essa mostra uno sviluppo mirabile 
e un futuro consolante e felice. 

La Croce ha la forza di trasformare l'Africa Centrale 
in terra di benedizione e di salute. 
Da essa scaturisce una forza, 
che è dolce e che non uccide, 
che rinnova e discende sulle anime 
come una rugiada ristoratrice; 
da essa scaturisce una grande potenza 
perché il Nazzareno, sollevato sull'albero della Croce, 
tesa una mano all'Oriente e l'altra all'Occidente, 
raccolse i suoi eletti da tutto il mondo 
nel seno della Chiesa; 
e con le sue mani trafitte, come un altro Sansone, 
scosse le colonne del tempio, 
dove da tanti secoli si prestava adorazione al potere del male.

Su queste rovine 
Egli inalberò la Croce, operatrice di meraviglie, 
che tutto attrasse a sé: 

Quando sarò elevato da terra, attirerò tutte le cose a me”.

(S 4973-4975). 

3.4 “L’Inno alla Croce” e il “Sabato Santo” del missionario e dell’umanità11

Nei  diversi  viaggi  verso  Khartoum con le  bellezze  di  una  natura  vergine,  che  gli  “destano
nell’anima l’idea più sublime di Dio”, D. Comboni poteva osservare le rovine di antiche civiltà e dei
primordi del cristianesimo in quelle terre, soprattutto “…. Tebe, Karnak, Luxor…” (S 200).

11 Cf. Anna Maria Sgaramella SMC, In Egitto sulle orme di Daniele Comboni, Cairo 2003, p. 40-44



13

Possiamo ritenere, quindi, che l’“Inno alla Croce” sia stato ispirato a Comboni anche dalla vista
delle rovine della città di Tebe e dei vicini imponenti templi di Luxor e Karnak. La città di Tebe della
metà  del  XIX secolo era  solo l’ombra  di  quella  che era stata  un tempo,  ossia  appariva  come un
agglomerato addossato al tempio di Amenofi III, un ammasso di rovine minacciate dalle inondazioni del
Nilo. 

Questo scenario di decadenza è quanto vide Comboni; dai sui Scritti emerge anche che al tempo
del suo arrivo in Alto Egitto in questi luoghi c’era una consistente presenza islamica, che interpella lo
zelo del Missionario (S 4545; 4550). 

Allora, davanti  alle “rovine del paganesimo”, davanti  ai popoli che ancora non conoscono il
Signore  Gesù,  l’“Inno alla  Croce”  che  Daniele  Comboni  intona,  è  una esaltazione  della  Salvezza
universale nella morte in Croce di Gesù e, nello steso tempo, un processo alla “idolatria”. 

Il silenzio che avvolge ancora queste “rovine del paganesimo” e le difficoltà che l’annuncio del
Vangelo affronta anche oggi, ci rimandano al “Sabato Santo”, un tempo di attesa indefinita che si fa
ricerca della Verità, mentre “Dio morto nella carne, è sceso nel regno degli inferi per chiamare Adamo
ed  Eva,  a  vita  nuova”  (Liturgia  delle  Ore,  Omelia  del  Sabato  Santo),  affinché  in  loro  tutti  quei
“pellegrini nella notte” fossero inclusi nella Salvezza e l’ ”attesa” di tutti i tempi fosse colmata.

È il “sabato dei cuori”, un “vivere nella notte”, il “sabato dell’umanità” in attesa di giustizia e
pace, perché non si vive più per il “fine” per il quale si è nati e allora si finisce “per lodare, riverire e
servire” déi costruiti da mente umana. 

In questo “sabato” in cui “l’umana miseria si adopera a togliere la pace del cuore e la speranza di
una vita migliore, noi al fianco di Gesù Crocifisso che patisce per noi, tripudiamo in mezzo all’avversa
fortuna, mantenendo intatta quella pace preziosa, che solo appiè della croce può trovare il servo di
Dio…” (S 343). 

3.5 Un Inno alla Croce cantato con la vita fino alla fine 12

La vita del Comboni fu una vita profondamente segnata dal Mistero della Croce; una Croce
accettata, cercata e soprattutto amata, conseguenza della certezza della sua vocazione, che ha temprato il
suo carattere, lo ha educato alla santità e ha plasmato il suo esuberante zelo missionario. Questa Croce,
abbracciata da Comboni come sua sposa indivisibile ed eterna (Cf S 1710; 1733), ha reso la sua vita
simile ad una “via crucis”, percorsa coscientemente fino al Calvario, per la redenzione della Nigrizia. 

In  modo  particolare,  gli  ultimi  venti  mesi  della  vita  di  Comboni  (1880-1881)  sono  stati
umanamente  tragici  e  soprannaturalmente  quelli  della  piena  maturazione  di  una  santità  eroica
nell’accettazione della Croce. La causa immediata fu la rottura totale col suo Vescovo, Card. Luigi di
Canossa. Molti fattori vi hanno contribuito: la vecchiaia del venerando prelato, il geloso conflitto di
poteri di fronte a Comboni già vescovo e sommamente attivo come missionario e come fondatore e
infine la sconsiderata creduloneria su calunnie distribuite a mezzo di sporchi pettegolezzi.

In  più  sopraggiunse  una  terribile  carestia  e  conseguenti  malattie,  che  hanno  condizionato
gravemente il suo apostolato, hanno seminato la morte tra i missionari e lasciato lui stesso stremato di
forze. 

Per tanto, la frase di S. Paolo - “Crocifisso con Cristo sulla Croce” - s'addice perfettamente all'ultimo
periodo della vita del Comboni, consumata sulla breccia in un lento e sempre più martoriato olocausto, che
lo rende tanto simile al Crocifisso del Golgota. Paolo, crocifisso con Cristo e partecipe della sua morte,
gioiva nella visione della vittoria finale: partecipe della morte di Cristo, lo sarà poi della sua consolazione e
risurrezione. Comboni, dopo aver fatto sua la “filosofia della Croce” (S 2326), vedendo in essa la sua “sposa
per sempre” (S 1710), dopo averne profondamente sentito il peso, mentre intorno a sé vi è il buio e
l’isolamento morale più assoluto, proferisce parole toccanti che testimoniano l'autenticità del suo apostolico
eroismo, fondato su una fede pura e su un amore ardente per l'Africa da salvare. E il tutto si apre verso una
speranza che si fa quasi certezza: egli soffre e muore, ma l'Africa si salverà.

12 Cf P. Pietro Gasparotto, A scuola dal beato Daniele Comboni, p. 239ss



14

Le ultime parole che scrive sono parole che nascono da una forte visone di fede nella Croce che
redime; sono parole che si illuminano nella luce completa del Mistero Pasquale. In una delle lettere con
la data più vicina alla sua morte, scritta il 4 ottobre 1881, Comboni termina presentandosi pervaso come
Paolo dalla forza e dalla gioia, che sono frutti della Croce abbracciata con amore:

“Che avvenga pure tutto quello che Dio vorrà: Dio non abbandona mai chi in lui confida… Io
sono felice nella Croce, che portata volentieri per amore di Dio genera il trionfo e la vita eterna”  (S
7246). 

Così Comboni si trova ad affrontare la morte, certamente affrettata dalle ingiuste calunnie, “pieno
di croci da capo a fondo”, solo, abbandonato anche dai suoi, come Gesù sul Calvario; ma le sue parole
finali esprimono una fortezza che non cede, anche di fronte alla morte: 

“Abbiate  coraggio;  abbiate  coraggio  in  quest’ora  dura,  e  più  ancora  per  l’avvenire.  Non
desistete, non rinunciate mai. Affrontate senza paura qualunque bufera. Non temete. Io muoio, ma
l’opera non morirà”. 

P. Carmelo Casile

Casavatore, Marzo 2012


	IL MISTERO PASQUALE NELLA VITA E NELL’OPERA DI S. DANIELE COMBONI
	1. La dimensione cristologico-trinitaria nell’evento carismatico del 15 settembre del 1864
	1.1 Dimensione trinitaria del Mistero Pasquale
	1.2 San D. Comboni, raggiunto e coinvolto nell’infinita Carità Trinitaria
	2. Alla contemplazione del Trafitto attraverso la contemplazione dei Misteri della vita di Gesù
	2.1 La professione religiosa, “sigillo” della radicalità nella partecipazione al Mistero Pasquale
	3. Il pellegrinaggio missionario di Daniele Comboni all’insegna del Mistero Pasquale


