
III Domenica di Quaresima - Anno C
Luca 13,1-9

In quel tempo si presentarono alcuni a riferire a Gesù il fatto di quei Galilei, il cui sangue Pilato 
aveva fatto scorrere insieme a quello dei loro sacrifici (...) Gesù disse loro: «Credete che quei Galilei 
fossero più peccatori di tutti i Galilei, per aver subito tale sorte? No, io vi dico, ma se non vi 
convertite, perirete tutti allo stesso modo. O quelle diciotto persone, sulle quali crollò la torre di Sìloe
e le uccise, credete che fossero più colpevoli di tutti gli abitanti di Gerusalemme? No, io vi dico, ma 
se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo». Diceva anche questa parabola: «Un tale aveva 
piantato un albero di fichi nella sua vigna e venne a cercarvi frutti, ma non ne trovò. Allora disse al 
vignaiolo: “Ecco, sono tre anni che vengo a cercare frutti su quest'albero, ma non ne trovo. Tàglialo 
dunque!(...)" Ma quello gli rispose: “Padrone, lascialo ancora quest'anno, finché gli avrò zappato 
attorno e avrò messo il concime. Vedremo se porterà frutti per l'avvenire; se no, lo taglierai”».
(Letture: Esodo 3,1-8.13-15; Salmo 102; 1 Corinzi 10,1-6.10-12; Luca 13,1-9).

Dio ama per primo, ama in perdita, senza condizioni
Ermes Ronchi 

Che colpa avevano quei diciotto uccisi dalla della torre di Siloe? E i tremila delle Torri gemelle? E i 
siriani, le vittime e i malati, sono forse più peccatori degli altri? La risposta di Gesù è netta: smettila di
immaginare l'esistenza come un'aula di tribunale. Non c'è rapporto alcuno tra colpa e disgrazia, tra 
peccato e malattia. La mano di Dio non semina morte, non spreca la sua potenza in castighi.
Ma se non vi convertirete, perirete tutti. È tutta una società che si deve salvare. Non serve fare la conta
dei buoni e dei cattivi, bisogna riconoscere che è tutto un mondo che non va, se la convivenza non si 
edifica su altre fondamenta, e non la disonestà eretta a sistema, la violenza del più forte, la prepotenza 
del più ricco.
Mai come oggi capiamo che tutto nel mondo è in stretta connessione: se ci sono milioni di poveri 
senza dignità né istruzione, sarà tutto il mondo ad essere privato del loro contributo, della loro 
intelligenza; se la natura è sofferente, soffre e muore anche l'uomo.
Su tutti scende l'appello accorato e totale di Gesù: Amatevi, altrimenti vi distruggerete. Il Vangelo è 
tutto qui. Senza questo non ci sarà futuro. Alla serietà di queste parole fa da contrappunto la fiducia 
nel futuro nella parabola del fico: da tre anni il padrone attende invano dei frutti, e allora farà tagliare 
l'albero. Invece il contadino sapiente, che è un “futuro di cuore”, dice: «Ancora un anno di lavoro e 
gusteremo il frutto». Dio è così: ancora un anno, ancora un giorno, ancora sole, pioggia, cure perché 
quest'albero è buono; quest'albero, che sono io, darà frutto.
Dio contadino, chino su di me, su questo mio piccolo campo, in cui ha seminato così tanto per tirar su 
così poco. Eppure lascia un altro anno ai miei tre anni di inutilità; e invia germi vitali, sole, pioggia, 
fiducia. Per lui il frutto possibile domani conta più della mia inutilità di oggi.
«Vedremo, forse l'anno prossimo porterà frutto». In questo forse c'è il miracolo della fede di Dio in 
noi. Lui crede in me prima ancora che io dica sì. Il tempo di Dio è l'anticipo, il suo è amore 
preveniente, la sua misericordia anticipa il pentimento, la pecora perduta è trovata e raccolta mentre è 
ancora lontana e non sta tornando, il padre abbraccia il figlio prodigo e lo perdona prima ancora che 
apra bocca.
Dio ama per primo, ama in perdita, ama senza condizioni. Amore che conforta e incalza: «Ti ama 
davvero chi ti obbliga a diventare il meglio di ciò che puoi diventare» (R. M. Rilke). La sua fiducia 
verso di me è come una vela che mi sospinge in avanti, verso la profezia di un'estate felice di frutti: se
ritarda attendila, perché ciò che tarda di certo verrà (Ab. 2,3).

Avvenire



“Lascia il fico per un altro anno!”
Enzo Bianchi

Dopo le prime due domeniche di Quaresima, che fanno sempre memoria delle tentazioni di Gesù nel 
deserto e della sua trasfigurazione sul monte, la chiesa ci fa percorrere un itinerario diverso in ogni ciclo. 
Quest’anno (ciclo C), seguendo il vangelo secondo Luca, il tema dominante nei brani evangelici è quello 
della misericordia-conversione, cammino da rinnovarsi soprattutto nel tempo di preparazione alla Pasqua.

Questa pagina contiene due messaggi: il primo sulla conversione, il secondo sulla misericordia di Dio.
Gli ascoltatori di Gesù sono stati raggiunti da una notizia di cronaca, relativa a una strage avvenuta in 
Galilea: mentre venivano offerti sacrifici per chiedere a Dio aiuto e protezione, la polizia del 
governatore Pilato aveva compiuto un eccidio, mescolando il sangue delle vittime offerte con quello 
degli offerenti. I presenti vogliono che Gesù si esprima sull’oppressivo e persecutorio dominio 
romano, sulla situazione di quei galilei forse rivoluzionari, sulla colpevolezza di quei loro concittadini
che erano stati massacrati tragicamente. La mentalità corrente, infatti, considerava ogni disgrazia 
avvenuta come castigo per una colpa commessa.

Ma Gesù, che dà un giudizio negativo sui dominatori di questo mondo – i quali opprimono, dominano e 
si fanno chiamare benefattori (cf. Lc 22,25 e par.) –, risponde coinvolgendo l’uditorio su un altro piano, 
indicando come decisiva non la morte fisica ma l’ora escatologica. Dice infatti: “Credete che quei galilei
fossero più peccatori di tutti i galilei, per aver subìto tale sorte? No, io vi dico, ma se non vi convertite, 
perirete tutti allo stesso modo”. Egli replica sul piano della fede e della conoscenza di Dio. È come se 
dicesse: “Voi pensate che il peccato commesso dall’uomo scateni automaticamente il castigo da parte di 
Dio, ma non è così. In tal modo date a Dio un volto perverso!”. Gesù, infatti, sa che ogni essere umano è
abitato in profondità da un ancestrale senso di colpa, che emerge prepotentemente ogni volta che accade
una disgrazia o appare la forza del male. Quando ci arriva una malattia, quando ci capita un fatto 
doloroso, subito ci poniamo la domanda: “Ma cosa ho fatto di male per meritarmi questo?”. È radicata 
in noi la dinamica ben espressa dal titolo del celebre romanzo di Fëdor Dostoevskij, “delitto e castigo”: 
dove c’è il delitto, il peccato, deve giungere il castigo, la pena, pensiamo…

Gesù vuole distruggere questa immagine del Dio che castiga, tanto cara agli uomini religiosi di ogni 
tempo, in Israele come nella chiesa. Per farlo, menziona lui stesso un altro fatto di cronaca, non 
dovuto alla violenza e alla responsabilità umana, ma accaduto per caso, e lo accompagna con il 
medesimo commento: “Quelle diciotto persone, sulle quali crollò la torre di Siloe e le uccise, credete 
che fossero più colpevoli di tutti gli abitanti di Gerusalemme? No, io vi dico, ma se non vi convertite, 
perirete tutti allo stesso modo”. Qual è dunque il cammino indicato da Gesù? Innanzitutto egli ci 
insegna ad avere uno sguardo diverso sulla vita: ogni vita è precaria, è contraddetta dalla violenza, dal
male, dalla morte. Dietro a questi eventi non bisogna vedere Dio come castigatore e giudice – perché 
Dio potrà eventualmente fare questo solo nel giudizio finale, quando saremo passati attraverso la 
morte – ma discernere le nostre fragilità, i nostri errori inevitabili, la precarietà della vita. Nessuno è 
tanto peccatore da meritare tali disgrazie inviate da Dio, il quale non è uno spione in attesa di vedere il
nostro peccato per castigarci! Tra peccato commesso e responsabilità nella colpa c’è però una 
relazione che sarà manifestata nel giudizio finale.

Quelle uccisioni e quelle morti sono comunque un segno di un’altra morte possibile, che attende chi 
non si converte, perché chi continua a fare il male cammina su una strada mortifera e, di conseguenza,
si procura da solo il male che incontrerà già qui sulla terra e poi nel giudizio ultimo di Dio. Oltre la 
morte biologica del corpo, che ci può sempre sorprendere, c’è un’altra perdizione, eterna, provocata 
dal male che scegliamo di compiere nella nostra vita. Gesù, come profeta, non fornisce dunque una 
spiegazione teologica al male ma invita alla conversione. Non si dimentichino i significati di questa 
parola. Secondo l’Antico Testamento convertirsi (shuv/teshuvah) significa “tornare”, cioè ritornare al 
Signore, ritornare alla legge infranta, per rinnovare l’alleanza con Dio. Il cammino richiesto riguarda 
la mente e l’agire e si manifesta anche come pentimento/penitenza nel tempo presente, ultimo spazio 
prima del giudizio. Per questo Gesù ha predicato: “Convertitevi e credete nel Vangelo” (Mc 1,15; cf. 
Mt 4,17), ovvero “convertitevi credendo e credendo convertitevi”. Gesù è un profeta e, come tale, sa 



che gli umani sono peccatori, commettono il male; per questo chiede loro di aderire alla buona notizia
del Vangelo e di accogliere la misericordia di Dio che va loro incontro, offrendo il perdono.

E affinché i suoi ascoltatori comprendano la novità portata dal Vangelo, Gesù racconta loro una 
bellissima parabola. Un uomo ha piantato con fatica un fico nella propria vigna e con tanta fiducia 
ogni estate viene e cercare i suoi frutti ma non ne trova, perché quell’albero pare sterile. Spinto da 
quella delusione ripetutasi per ben tre anni, pensa dunque di tagliare il fico, per piantarne un altro. 
Chiama allora il contadino che sta nella vigna e gli esprime la sua frustrazione, intimandogli di 
tagliare l’albero: perché deve sfruttare inutilmente il terreno e rubare il nutrimento ad altre piante? 
Tutti noi comprendiamo questa decisione del padrone della vigna, ispirata dal nostro concetto di 
giustizia retributiva e meritocratica: non si paga chi non dà frutto, mentre gli altri si pagano 
proporzionalmente al frutto che ciascuno dà!

Ma il contadino, che lavora quella terra, ama ciò che ha piantato, sarchiato, innaffiato e concimato. Il 
vignaiolo, si sa, ama la vigna come una sposa; per questo osa intercedere presso il padrone: “Signore 
(Kýrie), lascia il fico per un altro anno, perché io possa ancora sarchiarlo e concimarlo, con una cura 
più attenta e delicata. Vedremo se porterà frutti per l’avvenire; se no, tu lo taglierai!”. Straordinario 
l’amore del vignaiolo per il fico: ha pazienza, sa aspettare, gli dedica il suo tempo e il suo lavoro. 
Promette al padrone di prendersi particolare cura di quell’albero infelice; in ogni caso, lui non lo 
taglierà, ma lo lascerà tagliare al padrone, se vorrà: “Tu lo taglierai, non io!”. Questo “tu lo taglierai” è
un’ulteriore intercessione, che equivale a dire: “Io sono pronto ad aspettare ancora e ancora che esso 
dia frutto”. Qui stanno l’una di fronte all’altra la giustizia umana retributiva e la giustizia di Dio, che 
non solo contiene in sé la misericordia, ma è sempre misericordia, pazienza, attesa, sentire in grande 
(makrothymía). Il contadino accorda la fiducia, sa aspettare i tempi degli altri.

Questo contadino è Gesù, venuto nella vigna (cf. Lc 20,13 e par.) di Israele vangata, liberata dai sassi, 
piantata da Dio come vite eccellente: “e Dio aspettò che producesse uva” (Is 5,2)… Sì, è venuto il 
Figlio di Dio nella vigna, si è fatto vignaiolo tra gli altri vignaioli, ha amato veramente la vigna e se 
n’è preso cura, innalzando per lei intercessioni in ogni situazione, ponendosi tra la vigna-Israele e il 
Dio vivente, facendo un passo, compromettendo se stesso nella cura della vigna, aumentando il suo 
lavoro e la sua fatica per amore della vigna, facendo tutto il possibile perché dia frutto e viva. È 
stando “in medio vineae”, in mezzo alla vigna, che dice a Dio: “Lasciala, lasciala ancora, attendi i 
suoi frutti; io, intanto, me ne assumo la cura, che è responsabilità!”. Così la vigna-Israele e la vigna-
chiesa, a volte colpite dalla sterilità, sono conservate anche quando non danno i frutti sperati da Dio, 
perché Gesù il Messia è il vignaiolo in mezzo a loro (cf. Gv 15,1-8), è il loro sposo (cf. Lc 5,34-35 e 
par.) e sa attendere con quell’attesa che è la “pazienza di Cristo” (2Ts 3,5).

Giovanni il Battista aveva predicato: “Già la scure è posta alla radice degli alberi; perciò ogni albero 
che non dà buon frutto viene tagliato e gettato nel fuoco” (Lc 3,9; Mt 3,10). Ciò avverrà alla fine dei 
tempi, nel giorno del giudizio, ma ora, nel frattempo, Gesù continua a dire a Dio: “Abbi pazienza, 
abbi misericordia, aspetta ancora a sradicare il fico. Io lavorerò e farò tutto il possibile perché esso 
porti frutto”. Attenzione però: il frattempo termina per ciascuno di noi con la morte.

www.monasterodibose.it

Conversione per la vita
Clarisse Sant'Agata 

Il grido dell’uomo, la sua sofferenza, l’assurdità del dolore provocato dalla prepotenza umana, dalle 
ingiustizie, ma anche davanti alle catastrofi sono realtà che feriscono il cuore dell’uomo, spesso lo 
mettono in crisi, ma che toccano anche il cuore di Dio che ode il grido del suo popolo. Gesù si misura 
sugli assurdi della cronaca che sono catastrofi o opera della crudeltà del tiranno, ma risponde in modo 
strano: “credete che quei galilei fossero più peccatore per subire tale sorte? No, ma se non vi 
convertite perirete tutti allo stesso modo”. Gesù sembra invitarci, quando la vita è inspiegabile, a 
trovare la domanda giusta che ci permette di entrare per quella porta che il fatto apre.



“Credete che quei galilei fossero più peccatore per subire tale sorte? No, ma se non vi convertite 
perirete tutti allo stesso modo” 

Si mettono sullo stesso piano il fatto di poter andare sotto gli eventi terrificanti e il convertirsi. C’è 
qualche cosa che sa affrontare queste cose ed è più forte di queste cose. Spesso davanti a ciò che ci 
accade o accade nel mondo rimaniamo come paralizzati o rassegnati, ma al fondo di tutto c’è una 
domanda che ci interpella. La conversione non è tanto il momento del cambio globale della realtà. In 
latino vuol dire il cambiamento di direzione, del verso in cui sto camminando. In ebraico significa 
ritornare, ritrovare il proprio punto di origine, tornare nel punto di partenza. In greco vuol dire andare 
oltre al pensiero. Io non posso vivere se non vado oltre al mio pensiero ritornando costantemente alla 
mia vera origine. Nelle cose che accadono a noi e intorno a noi è fondamentale crescere, tornare alla 
verità, tornare a Dio. La conversione è continua perché la vita è cambiamento, apprendimento, e 
chiede di entrare in dialogo con le cose, con ciò che accade. Abbiamo bisogno di essere cambiati da 
ciò che accade. 
La gente presenta a Gesù dei fatti terribili cercandone il senso e lui li invita a crescere dentro tutto ciò 
che accade. Se rimaniamo a ragionare a livello solo di logica non troviamo via di uscita: dobbiamo 
entrare in relazione con Dio. Davanti ai fatti gravi della vita più che cercare una spiegazione, a cui 
non arriviamo mai definitivamente, Gesù ci spinge a chiederci come possiamo essere cambiati da 
questo fatto e solo così anche un evento terribile può diventare una via privilegiata per amare, per 
farmi carico del prossimo. Non cercare il senso, ma chi mi chiede di essere.

“Un tale aveva piantato un albero di fichi nella sua vigna” 

Gesù aggiunge una parabola che parla di un non portare frutto e una cura esagerata perché il fico 
possa portare frutto. I fatti crudeli sono domande, è il padrone che viene a cercare i frutti, forse è un 
appello, una chiamata all’amore. Il Signore ci da altro tempo, ma posso non sfruttarlo e andare verso 
un taglio inevitabile. Possiamo sprecare la vita non lasciandoci cambiare. Attraverso ciò che non 
possiamo spiegare perché ci supera, possiamo capire però che il padrone bussa alla nostra porta anche
attraverso il dolore altrui e mi chiama a farmi accanto nell’amore.
È stando in mezzo alla vigna, che il vignaiolo chiede a Dio di lasciarla ancora, di dargli ancora del 
tempo mentre lui continua a prendersene cura. E’ l’essere di Gesù in mezzo alla vigna che permette a 
questa di vivere. L’Amore Misericordioso non si arrende di fronte all’aridità del cuore umano e 
continua a riversare su di esso tutte quelle cure amorevoli che sono necessarie perché esso si svegli 
dallo stato di torpore improduttivo, per fargli conoscere nuove stagioni primaverili.
E’ tipico e proprio dell’Amore avere pazienza, continuare a sperare, prorogare le scadenze, prolungare
le attese, concedere nuove opportunità, essere misericordiosi, fare continui e ripetuti sacrifici per non
perdere nessuno, lottare con tutte le sue forze e fino allo stremo pur di dare la vita stessa, pur di 
salvare la persona amata.

http://www.clarissesantagata.it


	III Domenica di Quaresima - Anno C Luca 13,1-9
	Dio ama per primo, ama in perdita, senza condizioni Ermes Ronchi
	“Lascia il fico per un altro anno!” Enzo Bianchi
	Conversione per la vita Clarisse Sant'Agata

