https://comboni2000.org FP 2/2022

Pape Francois et les quatre proximités du pasteur

DISCOURS DU PAPE FRANCOIS AU SYMPOSIUM
"POUR UNE THEOLOGIE FONDAMENTALE DU SACERDOCE"

Chers fréres, bonjour !

Je suis reconnaissant pour l'occasion qui m'est offerte de partager avec vous cette réflexion qui découle
de ce que le Seigneur m'a fait prendre conscience progressivement au cours de ces 50 années de sacerdoce et
plus. Je ne veux pas exclure de ce souvenir reconnaissant ces prétres qui, par leur vie et leur témoignage,
m'ont montré depuis mon enfance ce qui donne forme au visage du Bon Pasteur. J'ai médité sur ce que je
pouvais partager sur la vie du prétre aujourd'hui. Je suis arrivé a la conclusion que la meilleure parole vient
du témoignage que j'ai regu de nombreux prétres au fil des ans. Ce que je vous propose est le fruit de ma
réflexion sur eux, en reconnaissant et en contemplant les caractéristiques qui les ont distingués et qui leur ont
donné une force, une joie et une espérance particulieres dans leur mission pastorale.

En méme temps, je dois en dire autant de ces freres prétres que j'ai dii accompagner parce qu'ils
avaient perdu le feu du premier amour et que leur ministere était devenu stérile, répétitif et presque vide
de sens. Le prétre passe dans sa vie par différentes conditions et différentes phases. Je suis passé moi-
méme par diverses conditions et phases, et, en “ruminant” les motions de 1'Esprit, j'ai constaté que dans
certaines situations, y compris dans les moments d'épreuve, de difficulté¢ et de désolation, lorsque je
vivais et partageais le vécu, d'une certaine manicre, la paix demeurait. Je suis conscient qu'il y aurait
beaucoup a dire et a théoriser sur le sacerdoce. Aujourd'hui, je souhaite partager avec vous cette “petite
synthese” afin que le prétre d'aujourd’hui, quel que soit le moment qu'il est en train de vivre, puisse
connaitre la paix et la fécondité que I'Esprit veut lui donner. Je ne sais pas si ces réflexions sont le “‘chant
du cygne” de ma vie sacerdotale, mais je peux vous assurer qu'elles proviennent de mon expérience. Pas
de théorie ici, je parle de ce que j'ai vécu.

L'époque dans laquelle nous vivons nous demande non seulement de prendre acte du changement,
mais aussi de l'accueillir avec la conscience que nous sommes devant un changement d’époque — je l'ai
déja répété plusieurs fois. Si nous en doutions, le Covid 1'a rendu plus qu'évident : son irruption est bien
plus qu'une question de santé, bien plus qu'un simple rhume.

Le changement nous met toujours face a plusieurs facons de I’affronter. Le probleme est que de
nombreuses actions et attitudes peuvent étre utiles et bonnes, mais qu'elles n'ont pas toutes une saveur
d’Evangile. Et c'est 1a que se trouve le point crucial, discerner le changement et l'action qui ont et n'ont pas la
saveur de I'Evangile. Par exemple, la recherche de formes codifiées, trés souvent ancrées dans le passé, qui
nous “‘garantissent” une sorte de protection contre les risques en nous réfugiant dans un monde et dans une
société qui n'existent plus (si elles ont jamais existé), comme si cet ordre déterminé était capable de mettre fin
aux conflits que I'histoire nous présente. C’est le déclin du retour en arriere pour se réfugier.

Une autre attitude peut étre celle d'un optimisme exagéré — “tout ira bien” -; aller trop loin sans
discernement et sans prendre les décisions nécessaires. Cet optimisme, finit par ignorer les victimes de cette
transformation et ne parvient pas a accepter les tensions, les complexités et les ambiguités du temps présent,
et qui “consacre” la derniére nouveauté comme ce qui est vraiment réel, méprisant ainsi la sagesse des
années. (Il s'agit de deux types de fuite ; les attitudes du mercenaire qui voit arriver le loup et qui fuit : il fuit
vers le passé ou il fuit vers le futur). Aucune de ces attitudes ne conduit a des solutions mires. Le caractere
concret d'aujourd'hui, nous devons nous arréter 1, au caractére concret d’aujourd’hui.

Jaime plut6t l'attitude qui découle d'une prise en charge confiante de la réalité, ancrée dans la sage,
vivante et vivifiante Tradition de 'Eglise qui nous permet de prendre le large sans peur. Jai le sentiment que
Jésus, en ce moment de lhistoire, nous invite une fois de plus a “avancer au large” (cf. Lc 5, 4) avec la
confiance qu'll est le Seigneur de I'histoire et que, guidés par Lui, nous saurons discerner I'horizon a parcourir.
Notre salut n'est pas un salut ascétique, un salut de laboratoire, non, ou de spiritualismes désincamés - i1l y a
toujours la tentation du gnosticisme, qui est moderne et d'actualité - ; Discerner la volonté de Dieu signifie



apprendre a interpréter la réalité¢ avec le regard du Seigneur, sans avoir besoin d'éluder ce qui arrive a notre
peuple 1a ou il vit, sans I'anxiété qui pousse a chercher une issue rapide et rassurante, guidée par I'idéologie du
moment ou par une réponse préfabriquée, toutes deux incapables d’appréhender les moments les plus difficiles
et méme obscurs de notre histoire. Ces deux voies nous conduisent a nier « notre histoire d’Eglise, qui est
glorieuse en tant qu’elle est histoire de sacrifices, d’espérance, de lutte quotidienne, de vie dépensée dans le
service, de constance dans le travail pénible » (Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 96).

Dans ce contexte, la vie sacerdotale est également affectée par ce défi. La crise des vocations qui afflige
nos communautés en divers lieux en est un symptome. Mais il est également vrai que cela est souvent dii a
l'absence dans les communautés d'une ferveur apostolique contagieuse lesquelles, en conséquence, n'inspirent
pas l'enthousiasme et ne sont pas attrayantes. Les communautés fonctionnelles, par exemple, sont bien
organisées mais manquent d'enthousiasme, tout est en place mais le feu de 1'Esprit fait défaut. D’authentiques
vocations naissent la ou il y a de la vie, de la ferveur et un désir d'apporter le Christ aux autres. Méme dans les
paroisses ou les prétres ne sont pas trés engagés ni joyeux, c'est la vie fraternelle et fervente de la communauté
qui suscite le désir de se consacrer entiérement a Dieu et a I'évangélisation, surtout si cette communauté vivante
prie avec insistance pour les vocations et a le courage de proposer un chemin de consécration spécifique a ses
jeunes. Quand nous tombons dans le fonctionnalisme, dans I'organisation pastorale — pour tout et uniquement
dans cela - ¢a n'attire pas du tout, mais quand il y a un prétre ou une communauté qui a cette ferveur chrétienne,
baptismale, il y a l'attraction de nouvelles vocations.

La vie d'un prétre est avant tout l'histoire de salut d'un baptisé. Le cardinal Ouellet a fait cette
distinction entre le sacerdoce ministériel et le sacerdoce baptismal. Nous oublions parfois le Baptéme, et le
sacerdoce devient une fonction : le fonctionnalisme, et c'est dangereux. Nous ne devons jamais oublier que
toute vocation spécifique, y compris celle de I’Ordre, est accomplissement du Baptéme. La tentation est
toujours grande de vivre un sacerdoce sans Baptéme, - et il n’y a pas de prétres « sans baptéme » - c'est-a-
dire sans se rappeler que le premier appel est celui a la sainteté. Etre saint, c'est se conformer a Jésus et
permettre que les sentiments qui sont les siens battent dans notre vie (cf. Pk 2, 15). Ce n'est que lorsque nous
cherchons a aimer comme Jésus a aimé que nous rendons Dieu visible nous aussi, et que nous réalisons notre
vocation a la sainteté. Saint Jean-Paul II nous a rappelé a juste titre que « le prétre, comme I'Eglise, doit
prendre de plus en plus conscience du besoin permanent qu'il a d'étre évangélisé » (Exhort. ap. post-
syn. Pastores Dabo Vobis, 25 mars 1992, n. 26). Et quand vous allez dire a certains évéques, certains prétres
qu’ils ont besoin d'étre évangélisés... ils ne comprennent pas. Et ce qui se passe est le drame d'aujourd'hui.

Toute vocation spécifique doit étre soumise a ce type de discernement. Notre vocation est avant tout
une réponse a Celui qui nous a aimés le premier (cf. 7 Jn 4, 19). Et c'est 1a la source de I'espérance car,
méme au milieu de la crise, le Seigneur ne cesse d'aimer et donc d'appeler. Et chacun de nous en est le
témoin : un jour, le Seigneur nous a trouvés, l1a ou nous étions et comme nous étions, dans des milieux
contradictoires ou dans des situations familiales complexes. J'aime relire Ezéchiel au chapitre 16 et parfois je
m'identifie a lui : il m'a trouvé ici, il m'a trouvé comme ¢a, et il m'a fait avancer... Mais cela ne I'a pas
empéché de vouloir écrire, a travers chacun de nous, I'histoire du salut. Il en a été ainsi dés le début - pensez a
Pierre et Paul, Matthieu..., pour n'en citer que quelques-uns. Les avoir choisis ne reléve pas d'une option
idéale mais d'un engagement concret envers chacun. Chacun, en regardant sa propre humanité, sa propre
histoire, son propre caractére, ne doit pas se demander si un choix de vocation convient ou non, mais si, en
conscience, cette vocation révele en lui ce potentiel d' Amour qu’il a regu le jour du Baptéme.

Dans ces périodes de changement, beaucoup de questions doivent étre affrontées ; de méme que les
tentations a venir. C'est pourquoi je voudrais simplement m’arréter, dans cette intervention, sur ce qui me
semble étre décisif pour la vie d'un prétre aujourd’hui, en gardant en mémoire ce que dit Paul : « En Lui
[c’est-a-dire dans le Christ] toute la construction s’éléve harmonieusement pour devenir un temple saint dans
le Seigneur. » (Ep 2, 21). Une croissance bien ordonnée signifie une croissance en harmonie, et la croissance
en harmonie ne peut se faire que par I'Esprit Saint, comme le définit si bien Saint Basile : « Ipse harmonia
est », au numéro 38 du Traité [« Sur I'Esprit Saint »]. J'ai pensé que tout édifice, pour tenir debout, a besoin
de fondations solides. Je veux donc partager les attitudes qui donnent de la solidité a la personne du prétre ; je
veux partager - vous l'avez déja entendu, mais je vais le répéter une fois de plus - les quatre piliers



constitutifs de notre vie sacerdotale, que nous appellerons les “quatre proximités” parce qu'elles suivent le
style de Dieu, qui est fondamentalement un style de proximité (cf. Dz 4, 7). Il se définit ainsi au peuple :
« Dis-moi, quel peuple a ses dieux aussi pres que toi de moi ? ». Le style de Dieu est la proximité, une
proximité spéciale, compatissante et tendre. Les trois mots qui définissent la vie d'un prétre, et d'un chrétien
aussi, car ils sont tirés précisément du style de Dieu : proximité, compassion et tendresse.

J'y ai déja fait référence par le passé, mais je voudrais aujourd’hui m'y attarder plus longuement
car le prétre, plutdt que de recettes ou de théories, a besoin d'outils concrets pour aborder son ministére,
sa mission et sa vie quotidienne. Saint Paul exhorta Timothée a garder vivant le don de Dieu qu'il avait
recu par I'imposition des mains, qui n'est pas un esprit de crainte, mais de force, d'amour et de sobriété
(cf. 2 Tm 1, 6-7). Je crois que ces quatre piliers, ces quatre “proximités” dont je vais maintenant parler
peuvent aider de maniére pratique, concréte et pleine d'espérance a raviver le don et la fécondité qui
nous ont ét€ un jour promis, & maintenir ce don vivant.

Avant tout, la proximité avec Dieu. Quatre proximités, et la premiére est la proximité avec Dieu.
Proximité avec Dieu

Clest la proximité avec le Seigneur des proximités. « Mo, je suis la vigne, et vous, les sarments -
C'est le moment ou Jean, dans I'Evangile, parle de " demeurer ". Celui qui demeure en moi et en qui je
demeure, celui-1a porte beaucoup de fruit, car, en dehors de moi, vous ne pouvez rien faire. Si quelqu’un
ne demeure pas en moi, il est, comme le sarment, jeté dehors, et il se desséche. Les sarments secs, on les
ramasse, on les jette au feu, et ils brlilent. Si vous demeurez en moi, et que mes paroles demeurent en
vous, demandez tout ce que vous voulez, et cela se réalisera pour vous » (Jn 15, 5- 7).

Le prétre est invité avant tout a cultiver cette proximité, cette intimité avec Dieu. Il pourra puiser
de cette relation toute la force nécessaire a son ministére. La relation avec Dieu est, pour ainsi dire, la
greffe qui nous maintient dans un lien de fécondité. Sans une relation sérieuse avec le Seigneur, notre
ministére devient stérile. La proximité avec Jésus, le contact avec sa Parole, nous permet de placer notre
vie devant la sienne, d’apprendre a ne pas nous scandaliser de tout ce qui nous arrive, a nous défendre
des “scandales”. Comme ce fut le cas pour le Maitre, vous passerez par des moments de joie et de
noces, de miracles et de guérisons, de multiplication des pains et de repos. Il y aura des moments ou
vous pourrez étre loués, mais il y aura aussi des moments d'ingratitude, de rejet, de doute et de solitude,
au point de dire : « Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ? » (Mt 27,46).

La proximité avec Jésus nous invite a ne craindre aucun de ces moments, non pas parce que nous
sommes forts, mais parce que nous regardons vers Lui, nous nous accrochons a Lui et nous Lui disons :
« Seigneur, ne permets pas que je tombe en tentation ! Fais-moi comprendre que je vis un moment
important de ma vie et que tu es avec moi pour €prouver ma foi et mon amour » (C.M. Martini, Rencontre
avec le Seigneur ressuscité, San Paolo, p. 102). Cette proximité avec Dieu prend parfois la forme d'une lutte :
lutter avec le Seigneur surtout dans les moments ot son absence se fait le plus sentir, dans la vie du prétre ou
dans celle des personnes qui lui sont confiées. Lutter toute la nuit et demander sa bénédiction (cf. Gn 32, 25-
27) qui sera une source de vie pour beaucoup. Parfois c’est une lutte. Un prétre qui travaille ici a la Curie —
qui a un travail difficile, mettre de I’ordre, un jeune-, me disait qu’il rentre fatigué, il rentre fatigué mais qu’il
se repose avant de se coucher devant Notre-Dame, rosaire en main. Ce curialiste, cet employé du Vatican, il
a besoin de cette proximité 1’avait besoin de cette proximité. On critique parfois beaucoup les curialistes,
mais je peux aussi dire et témoigner qu'il y a des saints ici, c'est vrai.

De nombreuses crises sacerdotales ont pour origine une vie de priere pauvre, un manque d'intimité avec
le Seigneur, une réduction de la vie spirituelle a une simple pratique religieuse. Je veux aussi distinguer cela
dans la formation : la vie spirituelle est une chose, la pratique religieuse en est une autre. "Comment va ta vie
spirituelle ?" - "Bien, bien. Je fais oraison le matin, je prie le chapelet, je prie la Sainte Vierge - la Sainte Vierge
et le bréviaire - je prie le bréviaire et tout ¢a... Je fais tout". Non, c'est une pratique religieuse. Mais comment va
ta vie spirituelle ? Je me souviens de moments importants de ma vie ou cette proximité avec le Seigneur a été
décisive pour me soutenir, me soutenir dans les moments difficiles. Sans l'intimité¢ de la pricre, de la vie
spirituelle, de la proximité concréte avec Dieu a travers 1'écoute de la Parole, la célébration de I'Eucharistie, le



silence de l'adoration, la confiance en Marie, le sage accompagnement d'un guide, le sacrement de la
Réconciliation, sans ces “proximités” concretes, le prétre n'est, pour ainsi dire, qu'un travailleur fatigué qui ne
jouit pas des bienfaits des amis du Seigneur. J'aimais, dans un autre diocése, demander aux prétres : "dis-moi -
ils me racontaient leur travail - dis-moi, comment vas-tu au lit 7" Et ils ne comprenaient pas : " Oui, oui,
comment vas-tu au lit, le soir ? " - " Je rentre fatigué, je mange un peu et je me couche, et devant le litil y a la
télévision... " "' Ah, bien ! Et tu ne vas pas voir le Seigneur, au moins pour lui dire bonne nuit ? ". C'est la le
probléme. Manque de proximité. Il était normal d'étre fatigué par le travail et d'aller se reposer et regarder la
télévision, ce qui est Iégitime, mais sans le Seigneur, sans cette proximité. Il avait prié le chapelet, il avait pri¢ le
bréviaire, mais sans intimit¢ avec le Seigneur. Il n'a pas ressenti le besoin de dire au Seigneur : "Au revoir, a
demain, merci beaucoup !". Ce sont les petits gestes qui révelent l'attitude d'une ame sacerdotale.

Trop souvent, par exemple, la priére est pratiquée dans la vie sacerdotale uniquement comme un
devoir, en oubliant que 1'amitié et I'amour ne peuvent étre imposés comme une régle extérieure mais
sont un choix fondamental du cceur. Un prétre qui prie reste, radicalement, un chrétien qui a pleinement
compris le don regu au baptéme. Un prétre qui prie est un fils qui se souvient continuellement qu'il est
un fils et qu'il a un Pere qui I'aime. Un prétre qui prie est un fils qui se fait proche du Seigneur.

Mais tout cela est difficile si I'on ne s'est pas habitu¢ a avoir des espaces de silence dans la journée ; si
I'on ne sait pas mettre de cote le “faire” de Marthe pour apprendre le “demeurer” de Marie. 11 est difficile de
renoncer a l'activisme — trés souvent, l'activisme peut étre une échappatoire - car ce n’est pas la paix qui vient
immédiatement dans le cceur lorsque I’on cesse d'étre occupé, mais la désolation. Et pour ne pas entrer dans
la désolation, on est prét a ne jamais s’arréter. Le travail est une distraction, afin de ne pas entrer dans la
désolation. Mais la désolation est un peu le point de rencontre avec Dieu. C'est pourtant précisément en
acceptant la désolation qui vient du silence, du jeline d'activités et de paroles, du courage de s'examiner
sincérement, juste 1a, que tout recoit une lumiére et une paix qui ne reposent plus sur nos propres forces ni
sur nos capacités. Il s'agit d'apprendre a laisser le Seigneur continuer a faire son ceuvre en chacun et a
émonder tout ce qui est infécond, stérile et qui dénature 1'appel. Persévérer dans la priére ne signifie pas
seulement rester fidéle a une pratique. Cela signifie ne pas fuir lorsque la pricre elle-méme conduit au désert.
Le chemin du désert est le chemin qui meéne a I'intimité avec Dieu, a condition toutefois de ne pas fuir, de ne
pas trouver des moyens d'échapper a cette rencontre. Dans le désert, “je parlerai a son coeur”, dit le Seigneur
a son peuple par la bouche du prophete Osée (cf. 2,16). C'est une question que le prétre doit se poser : s’il est
capable de se laisser conduire au désert ? Les guides/directeurs spirituels, ceux qui accompagnent les prétres,
doivent comprendre, les aider et poser cette question : es-tu capable de te laisser conduire au désert ? Ou vas-
tu directement a l'oasis de la télévision ou d’autre chose ?

Cette proximité avec Dieu permet au prétre d'entrer en contact avec la souffrance qui se trouve
dans son cceur et qui, si elle est acceptée, le désarme au point de rendre possible une rencontre. La pric¢re
qui, comme un feu, anime la vie sacerdotale est le cri d'un cceur affligé et humilié que - nous dit
I’Ecriture - le Seigneur ne méprise pas (cf. Ps 50, 19). « Le Seigneur entend ceux qui l'appellent : de
toutes leurs angoisses, il les délivre. Il est proche du cceur brisé, il sauve 1'esprit abattu » (Ps 34, 18-19).

Le prétre doit avoir un cceur suffisamment “large” pour faire place a la souffrance du peuple qui lui est
confié et, en méme temps, annoncer comme une sentinelle 1'aurore de la Grace de Dieu qui se manifeste
précisément dans cette souffrance. Embrasser, accepter et présenter sa propre misére dans la proximité du
Seigneur sera la meilleure école pour faire place, peu a peu, a toute la misére et a toute la souffrance qu'il
rencontrera quotidiennement dans son ministeére, jusqu'a devenir lui-méme semblable au cceur du Christ. Et
cela préparera aussi le prétre a une autre proximité : celle avec le peuple de Dieu. Dans sa proximité avec
Dieu, le prétre renforce sa proximité avec son peuple. Et inversement, dans sa proximité avec son peuple, il
expérimente aussi la proximité avec son Seigneur. Et cette proximité de Dieu - elle attire particulierement
mon attention - est le premier devoir des évéques, car lorsque les Apdtres "inventent" les diacres, Pierre en
explique la fonction et dit : "Et a nous - aux évéques - la pri¢re et la proclamation de la Parole" (cf. Ac 6,4).
C’est-a-dire que le premier devoir de I'évéque est de prier ; et cela, le prétre doit aussi I'assumer : prier.

« Lui, 1l faut qu’il grandisse ; et moi, que je diminue », disait Jean Baptiste (Jn 3, 30). L'intimité avec
Dieu rend tout cela possible car 1’on fait dans la priere 'expérience d'étre grand a ses yeux. Et ce n'est alors



plus un probléme, pour les prétres proches du Seigneur, de devenir petits aux yeux du monde. Et 13, dans
cette proximité, cela ne fait plus peur de se conformer a Jésus Crucifié, comme il nous est demandé de le
faire dans le rite de I'ordination sacerdotale, ce qui est trés beau mais que nous oublions souvent.

Passons a la deuxiéme proximité qui sera plus courte que la premicre.
Proximité avec l'évéque

Pendant longtemps, cette seconde proximité¢ a ét¢ comprise seulement de maniére unilatérale. Trop
souvent dans I’Eglise, et aujourdhui encore, on a donné de l'obéissance une interprétation éloignée de
I'Evangile. L'obéissance n'est pas un attribut disciplinaire mais la caractéristique la plus forte des liens qui nous
unissent dans la communion. Obéir, dans ce cas a I'évéque, signifie apprendre a écouter et se rappeler que
personne ne peut se dire détenteur de la volonté de Dieu. Celle-ci ne peut étre comprise que par le
discernement. L'obéissance est donc I'écoute de la volonté de Dieu, discernée précisément dans une relation.
Une telle attitude d'écoute permet de miirir I'idée que personne n'est le principe et le fondement de sa vie, mais
que chacun doit nécessairement se confronter aux autres. Cette logique de proximité - dans ce cas avec
1'évéque, mais cela est valable aussi pour les autres - permet de briser toute tentation de se fermer, de s'auto
justifier et de mener une vie de “célibataire’” ou "vieux gargon". Quand les prétres se ferment, ils se ferment...,
ils finissent "vieux garcon" avec tous les défauts des "vieux garcons", et ce n'est pas bon. Cette proximité invite,
au contraire, a faire appel a d'autres instances pour trouver le chemin qui meéne a la vérité et a la vie.

L'évéque, quel qu'il soit, n'est pas un surveillant d'école, ce n'est pas un gardien, c'est un pere, et il
devrait manifester cette proximité. L'évéque doit essayer de se comporter de cette maniere, car sinon il fera
fuir les prétres, ou il ne s'attirera que les ambitieux. L'évéque, reste pour chaque prétre et pour chaque Eglise
particuliere un lien qui aide a discerner la volonté de Dieu. Mais n’oublions pas que I'évéque lui-méme ne
peut étre un instrument de ce discernement que s'il est lui aussi a I'écoute de la réalité de ses prétres et du
peuple saint de Dieu qui lui est confié. J'écrivais dans Evangelii gaudium : « Nous avons besoin de nous
exercer a ’art de I’écoute, qui est plus que le fait d’entendre. Dans la communication avec ’autre, la
premicre chose est la capacité¢ du ceeur qui rend possible la proximité, sans laquelle il n’existe pas une
véritable rencontre spirituelle. L’écoute nous aide a découvrir le geste et la parole opportune qui nous
secouent de la tranquille condition de spectateurs. C’est seulement a partir de cette écoute respectueuse et
capable de compatir qu’on peut trouver les chemins pour une croissance authentique, qu’on peut réveiller le
désir de I’idéal chrétien, I’impatience de répondre pleinement a I’amour de Dieu et la soif de développer le
meilleur de ce que Dieu a semé dans sa propre vie » (n° 171).

Ce n'est pas un hasard si le mal, pour détruire la fécondité de I'action de I'Eglise, cherche a saper les liens
qui nous constituent. Défendre les liens du prétre avec I'Eglise particuliére, avec l'institut auquel il appartient et
avec I'évéque, rend la vie sacerdotale solide. Défendre les liens. L'obéissance est le choix fondamental
d'accueillir celui qui est mis devant nous comme le signe concret de ce sacrement universel du salut qu'est
I'Eglise. Cette obéissance peut aussi étre confrontation, écoute et, dans certains cas, tension, qui ne rompt pas.
Cela implique nécessairement que les prétres prient pour les évéques et sachent exprimer leurs avis avec
respect, courage et sincérité. Elle exige également des évéques humilité, capacité a écouter, a faire son
autocritique et a se laisser aider. Si nous défendons ce lien, nous poursuivrons notre route en toute sécurité.

Et je crois qu’en ce qui regarde la proximité avec les évéques, cela est suffisant.
Proximité entre les prétres

C’est la troisieme proximité. Proximité avec Dieu, proximité avec les évéques, proximité avec les
prétres. C'est précisément en partant de la communion avec I'évéque que s'ouvre la troisiéme proximité, celle
de la fraternité. Jésus se manifeste la ou se trouvent des fréres disposés a s'aimer : « Quand deux ou trois sont
réunis en mon nom, je suis 13, au milieu d’eux » (Mt 18,20). La fraternité, comme 'obéissance, ne peut étre
une imposition morale de I’extérieur. La fraternité, c'est choisir délibérément de chercher a étre saint avec les
autres, et non pas tout seul, saints avec les autres. Un proverbe africain, que vous connaissez bien, dit : "Si tu
veux aller vite, va seul ; si tu veux aller loin, va avec les autres". Il semble parfois que I'Eglise soit lente - et
c'est vrai - mais j'aime a penser qu’il s’agit de la lenteur de ceux qui ont décidé de marcher en fraternité.
Méme en accompagnant les derniers, mais toujours en fraternité.



Les notes de la fraternité sont celles de 'amour. Saint Paul, dans la Premiére Lettre aux Corinthiens
(chapitre 13), nous a laiss¢ une “carte” claire de I'amour et, dans un certain sens, il a indiqué ce a quoi la
fraternité¢ doit tendre. Tout d'abord, apprendre la patience qui est la capacité de se sentir responsable des
autres, de porter leurs fardeaux, de souffrir en un certain sens avec eux. Le contraire de la patience est
I'indifférence, la distance que nous construisons vis-a-vis des autres pour ne pas nous sentir impliqués dans
leur vie. Le drame de la solitude, du sentiment d'étre seul, se consume dans de nombreux presbyteres. On se
sent indigne de patience, de considération. Il semble méme que, de I’autre, ne vient que du jugement, et non
pas du bien, de la bénignite. L'autre est incapable de se réjouir du bien qui survient dans ma vie, ou bien je
suis moi-méme incapable de le faire quand je vois le bien dans la vie des autres. Cette incapacité, de se
réjouir du bien des autres, c'est /'envie, - je veux souligner ce point - qui tourmente beaucoup nos milieux et
qui constitue une difficulté¢ dans la pédagogie de 1'amour, pas simplement un péché a confesser. Le péché est
la dernieére chose, c'est l'attitude qui est envieuse. L'envie est tellement présente dans les communautés
sacerdotales. Et la Parole de Dieu nous dit que c'est une attitude destructrice : a cause de I'envie du diable, le
péché est entré dans le monde (cf. Sa 2, 24). C’est la porte, la porte de la destruction. Et sur ce point nous
devons parler clairement, dans nos prétres il y a de l'envie. Tout le monde n'est pas envieux, non, mais la
tentation de l'envie est 1a. Faisons attention. Et de I'envie nait le commérage.

Pour se sentir membre de la communauté, de “I’étre-nous”, il ne faut pas porter de masques
n’offrant qu'une image victorieuse de nous-méme. Nous n'avons pas besoin de nous vanter, ni de nous
enfler ni, pire encore, d'adopter des attitudes violentes manquant de respect a ceux qui nous entourent. Il
existe également des formes cléricales de bullying. La seule chose dont un prétre peut se vanter, c'est la
miséricorde du Seigneur. Il connait son péché, sa misere et ses limites, mais il a fait I'expérience que la
ou le péché a abondg, I’amour a surabondé (cf. Rm 5,20) ; et c'est sa premiére bonne nouvelle. Un prétre
qui a cela en téte n'est pas envieux, il ne peut pas étre envieux.

L'amour fraternel ne cherche pas son propre intérét, il ne laisse pas de place a la colere, au
ressentiment, comme si le frére a c6té de moi m'avait en quelque sorte spoli¢ de quelque chose. Et
quand je rencontre la misére de l'autre, je suis prét a ne pas me souvenir pour toujours du mal regu, a ne
pas en faire le seul critere de jugement au point peut-étre de me réjouir de l'injustice quand elle
concerne celui qui m'a fait souffrir. Le véritable amour se réjouit de la vérité et considére comme un
grave péché le fait de s'attaquer a la vérité et a la dignité des freres par la calomnie, la médisance et les
ragots. L’origine c’est I'envie. On y arrive, méme aux calomnies pour obtenir un poste... Et c'est tres
triste. Lorsque nous demandons ici des informations pour nommer quelqu'un, évéque, nous recevons
souvent des informations viciées par I’envie. Et c'est une maladie de nos prétres. Beaucoup d'entre vous
sont des formateurs dans les séminaires, tenez-en compte.

Il ne faudrait cependant pas croire que I'amour fraternel serait une utopie, ou encore un “lieu
commun” pour susciter de beaux sentiments ou des paroles de circonstance ou un discours Iénifiant.
Non. Nous savons tous combien il peut étre difficile de vivre en communauté, ou dans le presbytere - un
saint disait ceci : la vie communautaire est ma pénitence -, combien c'est difficile de partager la vie
quotidienne avec ceux que nous avons voulu reconnaitre comme des fréres. L'amour fraternel, si nous
ne voulons pas I'édulcorer, I'accommoder ou le déprécier, est la “grande prophétie” que nous sommes
appelés a vivre dans cette société du déchet. J'aime penser a 1'amour fraternel comme a un gymnase de
l'esprit, ou, jour apres jour, I’on se confronte a soi-méme et ou I’on a le thermometre de la vie spirituelle.
Aujourd'hui, la prophétie de la fraternité reste vivante et a besoin de hérauts. Elle a besoin de personnes
qui, conscientes de leurs propres limites et des difficultés qui se présentent, se laissent toucher,
interpeller et émouvoir par les paroles du Seigneur : « A ceci, tous reconnaitront que vous étes mes
disciples : si vous avez de I’amour les uns pour les autres » (Jn 13, 35).

Pour les prétres, I’amour fraternel ne reste pas enfermé dans un petit groupe, mais il se traduit en
charité pastorale (cf. Exort. ap. post-syn. Pastores dabo vobis, n. 23) qui les pousse a le vivre concrétement
dans la mission. Nous pouvons dire que nous aimons si nous apprenons a le traduire a la maniére décrite par
saint Paul. Et c’est seulement celui qui cherche a aimer qui est en sécurité. Celui qui vit avec le syndrome de
Cain, convaincu de ne pas pouvoir aimer parce qu’il sent toujours qu’il n’est pas aimé, valorisé, tenu en juste



considération, finit toujours par vivre comme un vagabond, sans jamais se sentir a la maison, et c’est pour
cela précisément qu’il est plus exposé au mal : a se faire du mal et a faire du mal. C'est pourquoi I'amour
fraternel entre prétres a une fonction de sauvegarde, de sauvegarde mutuelle.

Je me sens a méme de dire que 1a ou la fraternité sacerdotale et la proximité entre les prétres, sont
mise en pratique, et 1a ou il y a des liens d’amiti¢ véritable, il est possible aussi de vivre avec plus de
sérénité le choix du célibat. Le célibat est un don que I’Eglise latine conserve, mais il est un don qui,
pour étre vécu comme sanctification, nécessite des relations saines, des rapports d’estime véritable qui
trouvent leurs racines dans le Christ. Sans amis et sans pricre, le célibat peut devenir un poids
insupportable et un contre-témoignage a la beaut¢ méme du sacerdoce. Nous arrivons maintenant a la
quatriéme proximité, la dernicre, la proximité avec le Peuple de Dieu, avec le Saint Peuple fidéle de
Dieu. Cela nous fera du bien de lire Lumen Gentium, numéro 8 et numéro 12.

Proximité avec le peuple

Jai trés souvent souligné combien la relation avec le Peuple Saint de Dieu est pour chacun de
nous non pas un devoir mais une grace. « L’amour pour les gens est une force spirituelle qui permet la
rencontre totale avec Dieu » (Evangelii gaudium, n. 272). Voila pourquoi la place de tout prétre se
trouve au milieu des gens, dans un rapport de proximité avec le peuple. J’ai souligné dans Evangelii
gaudium que « pour étre évangélisateurs, il convient aussi de développer le gofit spirituel d’étre proche
de la vie des gens, jusqu’a découvrir que ¢’est une source de joie supérieure. La mission est une passion
pour Jésus mais, en méme temps, une passion pour son peuple. Quand nous nous arrétons devant Jésus
crucifié, nous reconnaissons tout son amour qui nous rend dignes et nous soutient, mais, en méme
temps, si nous ne sommes pas aveugles, nous commencons a percevoir que ce regard de Jésus s’¢largit
et se dirige, plein d’affection et d’ardeur, vers tout son peuple fidele. Ainsi, nous redécouvrons qu’il
veut se servir de nous pour devenir toujours plus proche de son peuple aimé. Jésus veut se servir des
prétres pour se rapprocher du Saint Peuple fidéle de Dieu. Il nous prend du milieu du peuple et nous
envoie a son peuple, de sorte que notre identité ne se comprend pas sans cette appartenance » (ibid., n.
268). L'identité sacerdotale ne peut étre comprise sans l'appartenance au Saint Peuple fidéle de Dieu.

Je suis convaincu que, pour comprendre a nouveau I’identité¢ du sacerdoce, il est aujourd’hui important
de vivre en rapport étroit avec la vie réelle des gens, a coté d’elle, sans la fuir d’aucune maniére. « Parfois,
nous sommes tentés d’étre des chrétiens qui se maintiennent a une prudente distance des plaies du Seigneur.
Pourtant, Jésus veut que nous touchions la misére humaine, la chair souffrante des autres. Il attend que nous
renoncions a chercher ces abris personnels ou communautaires qui nous permettent de nous garder distants
du cceur des drames humains, afin d’accepter vraiment d’entrer en contact avec 1’existence concrete des
autres et de connaitre la force de la tendresse. Quand nous le faisons, notre vie devient toujours merveilleuse
et nous vivons I’expérience intense d’étre un peuple, I’expérience d’appartenir a un peuple » (ibid., n. 270).
Et le peuple n'est pas une catégorie logique, non, c'est une catégorie mythique ; pour le comprendre, il faut
l'aborder comme on aborde une catégorie mythique.

Proximité avec le Peuple de Dieu. Une proximité qui, enrichie par les “autres proximités”, les trois
autres, invite — et dans une certaine mesure 1’exige — a adopter le style du Seigneur. Un style de proximité, de
compassion et de tendresse, qui donne de marcher non pas comme un juge mais comme le Bon Samaritain
reconnaissant les blessures de son peuple, la souffrance vécue dans le silence, ’abnégation et les sacrifices de
tant de péres et de meres pour faire progresser leurs familles, et aussi les conséquences de la violence, de la
corruption et de I'indifférence qui essaient de réduire au silence tout espoir. Une proximité qui permet
d’oindre les blessures et de proclamer une année de grace du Seigneur (cf. Is 61, 2). Il est décisif de rappeler
que le Peuple de Dieu souhaite trouver des pasteurs ayant le style de Jésus, et non des “clercs d’état”-
rappelons-nous cette époque en France : il y avait le curé d'Ars, le vicaire, mais il y avait aussi “ monsieur
l'abbé ", les clercs d’Etat. Aujourd'hui encore, le peuple nous demande d'étre des pasteurs du peuple et non
des clercs d'Etat - ou des “professionnels du sacré” ; des pasteurs qui sachent faire preuve de compassion, de
pertinence ; des hommes courageux, capables de s’arréter preés de ceux qui sont blessés pour leur tendre la
main ; des hommes contemplatifs qui, dans la proximité avec leur peuple, peuvent annoncer sur les plaies du
monde la force agissante de la Résurrection.



Le sentiment répandu d’étre orphelin, qui est un phénomeéne actuel, est une des caractéristiques de
nos sociétés de “réseaux”. Connectés a tout et a tous, il nous manque I’expérience de I’appartenance qui
est bien plus qu’une connexion. Avec la proximité du pasteur, il est possible convoquer la communauté
et de favoriser la croissance du sens d’appartenance. Nous appartenons au Saint Peuple fidéle de Dieu
qui est appelé a étre signe de I’irruption du Royaume de Dieu dans I’aujourd’hui de I’histoire. Si le
pasteur s’égare, si le pasteur s’éloigne, les brebis se dispersent et sont a la merci du premier loup venu.

Cette appartenance, a son tour, fournit ’antidote contre une déformation de la vocation qui nait de
I’oubli du fait que la vie sacerdotale est destinée aux autres ; au Seigneur et aux personnes qu’il a confiées.
Cet oubli est a la base du cléricalisme — dont a parlé¢ le Cardinal Ouellet - et de ses conséquences. Le
cléricalisme est une perversion, et méme l'un de ses signes, la rigidité, est une autre perversion. Le
cléricalisme est une perversion parce qu’il se forme sur des “éloignements”. C’est une curiosité : il ne s'agit
pas de proximité, mais du contraire. Quand je pense au cléricalisme, je pense aussi a la cléricalisation du
laicat : cette promotion d’une petite élite qui, autour du prétre, finit aussi par dénaturer sa mission
fondamentale (cf. Gaudium et spes, n. 44), celle du laic. Tant de laics cléricalisés, tant de : " je fais partie de
cette association, nous sommes la dans la paroisse, nous sommes... ". Les " élus ", laics cléricalisés, c'est une
belle tentation. Rappelons que « la mission au cceur du peuple n’est ni une partie de ma vie ni un ornement
que je peux quitter, ni un appendice ni un moment de I’existence. Elle est quelque chose que je ne peux pas
arracher de mon étre sacerdotal si je ne veux pas me détruire. Je suis une mission sur cette terre, et pour cela
je suis dans ce monde. Je dois reconnaitre que je suis comme marqué au feu par cette mission afin d’éclairer,
de bénir, de vivifier, de soulager, de guérir, de libérer » (Evangelii gaudium, n. 273).

J’aimerais mettre en relation cette proximité du Peuple de Dieu avec la proximité de Dieu, car la
priere du pasteur se nourrit et s’incarne dans le cceur du Peuple de Dieu. Quand il prie, le pasteur porte
les marques des blessures et des joies de son peuple, qu’il présente en silence au Seigneur afin qu’il les
oigne du don de I’Esprit Saint. C’est I’espérance du pasteur qui a confiance et qui lutte pour que le
Seigneur bénisse son peuple.

Selon I’enseignement de saint Ignace « ce n’est pas 1’abondance de la science qui rassasie I’ame et la
satisfait, mais c’est le sentiment et le goiit intérieur des choses » (Exercices spirituels, Annotations, 2, 4), il
serait bon que les évéques et que les prétres se demandent “‘comment vont mes proximités”, comment suis-je
en train de vivre ces quatre dimensions qui configurent mon étre sacerdotal de maniere transversale et qui me
permettent de gérer les tensions et les déséquilibres auxquels je suis confronté chaque jour. Ces quatre
proximités sont une bonne école pour “jouer en plein air”, 1a ou le prétre est appelé, sans crainte, sans
rigidité, sans réduire ni appauvrir la mission. Un coeur sacerdotal est capable de proximité parce que le
premier qui a voulu étre proche c’est le Seigneur. Puisse-t-11 visiter ses prétres dans la priere, dans ’évéque,
dans les fréres prétres et dans le peuple. Qu’ll nous dérange un peu et bouleverse la routine, qu’ll suscite
I’'inquiétude — comme au temps du premier amour —, qu’Il mette en mouvement toutes les capacités pour que
les gens aient la vie et la vie en abondance (cf. Jr 10, 10). Les proximités du Seigneur ne sont pas une charge
supplémentaire : elles sont un don qu’ll fait pour maintenir vivante et féconde la vocation. La proximité avec
Dieu, proximité avec I'évéque, proximité entre nous, prétres, et proximité avec le Saint Peuple fidele de Dieu.

Devant la tentation de nous enfermer dans des discours et des discussions interminables sur la
théologie du sacerdoce ou sur les théories de ce qu’il devrait étre, le Seigneur regarde avec tendresse et
compassion et offre aux prétres les reperes a partir desquels ils peuvent reconnaitre et maintenir vivante
I’ardeur pour la mission : proximité, qui est compatissante et tendre, proximité avec Dieu, avec
I’évéque, avec les fréres prétres et avec le peuple qui leur a été confié. Proximité avec le style de Dieu,
qui est proche, avec compassion et tendresse.

Et merci pour votre proximité et votre patience, merci, merci beaucoup !... Priez pour moi et je
prierai pour vous. Bon travail !

17 février 2022



	Pape François et les quatre proximités du pasteur
	DISCOURS DU PAPE FRANÇOIS AU SYMPOSIUM "POUR UNE THÉOLOGIE FONDAMENTALE DU SACERDOCE"


