
www.comboni2000.org Formazione Permanente 2022

Le virtù del ministero (1) Lealtà
di: Domenico Marrone

La Chiesa ha riservato una particolare attenzione alla dimensione umana della formazione dei
presbiteri. La formazione umana, secondo quanto dicono documenti importanti come Pastores dabo
vobis, sarebbe “il necessario fondamento”[1] delle altre dimensioni formative (spirituale, intellettuale,
pastorale) e dell’intera formazione presbiterale.

Tale distinzione e specificazione ha certo un suo valore e si rivela preziosa per concepire  e
attualizzare un sistema formativo che preveda tutte le varie componenti della crescita armonica della
persona del presbitero. Ma non manca qualche rischio in questa classificazione, non appena si dovesse
dimenticare che le diverse dimensioni non sono strettamente indipendenti l’una dalle altre e solo nel loro
insieme armonico danno luogo a una buona “figura di valore” di vita e ministero presbiterale.

La formazione umana

Liberiamo subito il campo dall’equivoco che verte proprio sull’espressione “formazione umana”,
spesso intesa come legata a un certo tipo di atteggiamenti virtuosi, alle cosiddette “virtù umane” e in
funzione del raggiungimento d’una “maturità umana”.

Tale tipo d’espressione non è felice, parrebbe quasi esistessero anche virtù animali (subumane) o
sovraumane. Semmai, nel linguaggio cristiano tradizionale, l’unica distinzione riconosciuta sarebbe tra
virtù morali (alcune dette “cardinali”) e virtù teologali. Che sono poi tutte “umane”, tipiche espressioni
dell’essere umano che s’apre alla relazione con il Trascendente (componente tipica della maturazione e
maturità umana), anche se con un notevole e principale apporto della Grazia.

Più appropriata, ma ancora non del tutto soddisfacente, è la dizione del concilio che definisce le
virtù umane come quelle “virtù che sono tenute in massima considerazione tra gli uomini, e rendono
accetto il ministro di Cristo”[2]. (...)

È mia intenzione offrire una serie di  contributi  che vanno ad approfondire  alcune di queste
virtù/valori del presbitero. In questo primo contributo mi soffermerò a delineare la virtù della lealtà.

La lealtà: un valore che viene da lontano

(...) La lealtà non è una virtù in senso stretto. È un valore umano che sorge dalla virtù della
giustizia. Già Platone sosteneva come solo l’uomo giusto potesse essere leale. Essere giusti implica
essere leali con gli altri e con se stessi in quanto legati, vincolati nel modo di agire al criterio di verità
che è la volontà di Dio. Implica la sincerità, la capacità di sacrificare se stessi per il bene degli altri.

La lealtà è una qualità dell’essere che rifugge da menzogne e tradimenti. L’essere leale, infatti, si
manifesta in atteggiamenti e comportamenti caratterizzati da sincerità, correttezza, fedeltà e rispetto nei
confronti della propria dignità, nel rapporto con gli altri e nel mantenimento degli impegni assunti. Il fine
ultimo della lealtà è pertanto la realizzazione autentica della persona nella sua dimensione morale e sociale. 

(...) La lealtà è una forma di sincerità verso l’altro, un modo per tenere saldo il patto fiduciario che
lega le persone tra di loro negli affetti e nei rapporti istituzionali.

Le persone leali sono, prima di tutto, oneste. Fanno leva su un codice sempre in sintonia con i
propri valori, ma anche con quell’impegno rispettoso verso l’altro, in cui non c’è spazio per tradimenti,
bugie o azioni con secondi fini. Ci troviamo dinnanzi a un concetto interessante e profondo, che va
persino ben oltre la fiducia. (...)

La persona leale è sincera, non accondiscendente, e ci aiuta a crescere. Le persone leali non sono
quelle che abusano dell’accondiscendenza. Non sono quelle che dicono di sì a tutto, quelle che non si
oppongono mai, che ci supportano in tutto quello che facciamo, in ogni decisione e comportamento, per
quando discutibile sia.



www.comboni2000.org Formazione Permanente 2022

Alla  parola  lealtà  si  contrappongono  le  parole:  ipocrisia,  scorrettezza,  infedeltà,  meschinità,
finzione, tradimento. Le persone sleali, appaiono fragili, incerte, poco rassicurate. Qualche volta siamo
sleali non per cattiveria o per furbizia, ma solo per paura. La paura di dire la verità, di confessare uno
sbaglio, di riconoscere con autocritica ciò che non funziona in un nostro comportamento. Diventiamo
sleali per autodifesa, e facciamo ancora più danni.

La lealtà ci rende più liberi e più sereni con la nostra coscienza. C’è un prezzo da pagare, ma ne
vale la pena. La lealtà è una virtù senza compromessi: o dentro o fuori. La lealtà paga, anche se non
sempre nel breve periodo, è una virtù che migliora qualsiasi aspetto della vita, a partire dalle relazioni
umane, dal nostro rapporto con gli altri.

Le piccole e grandi bugie, le furbizie, i detti e non detti, sono tutte cose che possono procurare
(modesti) vantaggi nell’attimo breve del tempo, ma alla lunga è la lealtà, l’avere una parola e rispettarla,
che rende una persona più credibile, più autorevole e più attraente. È solo una questione di tempo.

La lealtà in qualche modo plasma il nostro carattere. Non un pezzetto della nostra personalità, ma una
sorta di architrave. Purtroppo siamo circondati da atteggiamenti sleali, da stili che puzzano di fariseismo,
soprattutto  in ambito  clericale  dove l‘interesse personale,  l’individualismo,  il  tornaconto  sembrano far
perdere a questa virtù il suo significato più genuino, lasciando spazio a comportamenti sleali. (...)

Per prima cosa, le persone leali sono innanzitutto rispettose verso i propri principi. Proprio da qui
parte il vero nucleo del comportamento leale: agire sempre guidati da alcuni valori, rimanendo fedeli a
quello che una persona considera corretto. Il concetto di lealtà non è esterno, ha origine dal nostro
mondo interiore ed è in armonia con un codice di valori basato sul rispetto e sull’integrità che una
persona ha costruito nel corso della propria vita.

Direbbe don Primo Mazzolari: “Posso tacere per disciplina, le mie libere opinioni, non potrò mai
parlare contro i miei convincimenti”[3]. La persona leale agisce secondo solidi valori, non spinto dal
servilismo o dalla passività, “non conosce i silenzi pavidi e cortigiani di chi è solito consumare le scale
dell’episcopio”[4].

Il presbitero e la lealtà

“La lealtà è una virtù che il mondo moderno giustamente si meraviglierebbe di non trovare in un
discepolo di Cristo, così nemico di ogni ipocrisia e di ogni slealtà”[5].

“La formazione dei sacerdoti susciterà personalità mature, uomini di carattere, capaci di portare le
responsabilità pastorali, fedeli alla missione ricevuta e agli impegni assunti. Si formeranno uomini di
cuore, di vera compassione, capaci di una collaborazione leale, uomini di giudizio in grado di apprezzare
oggettivamente gli avvenimenti e le persone. La maturità umana e spirituale non è soltanto realizzazione
di sé. Essa si attua attraverso il dono di sé, le rinunce, l’accettazione di una regola di vita”[6].

La lealtà è legame di alleanza con gli altri, accordo per costruire insieme e camminare insieme. La lealtà
è impegno della volontà che si orienta verso un fine comune, un obiettivo non individualistico, ma comune.

La lealtà si accompagna con la sincerità e impedisce di nascondere, celare, mentire, dire verità
parziali. Uno dei significati etimologici del termine “sincerità” rinvia a “senza cera”, in riferimento agli
scultori che non facevano ricorso alla cera per mascherare i difetti delle loro opere. L’idea sarebbe
quella di genuino, autentico, senza finzione. Sincerità rinvia anche a quella parresía che è libertà di
parola e che deve contraddistinguere ogni rapporto intraecclesiale autentico.

La lealtà non è una questione di parole, ma di essere, se stessi, perciò essa tocca il profondo
dell’uomo, il suo cuore dal quale, dice Gesù: “Escono le intenzioni cattive” (Mc 7,19-23).

La lealtà è allora, prima di tutto, essere una persona autentica. Colui che è leale è una persona
realizzata e armoniosa nel cui agire non c’è contraddizione e nella cui bocca non c’è inganno.

Lealtà è piena riuscita di sé, secondo, un progetto di vita autentico e non deformato o capriccioso.



www.comboni2000.org Formazione Permanente 2022

Questa costruzione è lunga e paziente e deve avere un senso, un disegno ben preciso. Bisogna
cercare una visione della vita impostata su valori autentici, non basta un desiderio vago. Per questo,
vivere lealmente impone una strada, un itinerario.

La lealtà è tradurre,  con coerenza e fedeltà,  un ideale in vita concreta. Questa dimensione è
complessa, domanda ascolto ad un progetto, disponibilità e volontà di realizzarlo rimanendo fedeli al
progetto; “Il vostro parlare sia sì, sì, no, no, il di più viene dal maligno” (Mt 5,37).

Domanda coraggio di vivere quello che si è capito un valore di vita anche di fronte agli altri,
superando gli ostacoli e le derisioni. È il coraggio delle proprie idee e delle proprie scelte. È essere
coerenti ad uno stile e non lasciarsi portare da ogni vento di dottrina in modo fluttuante. Tante volte la
sensazione di essere giudicati per quello che si dice, si pensa, si fa non permette di avere un confronto
sereno e autentico.

Questo chiede anche a noi  preti  di  essere leali  e  maturi  nel  consegnare  la  nostra  vita.  Una
relazione, dunque, tra uomini adulti, anche con i propri superiori. “Parlo di una fiducia elementare, da
uomo  a  uomo,  non  da  superiore  a  inferiore”[7].  Non  accada  che  taluni  sono  diventati  preti  (o
professionisti) perché non sono riusciti a diventare uomini!

In tutto questo decisivo per il presbitero sarà il coraggio di essere leali con se stessi e, nella forma
di autentica amicizia, il lasciarsi correggere dai fratelli presbiteri o da persone laiche davvero amiche
che il Signore non fa mancare lungo il nostro cammino.

La lealtà è la vera virtù dello spirito. È leale chi non accetta il compromesso, è fedele alla parola
data. Significa seguire l’onesto a preferenza dell’utile.

Vivere secondo lealtà è difficile, difficilissimo a volte, perché significa prima di tutto essere in
pace con se stessi, conoscersi bene e sapersi gestire, condizione base senza la quale non si può entrare in
relazione con gli  altri,  con il  mondo e continuare  a essere se stessi.  Educare alla  lealtà  vuol dire
soprattutto educare all’amore verso il mondo e donarsi al mondo con semplicità, e soprattutto donare
noi stessi, non quello che vorremmo essere[8].

La lealtà non può essere imposta, è un atto di libertà in cui una persona sceglie a chi o a cosa
offrire impegno, rispetto e interesse. In fin dei conti, nessuno può dimostrare un fermo rispetto verso gli
altri se prima non lo fa con se stesso.

Giuseppe nella casa di Potiphar

Giuseppe giunge in Egitto venduto come schiavo a Potiphàr, un funzionario del faraone. La Genesi ci
mostra subito Giuseppe come una persona di grande valore: non più il ragazzo ingenuo che narrava i suoi
sogni-profezie ai fratelli invidiosi, ma un amministratore perfetto, che faceva bene tutto: «JHWH era con
Giuseppe: fu un uomo che riusciva in tutto, così rimase nella casa del suo padrone, l’egiziano» (39,2).

Giuseppe si conquista la stima e l’incondizionata fiducia di Potiphàr, che «lasciò tutto ciò che
aveva nelle mani di Giuseppe e non chiedeva conto di niente di quanto stava con lui se non del cibo che
mangiava» (39,6). E così «JHWH benedisse la casa dell’egiziano a motivo di Giuseppe e la benedizione
di JHWH fu su tutto quello che possedeva, in casa e in campagna» (39,5).

La benedizione di Giuseppe, erede della prima grande benedizione di Abramo, si estende a tutta la
casa dove viveva e per la quale lavorava. Il bene è eccedente la bontà della persona che lo compie.
Quando in una comunità opera una persona giusta e buona, quella sua bontà-benedizione contagia tutte
le cose che tocca, diventa un bene comune. La prima benedizione di ogni realtà umana sono le sue
persone, a volte una sola: «Tu [Abramo] sarai una benedizione» (12,2).

La lealtà di Giuseppe, che è il cuore di questo racconto, emerge con tutta la sua forza nella
gestione del conflitto con la moglie del suo padrone (che la Genesi lascia senza nome). Giuseppe ci
viene presentato come un giovane «bello di forme e di aspetto» (39,6),  come sua madre Rachele
(29,17), rivestito anche di quella bellezza morale tipica delle persone giuste e rette, che non affascina
meno della bellezza fisica. Su di lui «mise gli occhi» la moglie di Potiphàr, «e gli disse: “Coricati con



www.comboni2000.org Formazione Permanente 2022

me”» (39,7). Giuseppe rispose: «Il mio padrone non mi chiede mai conto di quanto è in casa e ha
affidato alle mie mani tutto quello che possiede… Non mi ha proibito nulla, se non te… Come potrei
fare questo grande male e peccare contro Dio» (39,9).

Potiphàr, infatti, gli aveva chiesto conto soltanto «del cibo che mangiava», e in quella cultura il
“cibo” era anche immagine o eufemismo per l’intimità sponsale. E quindi, «benché ogni giorno ella ne
parlasse con Giuseppe, egli non l’ascoltò» (39,10).

Questa “prova” di Giuseppe è paradigma di tutte quelle situazioni in cui una persona ha la chance di
diventare leale. Nella lealtà, infatti, si vede nella sua purezza una dimensione tipica di tutte le virtù, che
non sono faccenda di preferenze o di valori, ma di azioni. Quindi sono beni d’esperienza, perché leali
(giusti, prudenti, forti …) si diventa solo quando i nostri princìpi si traducono in un’azione concreta. Si
può sinceramente credere nel valore della lealtà, ma per essere leali occorre dimostrarlo sul campo.

Non bastano le rette intenzioni o i buoni pensieri – anche se chi riesce a essere leale ha coltivato
prima e durante l’azione buoni pensieri e ha scacciato quelli cattivi. E come per tutti i beni d’esperienza,
non possiamo sapere se questo “bene” si trova veramente nel nostro “paniere” finché non siamo dentro
un’esperienza concreta, dove scopriamo se pensavamo di essere leali o se lo siamo realmente. Leali
allora si può diventare, anche dopo un trascorso di slealtà.

Come può accadere che di fronte a una esperienza inedita scopriamo, sorpresi e commossi, di avere
in noi una forza morale che pensavano di non possedere – il martirio deve essere qualcosa del genere, per
questo prima di essere un dono che si fa è un dono che si riceve. Giuseppe, già giusto, non sapeva di essere
anche leale fino a quello sguardo della donna del padrone. Neanche un solo attimo prima.

Qui ritroviamo poi una caratteristica essenziale della lealtà. La sua esistenza e il suo valore si
misurano sulla base di un costo concreto che la persona che vuole essere leale deve sostenere dicendo
no a una (o più) azione sleale che gli avrebbe risparmiato quel costo. La lealtà quindi è sempre costosa,
e si traduce spesso in un “non fare” – anche per questo è difficile da vedere. Senza questa alternativa
costosa, che arriva in «un certo giorno» mentre «nessuno era in casa», la lealtà non emerge.

Il costo che Giuseppe dovette sostenere per essere leale nei confronti di Potiphàr, non fu tanto la
rinuncia al piacere sessuale, quanto le prevedibili conseguenze associate al suo rifiuto, data la radicale
asimmetria di potere che esisteva tra lui e la moglie del suo padrone. La medesima asimmetria che intercorre
tra un presbitero e il suo vescovo, un religioso e il suo superiore. Un costo che si manifestò presto.

Ci  ricorda papa Francesco che “non è sempre  facile  per  un prete  mettersi  d’accordo con il
Vescovo, perché uno la pensa in una maniera l’altro la pensa nell’altra, ma si può discutere … e si
discuta! E si può fare a voce forte? Si faccia! Quante volte un figlio con il suo papà discutono e alla fine
rimangono sempre padre e figlio. Tuttavia, quando in questi due rapporti, sia con il Vescovo sia con il
presbiterio,  entra  la  diplomazia  non c’è lo  Spirito  del  Signore,  perché manca lo  spirito  di  libertà.
Bisogna avere il coraggio di dire “Io non la penso così, la penso diversamente”, e anche l’umiltà di
accettare una correzione. E’ molto importante”[9].

Dobbiamo  essere  consapevoli  che  “al  cuore  di  pietra  del  burocrate  è  preferibile  l’animo
appassionato di chi critica, stimola e percorre vie profetiche, senza rinunciare ad amare”[10].

Nella continuazione di questo episodio del grande ciclo di Giuseppe, c’è poi un ammaestramento su
un’altra dimensione della lealtà, non necessaria ma molto comune. Giuseppe per essere leale deve dire no a
un’offerta che gli proviene dalla stessa parte dove si trova la persona-istituzione con cui vuole essere leale.

«Un certo giorno egli entrò in casa per fare il suo lavoro mentre non c’era nessuno della gente di casa
… Allora ella lo afferrò per la veste, dicendo: “Giaci con me”. Ma egli le lasciò tra le mani la sua veste, fuggì
e uscì fuori». Allora la donna «chiamò la gente di casa sua e disse loro: “Guardate! Ci è stato portato un
ebreo per spassarsela con noi. È venuto da me per giacere con me, ma io ho chiamato a gran voce» (39,13-
14). La stessa versione menzognera e ribaltata, la donna la narrò poi anche a suo marito (39,17), il quale
prese Giuseppe «e lo mise in prigione» (39,19). Una seconda volta senza «veste», ancora una volta gettato
violentemente in un «pozzo» (40,15). E Giuseppe tace, come “pecora muta” non si difende.



www.comboni2000.org Formazione Permanente 2022

La Bibbia non ci dice nulla sulle ragioni di questo silenzio. Quella non-parola ci può però svelare
un’altra dimensione fondamentale della lealtà, forse quella più tipica sua. La lealtà si vive, non la si
racconta, soprattutto quando per restare leali si è dovuto dire un grande “no” a qualcuno intimo della
stessa “casa”. Anche questi silenzi possono essere espressione di lealtà, ma solo quando chi tace si
prende su di sé le conseguenze costose di quel silenzio leale (qualche volta può anche accadere che
questa lealtà entri in conflitto con altre virtù, come la giustizia: è dentro i conflitti tra virtù dove si
esercita la nostra responsabilità morale).

Se la lealtà è una virtù silenziosa e invisibile nella sua parte più profonda e vera, la ricompensa per
i costi sostenuti per essere e mantenersi leali è tutta intrinseca, e quindi chi non ha una vita interiore da
dove sgorga quella sola ricompensa non può diventare o restare leale. Se vogliamo che il mondo, le
istituzioni e i presbiteri di oggi e di domani siano più leali, dobbiamo dar vita a una nuova stagione di
vita interiore e di spiritualità.

Se  c’è  un’emergenza  che  noi  presbiteri  viviamo  in  questo  tempo,  ritengo  che  sia
un’emergenza spirituale. Il presbitero deve nutrire la sua vita spirituale attraverso ciò che egli è e ciò
che egli opera nella Chiesa.

La progressiva desacralizzazione dell’umano e la perdita di riferimenti trascendenti hanno portato
con sé anche una “profanazione” della  psiche; separata  dalla metafisica e dal trascendente,  essa è
divenuta autoreferente e spesso anche inflazionata, pretendendo di assorbire in sé stessa la spiritualità e
riducendo la trascendenza a epifenomeno psichico.

Si assiste altresì a uno scadimento etico che talvolta si registra nella vita dei presbiteri. Si registra
uno iato tra l’essere prete e il fare il prete, tra l’orizzonte teologico e quello esistenziale-personale. A
fronte di un’impeccabile presentazione di “preti da vetrina” (abbigliamento e portamento), non rare
volte ci si trova di fronte ad esistenze da “retrobottega” (comportamenti e condotte) affatto edificanti.
Tutto questo inficia ogni possibile impegno sul versante della lealtà e della trasparenza.

La vita del presbitero è veramente e pienamente umana nella misura in cui perfeziona i tratti che
Dio stesso ha posto nell’essere di ogni uomo. L’umanità di ogni uomo si trova in Dio e da lui viene
donata: pertanto, come ci insegna il Concilio Vaticano II, più l’uomo tende a Dio più scopre la sua
umanità: “solamente nel mistero del Verbo incarnato trova vera luce il mistero dell’uomo” (Gaudium et
spes, 22).

[1] Pastores dabo vobis, n. 43.

[2] Optatam totius, 11.

[3] P. Mazzolari, “La carità è sempre un po’ eccessiva”. Con dieci lettere inedite al vescovo
Giovanni Cazzani, Dehoniane, Bologna 2017, p. 111.

[4] Ivi, p. 6.

[5] Paolo VI, Discorso ai membri del clero e del laicato, 10.06.1969.

[6] Sinodo dei  Vescovi, La formazione  dei  sacerdoti  nelle  circostanze  attuali.  Instrumentum
laboris, Bologna 1990, p. 37.

[7] P. Mazzolari, “La carità è sempre un po’ eccessiva”. Con dieci lettere inedite al vescovo
Giovanni Cazzani, Dehoniane, Bologna 2017, p. 87.

[8] Cfr. M. Perreault Aimone, Formazione alla lealtà, Ancora, Roma 1967.

[9] Francesco, Dialogo con i preti della diocesi di Caserta, il 26 luglio 2014.

[10] P. Mazzolari, “La carità è sempre un po’ eccessiva”. Con dieci lettere inedite al vescovo
Giovanni Cazzani, Dehoniane, Bologna 2017, p. 87.


	Le virtù del ministero (1) Lealtà di: Domenico Marrone
	La formazione umana
	La lealtà: un valore che viene da lontano
	Il presbitero e la lealtà
	Giuseppe nella casa di Potiphar


