
https://comboni2000.org/                                                                                                                       FP Italiano 2022

Le quattro vicinanze del sacerdote

PAPA FRANCESCO
AI PARTECIPANTI AL SIMPOSIO 

"PER UNA TEOLOGIA FONDAMENTALE DEL SACERDOZIO"
PROMOSSO DALLA CONGREGAZIONE PER I VESCOVI

Cari fratelli, buongiorno!

Ringrazio per l’opportunità di condividere con voi questa riflessione, che nasce da quello che il
Signore  mi  ha  via  via  fatto  conoscere  durante  questi  più  di  50  anni  di  sacerdozio.  Non voglio
escludere da questo ricordo grato quei preti che, con la loro vita e la loro testimonianza, fin dalla mia
infanzia mi hanno mostrato ciò che dà forma al volto del Buon Pastore. Ho meditato su che cosa
condividere della vita del sacerdote oggi e sono arrivato alla conclusione che la miglior parola nasce
dalla testimonianza che ho ricevuto da tanti sacerdoti nel corso degli anni. Ciò che offro è frutto
dell’esercizio di riflettere su di essi, riconoscendo e contemplando quali erano le caratteristiche che li
distinguevano e davano ad essi una forza, una gioia e una speranza singolari  nella loro missione
pastorale.

Nello stesso tempo, devo dire altrettanto di quei fratelli sacerdoti che ho dovuto accompagnare
perché avevano perduto il fuoco del primo amore e il loro ministero era diventato sterile, ripetitivo e
quasi senza senso. Il sacerdote nella sua vita attraversa condizioni e momenti diversi; personalmente,
sono passato attraverso varie condizioni e vari momenti, e “ruminando” le mozioni dello Spirito ho
constatato che in alcune situazioni, compresi i momenti di prova, difficoltà e desolazione, quando
vivevo e condividevo la vita in un certo modo rimaneva la pace. Sono consapevole che si potrebbe
parlare e teorizzare tanto sul sacerdozio; oggi desidero condividere con voi questo “piccolo raccolto”
affinché il sacerdote di oggi, qualunque sia il momento che sta vivendo, possa vivere la pace e la
fecondità che lo Spirito vuole donare. Non so se queste riflessioni sono il “canto del cigno” della mia
vita sacerdotale, ma di certo posso assicurare che vengono dalla mia esperienza. Niente teoria qui,
parlo di quello che ho vissuto.

Il tempo che viviamo è un tempo che ci chiede non solo di intercettare il cambiamento, ma di
accoglierlo con la consapevolezza che ci troviamo davanti a un cambiamento d’epoca – questo l’ho
già ripetuto più volte. Se avevamo dubbi su questo, il Covid lo ha reso più che evidente: infatti la sua
irruzione è molto più che una questione sanitaria, molto più che un raffreddore.

Il cambiamento ci pone sempre davanti a diversi modi di affrontarlo. Il problema è che molte
azioni e molti atteggiamenti possono essere utili e buoni ma non tutti hanno sapore di Vangelo. E qui
è il nocciolo,  il  cambiamento e l’azione che hanno e non hanno sapore di Vangelo, è discernere
questo.  Per  esempio,  cercare  forme  codificate,  molto  spesso  ancorate  al  passato  e  che  ci
“garantiscono” una sorta di protezione dai rischi, rifugiandoci in un mondo o in una società che non
esiste più (se mai una volta è esistita), come se questo determinato ordine fosse capace di porre fine ai
conflitti che la storia ci presenta. È la crisi dell’andare indietro per rifugiarci.

Un altro atteggiamento può essere quello di un ottimismo esasperato – “andrà tutto bene” –;
andare troppo in avanti senza discernimento e senza le decisioni necessarie. Questo ottimismo finisce
per ignorare i feriti di questa trasformazione, non riesce ad accettare le tensioni, le complessità e le
ambiguità proprie del tempo presente e “consacra” l’ultima novità come ciò che è veramente reale,
disprezzando  così  la  saggezza  degli  anni.  (Sono  due  tipi  di  fuga;  sono  gli  atteggiamenti  del
mercenario che vede venire il lupo e fugge: fugge verso il passato o fugge verso il futuro). Nessuno di
tali  atteggiamenti  porta  a  soluzioni  mature.  La  concretezza  dell’oggi,  lì  dobbiamo  fermarci,  la
concretezza dell’oggi.

Invece, mi piace l’atteggiamento che nasce dalla fiduciosa presa in carico della realtà, ancorata
alla sapiente Tradizione viva e vivente della Chiesa, che può permettersi di prendere il largo senza



2

paura. Sento che Gesù, in questo momento storico, ci invita ancora una volta a “prendere il largo”
(cfr Lc 5,4) con la fiducia che Lui è il Signore della storia e che, guidati da Lui, potremo discernere
l’orizzonte da percorrere. La nostra salvezza non è una salvezza asettica, da laboratorio, no, o da
spiritualismi  disincarnati  –  c’è  sempre  la  tentazione  dello  gnosticismo,  che  è  moderna,  è  attuale
–; discernere la volontà di Dio significa imparare a interpretare la realtà con gli occhi del Signore,
senza bisogno di evadere da ciò che accade alla nostra gente là dove vive, senza l’ansietà che induce a
cercare  un’uscita  veloce  e  tranquillizzante  guidata  dall’ideologia  di  turno  o  da  una  risposta
prefabbricata, entrambe incapaci di farsi carico dei momenti più difficili e persino oscuri della nostra
storia. Queste due strade ci porterebbero a negare «la nostra storia di Chiesa, che è gloriosa in quanto
storia di sacrifici,  di speranza, di lotta quotidiana, di vita consumata nel servizio, di costanza nel
lavoro faticoso» (Esort. ap. Evangelii gaudium, 96).

In  tale  contesto  anche  la  vita  sacerdotale  risente  di  questa  sfida;  ne  è  sintomo  la  crisi
vocazionale che in diversi luoghi affligge le nostre comunità. È pur vero però che spesso questo è
dovuto all’assenza nelle comunità di un fervore apostolico contagioso, per cui esse non entusiasmano
e non suscitano attrattiva: le comunità funzionali, per esempio, ben organizzate ma senza entusiasmo,
tutto è a posto ma manca il fuoco dello spirito. Dove c’è vita, fervore, voglia di portare Cristo agli
altri, sorgono vocazioni genuine. Persino in parrocchie dove i sacerdoti non sono molto impegnati e
gioiosi, è la vita fraterna e fervorosa della comunità che suscita il desiderio di consacrarsi interamente
Dio  e  all’evangelizzazione,  soprattutto  se  questa  comunità  vivace  prega  insistentemente  per  le
vocazioni e ha il coraggio di proporre ai suoi giovani un cammino di speciale consacrazione. Quando
cadiamo nel funzionalismo, nell’organizzazione pastorale – tutto e soltanto questo – ciò non attrae per
nulla, invece quando c’è il prete o la comunità che ha questo fervore cristiano, battesimale, lì c’è
l’attrazione delle nuove vocazioni.

La vita di un sacerdote è anzitutto la storia di salvezza di un battezzato. Il cardinale Ouellet ha
detto  questa  distinzione  tra  sacerdozio  ministeriale  e  battesimale.  Noi  dimentichiamo  a  volte  il
Battesimo, e il sacerdote diventa una funzione: il funzionalismo, e questo è pericoloso. Non dobbiamo
mai  dimenticare  che  ogni  vocazione  specifica,  compresa  quella  all’Ordine,  è  compimento  del
Battesimo. È sempre una grande tentazione vivere un sacerdozio senza Battesimo – e ce ne sono,
sacerdoti “senza Battesimo” –, senza cioè la memoria che la nostra prima chiamata è alla santità.
Essere  santi  significa  conformarsi  a  Gesù  e  lasciare  che  la  nostra  vita  palpiti  con  i  suoi  stessi
sentimenti (cfr Fil 2,15). Solo quando si cerca di amare come Gesù ha amato, anche noi rendiamo
visibile Dio e quindi realizziamo la nostra vocazione alla santità. Ben a ragione San Giovanni Paolo II
ci ricordava che «il sacerdote, come la Chiesa, deve crescere nella coscienza del suo permanente
bisogno di essere evangelizzato» (Esort. ap. postsin. Pastores dabo vobis, 25 marzo 1992, 26). E vai a
dire tu a qualche vescovo, a qualche sacerdote che dev’essere evangelizzato… non capiscono. E
questo succede, è il dramma di oggi.

Ogni vocazione specifica va sottoposta a questo tipo di discernimento. La nostra vocazione è
prima di tutto una una risposta a Colui che ci ha amato per primo (cfr 1 Gv 4,19). E questa è la fonte
della speranza poiché, anche in mezzo alla crisi, il Signore non smette di amare e, perciò, di chiamare.
E di questo ciascuno di noi è testimone: un giorno il Signore ci ha trovato lì dove eravamo e come
eravamo,  in  ambienti  contraddittori  o  con  situazioni  familiari  complesse.  A  me  piace  rileggere
Ezechiele 16 e a volte identificarmi: mi ha trovato qui, mi ha trovato così, e mi ha portato avanti…
Ma questo non lo ha distolto dalla volontà di scrivere, per mezzo di ognuno di noi, la storia della
salvezza. Fin dall’inizio fu così – pensiamo a Pietro e Paolo, Matteo…, per nominare alcuni –. L’aver
scelto loro non deriva da un’opzione ideale ma da un impegno concreto con ciascuno di essi. Ognuno,
guardando la propria umanità, la propria storia, la propria indole, non deve chiedersi se una scelta
vocazionale  è  conveniente  o  meno,  ma  se  in  coscienza  quella  vocazione  dischiude  in  lui  quel
potenziale di Amore che abbiamo ricevuto nel giorno del nostro Battesimo.

Durante  questi  periodi  di  cambiamento  sono  molte  le  domande  da  affrontare  e  anche  le
tentazioni che verranno. Perciò, in questo mio intervento, vorrei soffermarmi semplicemente su ciò
che sento essere decisivo per la vita di un sacerdote oggi, tenendo a mente ciò che dice Paolo: «In lui



3

– cioè in Cristo – tutta  la  costruzione cresce ben ordinata  per  essere tempio  santo nel  Signore»
(Ef 2,21). Crescere ben ordinata vuol dire crescere in armonia, e crescere in armonia soltanto può
farlo lo Spirito Santo, come la definizione che dava San Basilio, così bella: “Ipse harmonia est”,
numero  38  del  Trattato  [“Sullo  Spirito  Santo”].  Ho  pensato  quindi  che  ogni  costruzione,  per
mantenersi in piedi, ha bisogno di fondamenta solide; per questo voglio condividere gli atteggiamenti
che danno solidità alla persona del sacerdote; voglio condividere – voi l’avete già sentito, ma lo ripeto
ancora una volta – le quattro colonne costitutive della nostra vita sacerdotale e che chiameremo le
“quattro vicinanze”, perché seguono lo stile di Dio, che fondamentalmente è uno stile di vicinanza
(cfr Dt 4,7). Lui stesso si definisce così al popolo: “Ditemi, quale popolo ha i suoi dèi così vicini
come tu hai me?”. Lo stile di Dio è vicinanza, è una vicinanza speciale, compassionevole e tenera. Le
tre parole che definiscono la vita di un sacerdote, e di un cristiano pure, perché si prendono proprio
dallo stile di Dio: vicinanza, compassione e tenerezza.

Già in passato vi ho fatto riferimento;  oggi però vorrei  soffermarmi  in maniera più estesa,
poiché il sacerdote, più che di ricette o di teorie, ha bisogno di strumenti concreti con cui affrontare il
suo ministero, la sua missione e la sua quotidianità. San Paolo esortava Timoteo a mantenere vivo il
dono di Dio che aveva ricevuto per l’imposizione delle sue mani, che non è uno spirito di timore, ma
di fortezza, d’amore e di sobrietà (cfr 2 Tm 1,6-7). Credo che queste quattro colonne, queste quattro
“vicinanze” di cui parlerò adesso possono aiutare in modo pratico, concreto e speranzoso a ravvivare
il dono e la fecondità che un giorno ci sono stati promessi, a mantenere vivo quel dono.

Prima di tutto la vicinanza a Dio. Quattro vicinanze, e la prima è la vicinanza a Dio.

Vicinanza a Dio

Cioè vicinanza al  Signore delle  vicinanze.  «Io sono la  vite,  voi i  tralci  – questo è quando
Giovanni nel Vangelo parla del “rimanere” –. Chi rimane in me e io in lui, fa molto frutto, perché
senza di me non potete far nulla. Chi non rimane in me viene gettato via come il tralcio e si secca, e
poi lo raccolgono e lo gettano nel fuoco e lo bruciano. Se rimanete in me e le mie parole rimangono in
voi, chiedete quel che volete e vi sarà dato» (Gv 15, 5-7).

Un sacerdote è invitato innanzitutto a coltivare questa vicinanza, l’intimità con Dio, e da questa
relazione potrà attingere tutte le forze necessarie per il suo ministero. Il rapporto con Dio è, per così
dire, l’innesto che ci mantiene all’interno di un legame di fecondità. Senza una relazione significativa
con il Signore il nostro ministero è destinato a diventare sterile. La vicinanza con Gesù, il contatto con
la sua Parola, ci permette di confrontare la nostra vita con la sua e imparare a non scandalizzarci di
niente  di quanto ci  accade,  a difenderci  dagli  “scandali”.  Come è stato per il  Maestro, passerete
attraverso momenti di gioia e di feste nuziali, di miracoli e di guarigioni, di moltiplicazione di pani e
di riposo. Ci saranno momenti in cui si potrà essere lodati, ma verranno anche ore di ingratitudine, di
rifiuto, di dubbio e di solitudine, fino a dover dire: «Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?»
(Mt 27,46).

La vicinanza con Gesù ci invita a non temere alcuna di queste ore – non perché siamo forti, ma
perché guardiamo a Lui, ci aggrappiamo a Lui e gli diciamo: «Signore, non permettere che io cada in
tentazione! Fammi comprendere che sto vivendo un momento importante nella mia vita e che tu sei
con me per provare la mia fede e il mio amore» (C.M. Martini, Incontro al Signore Risorto, San
Paolo,  102).  Questa  vicinanza  a  Dio  a  volte  assume  la  forma  di  una  lotta:  lottare  col  Signore
soprattutto nei momenti in cui la sua assenza si fa maggiormente sentire nella vita del sacerdote o
nella  vita  delle  persone  a  lui  affidate.  Lottare  tutta  la  notte  e  chiedere  la  sua  benedizione
(cfr Gen 32,25-27), che sarà fonte di vita per molti. A volte è una lotta. Mi diceva un prete che lavora
qui in curia – che ha un lavoro difficile, di mettere ordine in un posto, giovane –, mi diceva che
tornava stanco, tornava stanco ma si riposava prima di andare a letto davanti alla Madonna con il
rosario in mano. Aveva bisogno di quella vicinanza, un curiale, un impiegato del Vaticano. Si critica
tanto la gente della curia, a volte è vero, ma io posso anche dire e dare testimonianza che qui dentro ci
sono dei santi, è vero questo.



4

Molte  crisi  sacerdotali  hanno all’origine  proprio una scarsa vita  di  preghiera,  una mancata
intimità con il Signore, una riduzione della vita spirituale a mera pratica religiosa. Questo voglio
distinguere anche nella formazione: una cosa è la vita spirituale, un’altra cosa è la pratica religiosa.
“Come va la tua vita spirituale?” – “Bene, bene. Faccio la meditazione al mattino, prego il rosario,
prego la “suocera” – la suocera è il breviario – prego il breviario e tutto questo… Faccio tutto”. No,
questa è pratica religiosa. Ma come va la tua vita spirituale? Ricordo momenti importanti della mia
vita nei quali questa vicinanza al Signore è stata decisiva per sostenermi, 

sostenermi  nei  momenti  bui.  Senza  l’intimità  della  preghiera,  della  vita  spirituale,  della
vicinanza  concreta  a  Dio attraverso  l’ascolto  della  Parola,  la  celebrazione  eucaristica,  il  silenzio
dell’adorazione, l’affidamento a Maria, l’accompagnamento saggio di una guida, il sacramento della
Riconciliazione, senza queste “vicinanze” concrete,  un sacerdote è, per così dire, solo un operaio
stanco che non gode dei benefici degli amici del Signore. A me piaceva, nell’altra diocesi, domandare
ai preti: “E dimmi – mi raccontavano i loro lavori – dimmi, come vai a letto tu?”. E non capivano. “Sì
sì, la notte come vai a letto?” – “Arrivo stanco, prendo un boccone e vado a letto, e davanti al letto la
televisione...” – “Ah, bravo! E non passi dal Signore, almeno a dargli la buonanotte?”. Questo è il
problema. Mancanza di vicinanza. Era normale la stanchezza del lavoro e andare a riposare e vedere
la televisione, che è lecito, ma senza il Signore, senza questa vicinanza. Aveva pregato il rosario,
aveva pregato il  breviario,  ma senza l’intimità  con il  Signore.  Non sentiva  il  bisogno di  dire  al
Signore: “Ciao, a domani, grazie tante!”. Sono piccoli gesti che rivelano l’atteggiamento di un’anima
sacerdotale.

Troppo spesso, ad esempio, nella vita sacerdotale si pratica la preghiera solo come un dovere,
dimenticando che l’amicizia e l’amore non possono essere imposti come una regola esterna, ma sono
una scelta fondamentale del nostro cuore. Un prete che prega rimane, alla radice, un cristiano che ha
compreso  fino  in  fondo il  dono ricevuto  nel  Battesimo.  Un prete  che  prega  è  un  figlio  che  fa
continuamente memoria di essere figlio e di avere un Padre che lo ama. Un prete che prega è un figlio
che si fa vicino al Signore.

Ma tutto questo è difficile se non si è abituati ad avere spazi di silenzio nella giornata. Se non si
sa deporre il “fare” di Marta per imparare lo “stare” di Maria. Si fa fatica a rinunciare all’attivismo –
tante volte l’attivismo può essere una fuga –, perché quando si smette di affaccendarsi non viene
subito nel cuore la pace, ma la desolazione; e pur di non entrare in desolazione, si è disposti a non
fermarsi mai. È una distrazione il lavoro, per non entrare in desolazione. Ma la desolazione è un po’ il
punto di incontro con Dio. È proprio accettando la desolazione che viene dal silenzio, dal digiuno di
attività e di parole, dal coraggio di esaminarci con sincerità, proprio lì, che tutto assume una luce e
una pace che non poggiano più sulle nostre forze e sulle nostre capacità.  Si tratta  di imparare a
lasciare che il Signore continui a realizzare la sua opera in ciascuno e poti tutto ciò che è infecondo,
sterile e che distorce la chiamata. Perseverare nella preghiera significa non solo rimanere fedeli a una
pratica: significa non scappare quando proprio la preghiera ci conduce nel deserto. La via del deserto
è la via che conduce all’intimità con Dio, a patto però di non fuggire, di non trovare modi per evadere
da questo incontro. Nel deserto “parlerò al suo cuore”, dice il Signore al suo popolo per bocca del
profeta Osea (cfr 2,16). Questa è una cosa che il sacerdote deve domandarsi: se è capace di lasciarsi
portare nel deserto. Le guide spirituali, quelle che accompagnano i sacerdoti, devono capire, aiutarli e
fare questa domanda: sei capace di lasciarti andare nel deserto? O vai subito all’oasi della televisione
o di qualche altra cosa?

La vicinanza con Dio permette al sacerdote di prendere contatto con il dolore che c’è nel nostro
cuore e che, se accolto, ci disarma fino al punto di rendere possibile un incontro. La preghiera che,
come fuoco, anima la vita sacerdotale è il grido di un cuore affranto e umiliato, che – ci dice la Parola
– il Signore non disprezza (cfr Sal 50,19). «Gridano e il Signore li ascolta, / li libera da tutte le loro
angosce. / Il Signore è vicino a chi ha il cuore spezzato, / egli salva gli spiriti affranti» (Sal 34,18-19).

Un sacerdote deve avere un cuore abbastanza “allargato” da fare spazio al dolore del popolo che
gli è affidato e, nello stesso tempo, come sentinella annunciare l’aurora della Grazia di Dio che si



5

manifesta proprio in quel dolore. Abbracciare, accettare e presentare la propria miseria nella vicinanza
al Signore sarà la migliore scuola per poter, piano piano, fare spazio a tutta la miseria e al dolore che
incontrerà quotidianamente nel suo ministero, fino al punto di diventare egli stesso come il cuore di
Cristo.  E ciò preparerà il  sacerdote anche per  un’altra  vicinanza:  quella  al  Popolo di Dio.  Nella
vicinanza a Dio il sacerdote rafforza la vicinanza al suo popolo; e viceversa, nella vicinanza al suo
popolo vive anche la vicinanza al suo Signore. E questa vicinanza con Dio – a me attira l’attenzione –
è il primo compito dei vescovi, perché quando gli Apostoli “inventano” i diaconi, poi Pietro spiega la
funzione e dice così: “E a noi – ai vescovi - la preghiera e l’annuncio della Parola” (cfr At 6,4). Cioè il
primo compito del vescovo è pregare; e questo deve prenderlo anche il sacerdote: pregare.

«Lui deve crescere; io, invece, diminuire» (Gv 3,30), diceva Giovanni Battista. L’intimità con
Dio rende possibile tutto questo, perché nella preghiera si fa esperienza di essere grandi ai suoi occhi,
e allora non è più un problema per i sacerdoti vicini al Signore diventare piccoli agli occhi del mondo.
E lì, in quella vicinanza, non fa più paura conformarsi a Gesù Crocifisso, come ci viene chiesto nel
rito dell’ordinazione sacerdotale, che è molto bello ma lo dimentichiamo spesso.

Passiamo alla seconda vicinanza, che sarà più breve della prima.

Vicinanza al vescovo

Questa  seconda vicinanza  per  molto  tempo è stata  letta  solo  in  maniera  unilaterale.  Come
Chiesa troppo spesso,  e anche oggi,  abbiamo dato dell’obbedienza un’interpretazione lontana dal
sentire del Vangelo. L’obbedienza non è un attributo disciplinare ma la caratteristica più forte dei
legami che ci uniscono in comunione. Obbedire, in questo caso al vescovo, significa imparare ad
ascoltare e ricordarsi che nessuno può dirsi detentore della volontà di Dio, e che essa va compresa
solo attraverso il discernimento. L’obbedienza quindi è l’ascolto della volontà di Dio che si discerne
proprio in un legame. Tale atteggiamento di ascolto permette di maturare l’idea che nessuno è il
principio  e  il  fondamento  della  vita,  ma ognuno deve necessariamente  confrontarsi  con gli  altri.
Questa logica delle vicinanze – in questo caso con il vescovo, ma vale anche per le altre – consente di
rompere ogni tentazione di chiusura,  di  autogiustificazione e di fare una vita “da scapolo”,  o da
“scapolone”.  Quando i preti si chiudono, si chiudono…, finiscono “scapoloni” con tutte le manie
degli “scapoloni”, e questo non è bello. Questa vicinanza invita, al contrario, a fare appello ad altre
istanze per trovare la via che conduce alla verità e alla vita.

Il vescovo non è un sorvegliante di scuola, non è un vigilatore, è un padre, e dovrebbe dare
questa  vicinanza.  Il  vescovo deve cercare di comportarsi  così perché altrimenti  allontana  i  preti,
oppure avvicina solo quelli ambiziosi. Il vescovo, chiunque egli sia, rimane per ogni presbitero e per
ogni  Chiesa  particolare  un  legame  che  aiuta  a  discernere  la  volontà  di  Dio.  Ma non dobbiamo
dimenticare che il vescovo stesso può essere strumento di questo discernimento solo se anch’egli si
mette in ascolto della realtà dei suoi presbiteri e del popolo santo di Dio che gli è affidato. Scrivevo
nella Evangelii gaudium: «Abbiamo bisogno di esercitarci nell’arte di ascoltare, che è più che sentire.
La  prima  cosa,  nella  comunicazione  con  l’altro,  è  la  capacità  del  cuore  che  rende  possibile  la
prossimità, senza la quale non esiste un vero incontro spirituale. L’ascolto ci aiuta a individuare il
gesto e la parola opportuna che ci smuove dalla tranquilla condizione di spettatori. Solo a partire da
questo ascolto rispettoso e capace di compatire si possono trovare le vie per una crescita,  si può
risvegliare  il  desiderio  dell’ideale  cristiano,  l’ansia  di  rispondere  pienamente  all’amore  di  Dio  e
l’anelito di sviluppare il meglio di quanto Dio ha seminato nella propria vita» (n. 171).

Non a caso il male,  per distruggere la fecondità dell’azione della Chiesa, cerca di minare i
legami che ci costituiscono. Difendere i legami del sacerdote con la Chiesa particolare, con l’istituto a
cui appartiene e con il vescovo rende la vita sacerdotale affidabile. Difendere i legami. L’obbedienza
è  la  scelta  fondamentale  di  accogliere  chi  è  posto  davanti  a  noi  come  segno  concreto  di  quel
sacramento  universale  di  salvezza  che è  la  Chiesa.  Obbedienza  che può essere anche confronto,
ascolto e, in alcuni casi, tensione, ma non si rompe. Questo richiede necessariamente che i sacerdoti
preghino per  i  vescovi  e  sappiano esprimere  il  proprio  parere  con rispetto,  coraggio  e  sincerità.



6

Richiede ugualmente ai vescovi umiltà, capacità di ascolto, di autocritica e di lasciarsi aiutare. Se
difenderemo questo legame procederemo sicuri nel nostro cammino.

E credo che questo, per quanto riguarda la vicinanza ai vescovi, è sufficiente.

Vicinanza tra presbiteri

È la terza vicinanza. Vicinanza a Dio, vicinanza ai vescovi, vicinanza ai presbiteri. È proprio a
partire dalla comunione con il vescovo che si apre la terza vicinanza, che è quella della fraternità.
Gesù si manifesta lì dove ci sono dei fratelli disposti ad amarsi: «Dove sono due o tre riuniti nel mio
nome, lì sono io in mezzo a loro» (Mt 18,20). Anche la fraternità come l’obbedienza non può essere
un’imposizione morale esterna a noi. Fraternità è scegliere deliberatamente di cercare di essere santi
con gli altri e non in 

solitudine, santi con gli altri. Un proverbio africano, che conoscete bene, dice: “Se vuoi andare
veloce, vai da solo; se vuoi andare lontano, vai con gli altri”. A volte sembra che la Chiesa sia lenta –
ed è vero –, ma mi piace pensare che sia la lentezza di chi ha deciso di camminare in fraternità. Anche
accompagnando gli ultimi, ma sempre in fraternità.

Le caratteristiche  della  fraternità  sono quelle  dell’amore.  San Paolo,  nella  Prima Lettera  ai
Corinzi (cap. 13), ci ha lasciato una “mappa” chiara dell’amore e, in un certo senso, ci ha indicato a
cosa dovrebbe tendere la fraternità. Innanzitutto a imparare la pazienza, che è la capacità di sentirci
responsabili degli altri, di portare i loro pesi, di patire in un certo senso con loro. Il contrario della
pazienza è l’indifferenza, la distanza che costruiamo con gli altri per non sentirci coinvolti nella loro
vita. In molti presbitéri, si consuma il dramma della solitudine, del sentirsi soli. Ci si sente non degni
di  pazienza,  di  considerazione.  Anzi,  sembra  che  dall’altro  venga  il  giudizio,  non  il  bene,  non
la benignità. L’altro è incapace di gioire del bene che ci capita nella vita, oppure anch’io ne sono
incapace quando vedo il bene nella vita degli altri. Questa incapacità di gioire del bene altrui, degli
altri, è l’invidia – voglio sottolineare questo –, che tanto tormenta i nostri ambienti e che è una fatica
nella pedagogia dell’amore, non semplicemente un peccato da confessare. Il peccato è l’ultima cosa, è
l’atteggiamento che è invidioso. È tanto presente l’invidia nelle comunità sacerdotali. E la Parola di
Dio ci dice che è l’atteggiamento distruttore: per invidia del diavolo è entrato il peccato nel mondo
(cfr Sap 2,24). È la porta, la porta per la distruzione. E su questo dobbiamo parlare chiaro, nei nostri
presbitéri c’è l’invidia.  Non tutti  sono invidiosi,  no, ma c’è la tentazione dell’invidia a portata di
mano. Stiamo attenti. E dall’invidia viene il chiacchiericcio.

Per sentirci parte della comunità, dell’“essere noi”, non c’è bisogno di indossare maschere che
offrono di noi solo un’immagine vincente. Non abbiamo cioè bisogno di vantarci, né tanto meno
di gonfiarci o,  peggio ancora,  di  assumere  atteggiamenti  violenti, mancando di rispetto a  chi  ci  è
accanto. Ci sono anche forme clericali di bullying. Perché un sacerdote, se ha qualcosa di cui vantarsi,
è la misericordia del Signore; conosce il proprio peccato, la propria miseria e i propri limiti, ma ha
sperimentato che dove è abbondato il peccato ha sovrabbondato l’amore (cfr Rm 5,20); e questa è la
sua  prima  buona notizia.  Un sacerdote  che  ha presente  questo  non è  invidioso,  non può essere
invidioso.

L’amore fraterno non cerca il proprio interesse, non lascia spazio all’ira, al risentimento, come
se il fratello che mi è accanto mi avesse in qualche maniera defraudato di qualcosa. E quando incontro
la miseria dell’altro, sono disposto a non ricordare per sempre il male ricevuto, a non farlo diventare
l’unico criterio di giudizio, fino al punto magari di godere dell’ingiustizia quando riguarda proprio chi
mi ha fatto soffrire. L’amore vero si compiace della verità e considera un peccato grave attentare alla
verità e alla dignità dei fratelli attraverso le calunnie, la maldicenza, il chiacchiericcio. L’origine è
l’invidia. Si arriva a questo, anche alle calunnie, 

per arrivare a un posto… E questo è molto triste. Quando da qui si chiedono informazioni per
fare  vescovo qualcuno,  tante  volte  riceviamo  informazioni  ammalate  di  invidia.  E  questa  è  una
malattia dei nostri presbitéri. Tanti di voi siete formatori nei seminari, tenete conto di questo.



7

Tuttavia, in questo senso non si può permettere che si creda che l’amore fraterno sia un’utopia,
tanto meno un “luogo comune” per suscitare bei sentimenti o parole di circostanza o un discorso
tranquillizzante. No. Tutti sappiamo quanto può essere difficile vivere in comunità o nel presbiterio –
qualche  santo  diceva:  la  vita  comunitaria  è  la  mia  penitenza  –,  quanto  è  difficile  condividere  il
quotidiano  con  coloro  che  abbiamo  voluto  riconoscere  come  fratelli.  L’amore  fraterno,  se  non
vogliamo edulcorarlo,  accomodarlo,  sminuirlo,  è la “grande profezia” che in questa società dello
scarto siamo chiamati a vivere. Mi piace pensare all’amore fraterno come a una palestra dello spirito,
dove giorno per giorno ci  confrontiamo con noi stessi e abbiamo il  termometro della nostra vita
spirituale. Oggi la profezia della fraternità rimane viva e ha bisogno di annunciatori; ha bisogno di
persone che,  consapevoli  dei  propri  limiti  e delle  difficoltà  che si  presentano, si  lascino toccare,
interpellare e smuovere dalle parole del Signore: «Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli: se
avete amore gli uni per gli altri» (Gv 13,35).

L’amore fraterno, per i presbiteri, non resta chiuso in un piccolo gruppo, ma si declina come
carità pastorale (cfr Esort. ap. postsin. Pastores dabo vobis, 23), che spinge a viverlo concretamente
nella missione.  Possiamo dire di amare se impariamo a declinarlo alla maniera che descrive San
Paolo. E solo chi cerca di amare è al sicuro. Chi vive con la sindrome di Caino, nella convinzione di
non poter  amare  perché  sente sempre  di  non essere stato amato,  valorizzato,  tenuto nella  giusta
considerazione, alla fine vive sempre come un ramingo, senza mai sentirsi a casa, e proprio per questo
è più esposto al male: a farsi male e a fare del male.  Per questo l’amore fra i presbiteri ha la funzione
di custodire, di custodirsi mutuamente.

Mi spingo a dire che lì dove funziona la fraternità sacerdotale, la vicinanza fra i preti, ci sono
legami di vera amicizia, lì è anche possibile vivere con più serenità anche la scelta celibataria. Il
celibato  è  un  dono che  la  Chiesa  latina  custodisce,  ma  è un dono che  per  essere  vissuto  come
santificazione necessita di relazioni sane, di rapporti di vera stima e di vero bene che trovano la loro
radice in Cristo. Senza amici e senza preghiera il celibato può diventare un peso insopportabile e una
contro-testimonianza alla bellezza stessa del sacerdozio.

Adesso arriviamo alla quarta vicinanza, l’ultima, la vicinanza al Popolo di Dio, al Santo Popolo
fedele di Dio. Ci farà bene leggere la Lumen gentium, numero 8 e numero 12.

Vicinanza al popolo

Molte volte ho sottolineato come la relazione con il Popolo Santo di Dio è per ciascuno di noi
non un dovere ma una grazia. «L’amore per la gente è una forza spirituale che favorisce l’incontro in
pienezza con Dio» (Evangelii gaudium, 272). Ecco perché il posto di ogni sacerdote è in mezzo alla
gente, in un rapporto di vicinanza con il popolo.

Ho  sottolineato  nella Evangelii  gaudium che  «per  essere  evangelizzatori  occorre  anche
sviluppare il gusto spirituale di rimanere vicini alla vita della gente, fino al punto di scoprire che ciò
diventa fonte di una gioia superiore. La missione è una passione per Gesù ma, al tempo stesso, è una
passione per il suo popolo. Quando sostiamo davanti a Gesù crocifisso, riconosciamo tutto il suo
amore  che  ci  dà  dignità  e  ci  sostiene,  però,  in  quello  stesso  momento,  se  non  siamo  ciechi,
incominciamo a percepire che quello sguardo di Gesù si allarga e si rivolge pieno di affetto e di ardore
verso tutto il suo popolo fedele. Così riscopriamo che Lui vuole servirsi di noi per arrivare sempre più
vicino al suo popolo amato. Gesù vuole servirsi dei sacerdoti per arrivare più vicino al Santo Popolo
fedele di Dio. Ci prende in mezzo al popolo e ci invia al popolo, in modo che la nostra identità non si
comprende  senza  questa  appartenenza»  (n. 268).  L’identità  sacerdotale  non  si  può  capire  senza
l’appartenenza al Santo Popolo fedele di Dio.

Sono certo che, per comprendere nuovamente l’identità del sacerdozio, oggi è importante vivere
in stretto rapporto con la vita reale della gente, accanto ad essa, senza nessuna via di fuga. «A volte
sentiamo la tentazione di essere cristiani mantenendo una prudente distanza dalle piaghe del Signore.
Ma Gesù vuole che tocchiamo la miseria umana, che tocchiamo la carne sofferente degli altri. Aspetta
che  rinunciamo  a  cercare  quei  ripari  personali  o  comunitari  che  ci  permettono  di  mantenerci  a
distanza  dal  nodo del  dramma umano,  affinché  accettiamo veramente  di  entrare  in  contatto  con



8

l’esistenza concreta degli altri e conosciamo la forza della tenerezza. Quando lo facciamo, la vita si
complica sempre meravigliosamente e viviamo l’intensa esperienza di essere popolo, l’esperienza di
appartenere a un popolo» (ibid., 270). E il popolo non è una categoria logica, no, è una categoria
mitica; per capirlo dobbiamo avvicinarsi come ci si avvicina a una categoria mitica.

Vicinanza al Popolo di Dio. Una vicinanza che, arricchita con le “altre vicinanze”, le altre tre,
invita – e in una certa misura lo esige – di portare avanti lo stile del Signore, che è stile di vicinanza,
di compassione e di tenerezza, perché capace di camminare non come un giudice ma come il Buon
Samaritano, che riconosce le ferite del suo popolo, la sofferenza vissuta in silenzio, l’abnegazione e i
sacrifici  di tanti padri e madri per mandare avanti  le loro famiglie,  e anche le conseguenze della
violenza,  della corruzione e dell’indifferenza,  che al suo passaggio cerca di mettere a tacere ogni
speranza. Vicinanza che permette di ungere le ferite e proclamare un anno di grazia del Signore
(cfr Is 61,2). È decisivo ricordare che il Popolo di Dio spera di trovare pastori con lo stile di Gesù, e
non “chierici di stato” – ricordiamo quell’epoca in Francia: c’era il curato d’Ars, il curato, ma c’era
“monsieur l’abbé”, 

chierici di Stato –. Anche oggi, il popolo ci chiede pastori del popolo e non chierici di Stato o
“professionisti del sacro”; pastori che sappiano di compassione, di opportunità; uomini coraggiosi,
capaci  di  fermarsi  davanti  a  chi  è  ferito  e  di  tendere  la  mano;  uomini  contemplativi  che,  nella
vicinanza  al  loro  popolo,  possano  annunciare  sulle  piaghe  del  mondo  la  forza  operante  della
Risurrezione.

Una delle caratteristiche cruciali della nostra società di “reti” è che abbonda il sentimento di
orfanezza,  questo  è  un  fenomeno  attuale.  Connessi  a  tutto  e  a  tutti,  ci  manca  l’esperienza
dell’appartenenza, che è molto più di una connessione. Con la vicinanza del pastore si può convocare
la comunità e favorire la crescita del senso di appartenenza; apparteniamo al Santo Popolo fedele di
Dio, che è chiamato a essere segno dell’irruzione del Regno di Dio nell’oggi della storia. Se il pastore
si smarrisce,  se il pastore si allontana,  anche le pecore si disperderanno e saranno alla portata di
qualsiasi lupo.

Tale appartenenza, a sua volta, fornirà l’antidoto contro una deformazione della vocazione che
nasce precisamente dal dimenticare che la vita sacerdotale si deve ad altri – al Signore e alle persone
da Lui affidate –. Questa dimenticanza sta alla base del clericalismo – di cui ha parlato il Cardinale
Ouellet – e delle sue conseguenze. Il clericalismo è una perversione, e anche uno dei suoi segni, la
rigidità,  è  un’altra  perversione.  Il  clericalismo  è  una  perversione  perché  si  costituisce  sulle
“lontananze”. È curioso: non sulle vicinanze, il contrario. Quando penso al clericalismo, penso anche
alla clericalizzazione del laicato: quella promozione di una piccola élite che, intorno al prete, finisce
anche per snaturare la propria missione fondamentale (cfr Gaudium et spes, 44), quella del laico.
Tanti laici clericalizzati, tanti: “Io sono di quell’associazione, siamo lì in parrocchia, siamo…”. Gli
“eletti”, laici clericalizzati, è una bella tentazione. Ricordiamo che «la missione al cuore del popolo
non è una parte della mia vita, o un ornamento che mi posso togliere, non è un’appendice, o un
momento tra i tanti dell’esistenza. È qualcosa che non posso sradicare dal mio essere sacerdotale se
non voglio distruggermi. Io sono una missione su questa terra, e per questo mi trovo in questo mondo.
Bisogna  riconoscere  sé  stessi  come  marcati  a  fuoco  da  tale  missione  di  illuminare,  benedire,
vivificare, sollevare, guarire, liberare» (Evangelii gaudium, 273).

Mi piacerebbe mettere in relazione questa vicinanza al Popolo di Dio con la vicinanza a Dio,
poiché la preghiera del pastore si nutre e si incarna nel cuore del Popolo di Dio. Quando prega, il
pastore porta i segni delle ferite e delle gioie della sua gente, che presenta in silenzio al Signore
affinché le unga con il dono dello Spirito Santo. È la speranza del pastore che ha fiducia e lotta perché
il Signore benedica il suo popolo.

Seguendo l’insegnamento di Sant’Ignazio che «non il molto sapere sazia e soddisfa l’anima, ma
il  sentire  e gustare le cose internamente»  (Esercizi  spirituali,  Annotazioni,  2,  4),  ai  vescovi  e ai
sacerdoti farà bene domandarsi  “come vanno le mie vicinanze”,  come sto vivendo queste quattro
dimensioni che configurano il mio essere sacerdotale in modo trasversale e mi permettono di gestire



9

le tensioni e gli squilibri con cui ogni giorno abbiamo a che fare. Queste quattro vicinanze sono una
buona scuola per “giocare in campo aperto”, dove il sacerdote è chiamato, senza paure, senza rigidità,
senza ridurre o impoverire la missione. Un cuore sacerdotale sa di vicinanza perché il primo che ha
voluto essere vicino è stato il Signore. Possa Egli visitare i suoi sacerdoti nella preghiera, nel vescovo,
nei fratelli presbiteri e nel suo popolo. Scompagini la routine e disturbi un po’, susciti l’inquietudine –
come al tempo del primo amore –, metta in moto tutte le capacità affinché la nostra gente abbia vita e
vita in abbondanza (cfr Gv 10,10). Le vicinanze del Signore non sono un incarico in più: sono un
dono che Lui fa per mantenere viva e feconda la vocazione. La vicinanza con Dio, la vicinanza con il
vescovo, la vicinanza fra noi sacerdoti e la vicinanza con il Santo Popolo fedele di Dio.

Davanti alla tentazione di chiuderci in discorsi e discussioni interminabili  sulla teologia del
sacerdozio o su teorie di ciò che dovrebbe essere, il Signore guarda con tenerezza e compassione e
offre ai  sacerdoti  le coordinate a partire  dalle quali  riconoscere e mantenere vivo l’ardore per la
missione: vicinanza, che è compassionevole e tenera, vicinanza a Dio, al vescovo, ai fratelli presbiteri
e al popolo che è stato loro affidato. Vicinanza con lo stile di Dio, che è vicino con compassione e
tenerezza.

E grazie a voi per la vostra vicinanza e la vostra pazienza, grazie, grazie tante! Buon lavoro a
tutti  voi. Io vado in biblioteca perché ho tanti  appuntamenti  questa mattina.  Pregate per me e io
pregherò per voi. Buon lavoro!


	Le quattro vicinanze del sacerdote
	PAPA FRANCESCO AI PARTECIPANTI AL SIMPOSIO "PER UNA TEOLOGIA FONDAMENTALE DEL SACERDOZIO" PROMOSSO DALLA CONGREGAZIONE PER I VESCOVI


