
www.comboni2000.org Formazione Permanente 2022

IN PRINCIPIO LA PAROLA
Lettera Pastorale di Carlo Maria Martini (1981)

Una sintesi della Lettera fatta da estratti 

Mi metto a stendere questa lettera pastorale sulla parola di Dio e subito mi trovo come bloccato
nello scrivere.  Sento, quanto più mi addentro nell'argomento, che la parola di Dio è qualcosa che ci
supera da ogni parte, che ci avvolge e che quindi ci sfugge, se tentiamo di afferrarla. Noi siamo nella
parola di Dio, essa ci spiega e ci fa esistere. Come potremmo noi parlarne, farne oggetto della nostra
riflessione, addirittura farla entrare in un progetto pastorale?

E' stata la Parola per prima a rompere il silenzio, a dire il nostro nome, a dare un progetto alla
nostra vita.

E' in questa parola che il nascere e il morire, l'amare e il donarsi, il lavoro e la società hanno un
senso ultimo e una speranza.

E' grazie a questa Parola che io sono qui e tento di esprimermi. "Nella tua luce vediamo la luce"
(Sal 35, 10).

Rivivo qualcosa dell'impressione di Isaia, che sentiva le labbra impure di fronte al mistero del Dio
vivente (Is 6, 5). Vorrei dire come Pietro: "Signore, allontanati da me che sono un peccatore" (Lc 5, 8).
Intuisco che sto per parlare di qualcosa che è come una spada a doppio taglio, che mi penetra dentro fino al
punto di divisione dell'anima e dello spirito, che scruta i sentimenti e i pensieri del mio cuore (cfr. Ebr 4, 12).

Vorrei che tutti coloro che leggono partecipassero al senso di timore, che mi invade in questo
momento, e si mettessero spiritualmente in ginocchio con me per adorare con commozione e gioia il
mistero di un Dio che si rivela e si comunica, che si fa "buona notizia" per noi, Vangelo. E' soltanto in
questo  atteggiamento  di  adorazione  e  di  obbedienza  profonda  alla  Parola  che  sento  di  poter  dire
qualcosa, con la coscienza di balbettare poco e male su un mistero tremendo e affascinante.

Mi accosto a questo mistero anche in atteggiamento di speranza. Il contatto vivo con questa Parola
che, pur dimorando nell'intimo del nostro cuore, ci oltrepassa e ci attrae con sé verso un'immagine sempre
più nuova e più pura di vita umana, produrrà certamente un benefico rinnovamento dei nostri modi di
pensare, di parlare, di comunicare tra noi.

Penso al linguaggio che usiamo noi credenti nella preghiera, nella predicazione, nelle varie forme
di comunicazione della fede: è talora ripetitivo, convenzionale, senza vivacità e senza mordente. Un
incontro più intenso con la parola di Dio potrà ridargli chiarezza e incisività.

[3] Per dare chiarezza visiva a questa impostazione possiamo riferirci all'episodio dei discepoli di
Emmaus. Spiccano in esso tre momenti.

Il momento finale è il riconoscimento del Signore risorto attraverso l'esperienza dello "spezzare
del pane". Tale riconoscimento conduce alla corsa di ritorno verso Gerusalemme per annunciare la bella
notizia  della  risurrezione,  cioè conduce  alla  riaggregazione  alla  comunità  cristiana  e  alla  missione
evangelica (Lc 24, 33-35).

Questo  momento  eucaristico  e  missionario,  però,  è  preceduto  e  preparato  da  un  momento
contemplativo.  I  discepoli  insistono perché il  pellegrino,  ancora ignoto,  ma già amato  attraverso i
presentimenti  del cuore,  resti  con loro "perché si  fa sera" (Lc 24, 29). E'  la prima e forse la  più
commovente preghiera della comunità cristiana dopo la Pasqua. Essa allude alla povertà e alla solitudine
dell'uomo che si fa più evidente nell'oscurità del mondo. Essa chiede che il colloquio di speranza si
prolunghi, che la presenza contemplativa dei discepoli col Signore non si interrompa. Tale presenza sta
"riscaldando il cuore" e lo prepara ai propositi generosi dell'azione (cfr. Lc 24, 32).



www.comboni2000.org Formazione Permanente 2022

A sua volta però questo momento contemplativo scaturisce dall'annuncio della Parola. Quando i
due discepoli parlavano al misterioso viandante della loro speranza circa Gesù di Nazareth, pensavano
certo ad una salvezza misurata dai loro desideri più immediati: "noi speravamo che fosse lui a liberare
Israele" (Lc 24, 21). Se confrontiamo questi loro desideri iniziali con l'accorata preghiera finale che essi
rivolgono al forestiero, rimaniamo stupiti per la trasformazione avvenuta. Che cosa è successo in loro,
perché  arrivassero  a  condividere  i  pensieri  dell'inquietante  sconosciuto  e  riuscissero  finalmente  a
riconoscere il Messia non in un gesto di trionfo, ma nel dono pasquale del suo corpo ("lo riconobbero
allo spezzare del pane", Lc 24, 35)? Il racconto evangelico attribuisce la trasformazione alla spiegazione
delle Sacre Scritture. Gesù introduce i discepoli nel senso misterioso dell'Antico Testamento. La nuova,
definitiva parola di Gesù fa vibrare le antiche parole e mette in luce tutta la loro tensione profetica verso
il  Messia  preparato  non dalle  incerte  attese  umane,  ma dalla  fedeltà  generosa di  Dio.  L'itinerario
dischiuso dalla  parola  di  Gesù incrocia  lo  sconsolato  viaggio  di  ritorno dei  due discepoli  e  lo  fa
diventare un cammino di speranza, un progressivo avvicinamento ai progetti di Dio, un pellegrinaggio
verso la Pasqua, l'Eucaristia, la Chiesa, la missione fino agli estremi confini della terra.

[8] Questi segni di speranza, per poter dare pienamente i loro frutti, richiedono l'umile consapevolezza
delle lacune che accompagnano il nostro incontro con la parola di Dio.

Riferendoci  all'episodio  dei  discepoli  di  Emmaus,  dobbiamo  riconoscere  che  non  sappiamo
accogliere pienamente in noi la forza di conversione, che è propria della Parola. Quante volte possiamo
dire che nell'ascolto e nella meditazione della Parola "ci ardeva il cuore" (Lc 24, 32)? Si può dire che
ogni generazione di credenti registra questo scarto tra le potenzialità presenti nella parola di Dio e la loro
effettiva attuazione in una vita cristiana pienamente disponibile al disegno divino della salvezza.

"Come  ci  sembra  difficile  essere  cristiani!"  diceva  Mons.  Lustiger.  E  continuava:  "Come
sopportare questa distanza schiacciante tra la parola del Vangelo, che ci sembra portare in sé tutta la
speranza del mondo, e questa realtà nella quale ci ritroviamo con un senso di tanta mediocrità"? Il
cammino della Parola nei nostri cuori è lento e faticoso, e questa nostra generazione sente in tante sue
difficoltà lo scarto tra Vangelo e vita.

Un  sintomo  significativo  di  questo  scarto  può  essere  offerto  dalle  sofferenze  della  stessa
predicazione. Tra le molte cose che si potrebbero dire in proposito, accenno a due difficoltà di cui sono
consci per primi i predicatori stessi. E' ancora presente un certo atteggiamento occasionalistico. Il ricorso
ai testi biblici è una occasione per parlare di tante cose, anche importanti e pertinenti, ma che vengono
affrontate secondo l'urgenza e il peso delle circostanze, senza raggiungere quella prospettiva radicalmente
nuova che è dischiusa solo da un accostamento più originale e organico alle Sacre Scritture. La Parola non
viene prima ascoltata per se stessa, per essere capita, assimilata e poi applicata. Essa è invece chiamata
rapidamente in causa per offrire la risposta ai quesiti che noi poniamo a partire dalle nostre mutevoli
situazioni e dalle nostre visioni problematiche della realtà. Questo atteggiamento rischia di eludere la
prerogativa del primato della parola di Dio, per cui essa ci interroga, ci mette in questione e ci offre delle
risposte solo dopo aver messo in crisi e verificato il nostro modo di porre le domande.

Per mettersi in sintonia con questo "primato della Parola" è necessario avvicinarsi ad essa con una
certa umile e disarmata semplicità, congiunta con una maggiore attenzione al tenore del testo biblico, alla
sua struttura, alla sua interiore organicità, così come insegnano le acquisizioni dei recenti studi biblici.

[9] Per quanto riguarda la comunità cristiana,  dobbiamo constatare,  non senza dolore, che la
predicazione ufficiale, anche quando è ben curata, rischia di essere inefficace perché è isolata da altre
forme di comunicazione della fede. 

Purtroppo non è facile oggi che la nostra comune conversazione quotidiana tocchi con semplicità
e serietà i temi relativi alla fede. Si tratta talvolta di un istintivo senso di rispetto di fronte alle realtà
cristiane o di un atteggiamento di riserbo dinanzi ai propri o altrui sentimenti profondi. Ma spesso è
anche questione di pigrizia, di disimpegno, di rispetto umano: ci pare "sconveniente" parlare di Gesù,
del nostro misterioso rapporto con Dio, delle esigenze evangeliche, dei problemi della vita ecclesiale,
perché intuiamo che questo discorso ci  chiede sincerità  e fatica  o contravviene a quella  specie  di
congiura del silenzio, che la mentalità corrente ordisce attorno agli argomenti religiosi e cristiani.



www.comboni2000.org Formazione Permanente 2022

La predicazione ufficiale, allora, priva di un intenso contesto di fede quotidianamente vissuta,
parlata, comunicata, a cui attingere e in cui concretarsi, rischia o di chiudersi in un astratto isolamento o
di tentare raccordi frettolosi e impacciati con la vita concreta.

Anche qui  sarebbe semplicistico imputare  questa situazione  alla  cattiva  volontà dei credenti.
Bisogna tener conto delle condizioni culturali in cui siamo chiamati a testimoniare la nostra fede.

[10] Dobbiamo risalire a queste radici culturali per interpretare gli atteggiamenti della comunità
cristiana verso la parola di Dio. Nella predicazione occasionalistica, che strumentalizza la parola di Dio
entro il quadro di una visione della vita prodotta dai progetti umani, riaffiora l'impazienza attivistica e
orgogliosa della libertà, mentre l'impazienza disfattistica e tragica influenza quel tipo di predicazione
che si affida fideisticamente al testo biblico senza riuscire a collegarlo con i problemi, le ricerche, le
responsabilità della vita quotidiana.

Avviciniamoci, dunque, al mistero della parola di Dio senza la pretesa di un'esposizione organica,
ma  col  semplice  intento  di  richiamare  alcuni  punti  essenziali  più  direttamente  connessi  con  i
comportamenti attuali della comunità cristiana.

[11] Ci possiamo accostare alla parola di Dio, riflettendo, da un lato, sul fatto che essa è parola e
quindi ha a che fare con quell'evento umano, che noi chiamiamo linguaggio; dall'altro lato, che è parola
di Dio e quindi ha una irriducibile originalità nei confronti della parola umana.

E' illuminante l'episodio del centurione romano, che chiede a Gesù la guarigione del servo caduto in
una  malattia  mortale  (Mt  8,  5-13).  Gesù  si  offre  di  andare  in  casa  sua,  ma  l'ufficiale  espone  una
argomentazione ricca di una fede così intensa, che strappa il consenso ammirato di Gesù. Il centurione
prende lo spunto dall'efficacia della parola umana: quando egli ordina qualcosa a un subalterno, la sua parola
di comando produce qualcosa attorno a sé, fa sì che il subalterno vada o venga secondo l'ordine ricevuto.

A maggior ragione la parola di Gesù, nella quale la fede del centurione riconosce presente la potenza
stessa di Dio, saprà operare, anche a distanza, la guarigione miracolosa del servo. Viene qui adombrato il
mistero della parola umana con la sua ricchezza e la sua povertà. Vita speranza, gioia, impegno, operosità,
amore, luce di verità sono misteriosamente depositati nel fragile involucro della parola.

Ma la parola umana è anche povera. Quante volte balbetta impotente dinanzi a misteri che non
riesce a penetrare.  Quante volte non sa comunicare il  senso che essa racchiude.  Quante volte non
raggiunge gli esiti desiderati. Quante volte, anziché rivelare amore di vita, luce di verità, comunione
interpersonale, produce odio, menzogna e discordia.

Nella povertà della parola si rivela la povertà del nostro essere. Noi non siamo totalmente identici
con la vita, la gioia, l'amore, la luce della verità. Questi beni sono presenti in noi, ma sono anche lontani
da noi. Noi li andiamo cercando come beni assenti, spinti da quelle parziali forme di presenza che essi
hanno in noi.

Quando  noi  non  riconosciamo  questa  presenza-assenza  della  vita,  della  verità,  dell'amore  e
pretendiamo di essere noi stessi, in un modo totale ed esaustivo, la vita, la verità, l'amore, inganniamo
noi stessi e le nostre parole producono la morte, la menzogna e la discordia.

Quali imprevedibili forme di comunicazione Dio ha deciso di attuare nel suo amore infinito?
L'imprevedibile è accaduto in Gesù di Nazareth.

[12] Una persona che coltiva onestamente atteggiamenti di rispetto, di obbedienza e di attesa,
quando si imbatte nella vicenda di Gesù di Nazareth e la sente proclamare fino in fondo, viene afferrata
da un senso di sorpresa, che poi diventa segreta inquietudine ed esplode infine in una folgorazione:
quest'uomo è parola di Dio non come tutti gli altri, ma in un modo unico e irripetibile.

"La Parola era presso Dio, la Parola era Dio, la Parola si fece carne e prese ad abitare in mezzo a
noi" (Gv 1, 1.14).

Quello che l'uomo non può né anticipare, né esigere si è misteriosamente compiuto in Gesù per
magnanima decisione divina. Quest'uomo di Nazareth, che è inserito nella vicenda storica dell'umanità e
parla parole umane è, nella misteriosa profondità del suo essere, una cosa sola con Dio.



www.comboni2000.org Formazione Permanente 2022

[13] Il senso profondo dell'essere e della storia di Gesù, come rivelazione definitiva di Dio, ci
viene dischiuso da Gesù stesso attraverso il linguaggio dei suoi comportamenti, delle sue espressioni,
delle sue parole, che, in quanto parole del Figlio unigenito, mandato dal Padre, sono rigorosamente e
propriamente parola di Dio. Ma le parole di Gesù arrivano a noi attraverso e insieme ad altre parole,
suscitate dallo Spirito Santo nel popolo dei credenti.  Da un lato, infatti,  le parole di Gesù, mentre
emergono dal suo essere profondo, affondano le radici nella storia del popolo dell'antica alleanza: Gesù
ha inteso e presentato se stesso come il compimento delle promesse, come il Messia atteso dagli antichi
padri, come l'imprevedibile e insieme fedele attuazione delle parole che Dio stesso aveva deposto nel
cuore del Suo popolo.

Dall'altro lato, le parole di Gesù hanno convocato il nuovo popolo dei credenti, nel quale esse sono
state custodite, meditate, trasmesse secondo modalità stabilite da Gesù e garantite dalla presenza dello Spirito
Santo. La testimonianza profetica del popolo dell'Antico Testamento e la testimonianza apostolica del
popolo del Nuovo Testamento, in quanto parlano di Gesù, sono anch'esse, in senso vero e proprio, parola di
Dio. Questa Parola, dopo tempi variamente lunghi di trasmissione orale, è stata fissata per iscritto in tempi e
con modalità diverse, ma sempre secondo una sapiente disposizione divina, che ha voluto così assicurare alla
Parola ispirata da Dio stesso una forma di più stabile continuità e di più fedele conservazione.

Si è così giunti al canone delle Sacre Scritture dell'Antico e del Nuovo Testamento, nelle quali la
fede della Chiesa si riconosce pienamente espressa, nel senso che riconosce in esse l'autentica parola di
Dio, da cui la fede è continuamente suscitata e alimentata.

[14] Queste brevi riflessioni sulla parola di Dio, che illustrano i suoi diversi significati e aspetti,
unificandoli  e concentrandoli  in Gesù Cristo, ci ammoniscono a non isolare la Bibbia, che la fede
riconosce come parola di Dio in modo privilegiato e normativo, ma a collocarla nel contesto di alcune
relazioni qualificanti.

Anzitutto la Bibbia va collocata nella Chiesa. La Bibbia contiene la Parola che suscita la fede e
convoca la Chiesa; ma, a sua volta, la fede della Chiesa, accogliendo la Parola, le dà risonanza e
consistenza storica, la custodisce gelosamente, la trasmette fedelmente, la interpreta autorevolmente,
attraverso quella varietà di funzioni e ministeri ecclesiali che Gesù stesso ha istituito e che lo Spirito
Santo anima interiormente con i suoi doni. 

[15]  Una  seconda  relazione  che  deve  essere  considerata  è  quella  tra  Bibbia  ed  Eucaristia.
L'Eucaristia è presenza viva e reale di Gesù, del suo mistero, del suo sacrificio, della sua Pasqua. Tutta
la vicenda di Gesù, dall'incarnazione del Figlio preesistente alla dolorosa umiliazione del Crocifisso, alla
glorificazione del Cristo risuscitato e datore dello Spirito, si ripropone a noi nell'Eucaristia, in forza
dell'interiore efficacia del sacrificio pasquale. Anche la parola di Dio, contenuta nella Bibbia, è efficace
in forza della Pasqua: altro non fa che proclamare l'efficacia dell'amore di Dio culminante nella Pasqua.
Quindi la Bibbia è orientata e orienta all'Eucaristia e alle altre celebrazioni sacramentali. Ma, se la
Parola biblica trova il supremo suggello e il radicale fondamento della sua efficacia nell'Eucaristia, a sua
volta l'Eucaristia si fonda in un certo senso nella Bibbia.

La Bibbia,  infatti,  conserva e trasmette  le parole  con cui  Gesù istituì  l'Eucaristia.  La Bibbia
ricorda il comando di Gesù: "Fate questo in memoria di me", a partire dal quale la Chiesa, obbedendo
fedelmente al suo Fondatore, celebra l'Eucaristia.

La Bibbia, ancora, rievoca l'arco complessivo della storia della salvezza, annuncia i gesti mirabili
dell'amore di Dio, ci introduce nei misteri della vita di Gesù e nel mistero del suo essere: in tal modo ci
dà  una  comprensione  distesa,  piena  e  saporosa  dell'amore  di  Dio,  che  nell'Eucaristia  è  come
compendiato e condensato.

La vita concretamente spesa nella carità è lo scopo ultimo dell'Eucaristia. Nel tendere a questo
scopo, l'Eucaristia si avvale anche della parola di Dio, per l'intrinseca relazione che intercorre tra la
Parola e la vita.

[16]  E'  questa  la  terza  relazione,  che  merita  una  sosta  riflessiva:  la  Bibbia  incrocia  la  vita
dell'uomo, secondo un complesso movimento che va dalla vita alla Parola e dalla Parola ritorna alla vita.



www.comboni2000.org Formazione Permanente 2022

Per dare maggiore concretezza a quanto sin qui detto, passiamo ora ad alcune riflessioni circa la
presenza della parola di Dio nelle celebrazioni liturgiche e circa la testimonianza della parola di Dio
nella vita.

[17] La parola di Dio ha squarciato il silenzio dell'universo, ha animato il deserto dell'esistenza, ha
dato un senso e una meta ai nostri passi incerti.

Essa, che al culmine della sua rivelazione si è presentata con il volto amabile di Gesù di Nazareth,
non è dunque un dono superfluo, ma il rimedio offerto dalla misericordia del Padre alla tristezza e alla
paura  che  non  potrebbero  non  provare  e  fiaccare  l'uomo  lasciato  a  se  stesso  nella  vicissitudine
enigmatica e penosa della vita.

Quando la Parola ci raggiunge, l'esilio è vinto, Dio ritorna a camminare sulle nostre strade, la terra
ridiventa  in  qualche modo il  giardino di delizie  dove è  ancora possibile  alla  creatura  intrattenersi
familiarmente con il  suo Creatore:  "Quando leggo la divina Scrittura,  Dio torna a passeggiare nel
Paradiso terrestre" (S. Ambrogio, "Epistola" 49, 3).

C'è tuttavia nella terra del nostro pellegrinaggio, un "luogo" dove la parola salvatrice risuona con
efficacia eccezionale: la sacra liturgia.

La sacra liturgia, perciò, si nutre abbondantemente alla mensa della parola di Dio: prende dalla
Bibbia le sue letture, canta i salmi, si ispira alla Scrittura nel comporre inni, preghiere, esclamazioni e
invocazioni. Nel suo concreto svolgimento manifesta una struttura dialogica che esprime la vita stessa
della Chiesa. 

Nella  sacra  liturgia  appare  con  evidenza  privilegiata  che  il  destinatario  della  Parola  non  è
l'individuo che si isola, ma il popolo dei redenti che si raduna; che la sua voce viva non è l'uomo che la
proclama a se stesso, ma il Magistero della Chiesa che, attraverso la varietà dei ministri, l'annuncia
all'assemblea; che il suo esito naturale non è il compiacimento della dotta speculazione, ma è l'energia
trasformante dei sacramenti e la vita palpitante dello Spirito che inabita i cuori.

Perciò la parola della Scrittura, quando risuona nelle celebrazioni liturgiche, costituisce uno dei
modi della reale, misteriosa, indefettibile immanenza di Cristo tra i suoi, come ci insegna il Concilio
Vaticano II: "Egli è presente nella sua Parola, giacché è lui che parla quando nella Chiesa si legge la
Sacra Scrittura" ("Sacrosanctum Concilium", 7).

Fermiamo la nostra attenzione sull'annuncio e l'ascolto della Parola e sulla Liturgia delle Ore.

[18] La lettura personale e in comune della Scrittura come parola di Dio ("lectio divina") è uno dei
mezzi più efficaci per ogni fedele per disporsi a cogliere i frutti dell'ascolto della Parola nella liturgia e
prolungarne gli effetti.

Essa consiste nella lettura di una pagina biblica tesa a far sì che essa diventi preghiera e trasformi
la vita. Si può attuare secondo due movimenti diversi. Il primo, quello classico, parte dal testo per
arrivare alla trasformazione del cuore e della vita secondo lo schema lettura-meditazione-orazione-
contemplazione. Il secondo parte dai fatti della vita per comprenderne il significato e il messaggio alla
luce della parola di Dio. I suoi momenti possono essere espressi nelle due domande: come si rivela la
presenza di Dio in questo fatto? quale invito il Signore mi rivolge attraverso di esso? Una variante di
questo metodo è il trinomio vedere-giudicare-agire, dove il giudicare significa comprendere il fatto alla
luce della parola di Dio, e l'agire va confrontato con gli imperativi del Vangelo.

Il primo metodo si adatta meglio per la lettura personale, il secondo per un incontro di gruppo
(revisione  di  vita).  Ma i  due  metodi  si  integrano  a  vicenda,  e  si  correggono  nelle  loro  possibili
unilateralità. 

[19] Voglio aggiungere ora alcune osservazioni  sulla  Liturgia  delle  Ore.  In essa il  Dio,  che
ripetutamente ci parla, ascolta la nostra risposta e ci suggerisce la parola stessa con cui rispondere.

Tutta la creazione, che ha il suo capo nel Gesù crocifisso e risorto e il suo corpo in tutti coloro che a lui
sono vitalmente connessi, risponde al suo Creatore ritmando la sua lode e la sua implorazione si direbbe sul
respiro stesso dell'universo, cioè sul fluire del tempo e sulla vicenda perenne e sempre nuova della luce.



www.comboni2000.org Formazione Permanente 2022

Ogni essere,  in qualche modo,  si  congiunge a questa preghiera cosmica che si  eleva a Dio,
soprattutto nei due momenti cardinali del tramonto e del primo mattino.

"Quale uomo dotato di sensibilità non arrossirebbe di concludere la sua giornata senza la recita dei
salmi, dal momento che anche gli uccelli piccolissimi accompagnano il sorgere del giorno e della notte
con un atto di pietà abituale e con un dolce canto?" (S. Ambrogio, "Exameron", V, 12, 36).

"Invitati da tanta grazia data alla Chiesa e da così grandi premi promessi alla pietà, anticipiamo il
sole che sorge, andiamo incontro alla sua aurora, prima che egli dica: Eccomi! Il Sole di giustizia vuol
essere anticipato e aspetta che lo anticipiamo" ("In Psalmum 118", 19, 30).

[20] Nella Liturgia delle Ore la stessa parola di Dio mette sulle nostre labbra il canto di risposta,
proponendoci la recita dei salmi, i quali sono, come tutte le altre pagine della Bibbia, divinamente
ispirati, e insieme sono vera e appassionata preghiera dell'uomo.

E così si avvera in modo significativo quanto dice S. Paolo: "Nemmeno sappiamo che cosa sia
conveniente domandare, ma lo Spirito stesso intercede con insistenza per noi, con gemiti inesprimibili"
(Rm 8, 26). Lo Spirito Santo dunque, "che ha parlato per mezzo dei profeti" ed è l'autore principale dei
salmi, prega con la nostra voce e assicura alla nostra implorazione il gradimento del Padre.

Lo stesso Signore Gesù nella sua vita terrena ha pregato coi salmi, e continua oggi a pregare con
noi. Coi salmi ha pregato la Vergine Maria, coi salmi hanno pregato tutte le generazioni cristiane.

[21] La Parola domanda di inserirsi sempre di nuovo dentro le nostre parole e nella nostra vita.
Essa vuole farsi testimonianza, attraverso alcuni passi progressivi.

Siamo tutti responsabili gli uni per gli altri, tutti umili ascoltatori della Parola e bisognosi di mutua
comunicazione nella fede.

Solo per tale via si arriva a costruire la comunità nella comunione. Nasce la comunità come la
realtà in cui crediamo, testimoniamo la fede e la diffondiamo missionariamente: "La parola del Signore
riecheggia per mezzo vostro" (1 Tess 1, 8); "La nostra lettera siete voi" (2 Cor 3, 2).

Non serve la Parola chi la ripete soltanto meccanicamente.  A partire dalla comunità bisogna
dunque leggere e decifrare la storia con la Parola.

Ciò richiede tempo, pazienza, dialogo. Contro la tendenza a spegnere fermenti di vita, bisogna
con la forza della Parola risuscitare i morti, ridare memoria e speranza. In un'epoca di disperati e senza
senso, di smarriti in un universo che sembra spegnersi, solo la Parola dura in eterno, supera e salva ciò
che muore.

La Parola, che si incarna nella vita, tocca le situazioni difficile del nostro tempo.

Consideriamo alcune realtà concrete.

[22] Dobbiamo renderci conto che purtroppo molta parte della nostra popolazione, specialmente
nei  grandi  agglomerati  urbani,  non ha un rapporto regolare  con la  comunità  cristiana,  con le  sue
celebrazioni, con la sua predicazione e le sue iniziative. Vicino a noi, nelle nostre case, dentro le nostre
stesse famiglie  incontriamo dei "lontani":  si tratta  di  cristiani  che solitamente non hanno del tutto
abbandonato la loro fede, ma non la vivono secondo il normale ritmo della comunità cristiana, per le
cause più diverse. Vorrei notare che le difficoltà richiamate riguardano particolarmente i giovani.

Invece la condizione di lontananza, soprattutto quando non dipende prevalentemente da cause
colpevoli,  come la pigrizia,  l'indifferenza,  la condotta  morale  contraria  al  modello evangelico,  può
conferire alla ricerca di fede un tono di profondo rispetto, una passione per l'autenticità, una maggiore
serietà nel correlare la fede con i problemi del mondo d'oggi. Questi possibili valori, presenti nella fede
dei lontani, non devono indurre a pensare che sia preferibile mantenere la condizione di lontananza. Si
tratta di valori precari, che, per essere veramente e fruttuosamente operanti, richiedono che la lontananza
venga superata in un accostamento critico e coraggioso alla vita della comunità cristiana.

Nell'aiutare fraternamente i lontani occorre riconoscere che spesso la nostra presentazione della fede
cristiana dà per scontate alcune cose. Occorre elaborare una forma di presentazione, che, pur abbracciando



www.comboni2000.org Formazione Permanente 2022

la totalità del messaggio rivelato, tenga conto sia del progressivo avvicinamento che l'ascoltatore deve
compiere, sia della logica interna, secondo cui si dispongono le realtà cristiane.

[23] Dobbiamo,  purtroppo, collocare  la famiglia  tra  gli  ambiti  di  difficile  penetrazione della
Parola di Dio. Alcuni sintomi allarmanti denunciano la crisi profonda di quei valori umani, di cui la
famiglia è portatrice in modo specifico e costitutivo.

[24] L'efficacia della parola di Dio può essere ulteriormente illustrata, mettendola a confronto con
tanti momenti bui e angosciosi della vita personale e sociale. Quando il dolore bussa alle porte della
nostra vita, quando siamo coinvolti nella sofferenza e nel lutto di persone a noi vicine, quando siamo
colpiti da tragedie sociali, tocchiamo con mano l'impotenza delle parole umane. Un istintivo senso di
pudore ci consiglia di stare in silenzio accanto a chi soffre, testimoniando la nostra solidarietà con una
presenza discreta e operosa. Ma l'impotenza colpisce anche la parola di Dio? Non c'è forse nella parola
di Dio una luce di speranza, di cui dovremmo renderci testimoni, senza retorica e affettazione, ma con
umiltà e semplicità? 

Dio, mentre è la fonte dei beni, che sono oggetto dei nostri immediati desideri, è, però, più grande
di questi beni e può prepararci dei beni che superano le nostre attese. Talvolta, invece, i beni da noi
desiderati e programmati ci interessano di più di Dio e dei beni che Egli prepara. Di qui la nostra
diffidenza o addirittura il rifiuto verso Dio, quando non abbiamo quei doni di vita, di salute, di serenità
personale, familiare, sociale, che sono certamente importanti e che vanno umilmente richiesti a Dio, ma
non ponendo l'esaudimento di questi desideri come condizione per credere in Lui.

Nei momenti del dolore la parola di Dio può splendere sulla nostra vita proprio come un richiamo
all'essenziale. Dio ti parla, Dio ti è vicino, Dio è fedele: questo deve bastarti. 

Inoltre la parola di Dio ci mostra che, mentre alcuni beni non ci vengono concessi o ci sono
dolorosamente sottratti,  altri  beni più profondi ci  vengono dischiusi:  il  coraggio,  una più profonda
solidarietà umana, un senso più umile della nostra fragilità, una maggiore vigilanza sui nostri desideri
superficiali, una più fedele dedizione al nostro dovere, di là da facili gratificazioni, ecc.

Infine la parola di Dio accende in noi la speranza in quei beni misteriosi, ma reali e mirabili, che il
Padre va preparando nel mondo nuovo per coloro che, uniti a Gesù Cristo, si sono totalmente affidati al
Suo amore.

[25] Occorre che il primato della Parola sia vissuto. Ora esso non lo è. La nostra vita è lontana dal
potersi dire nutrita e regolata dalla Parola. Ci regoliamo, anche nel bene, sulla base di alcune buone
abitudini, di alcuni principi di buon senso, ci riferiamo a un contesto tradizionale di credenze religiose e
di norme morali ricevute. Facciamo solo di rado l'esperienza di come il Gesù dei Vangeli, conosciuto
attraverso l'ascolto e la meditazione delle pagine bibliche, può divenire davvero "buona notizia" per noi,
adesso, per me in questo momento particolare della mia storia.

La Messa domenicale passa spesso sulle nostre teste senza riempirci il cuore e cambiare la vita. Ci
sembra che la parola di Dio e la cronaca quotidiana costituiscano come due mondi separati. 

[27] Poste queste premesse, passo a segnalare alcune applicazioni concrete che si aggiungono a
quelle già date nei capitoli precedenti circa la evangelizzazione ai lontani, la Parola nella famiglia, le
situazioni dolorose dell'esistenza.

1. E' necessario che la proclamazione delle letture bibliche in ogni Messa sia fatta con proprietà,
con decoro e con una qualche solennità. Non si tratta di una semplice lettura, ma di una proclamazione a
voce alta (anche se non necessariamente con un tono di voce elevato), fatta con una certa lentezza, con
gusto, con le dovute pause, rispettando il senso, la punteggiatura, la correttezza degli accenti. Nessuno
dovrebbe leggere pubblicamente un brano senza averlo prima accostato, rendendosi conto del senso.

Quanta sofferenza provo quando in alcune chiese non riesco a seguire le parole del lettore! Che
cosa capirà in questo caso la gente che ascolta? E come seguirà l'Omelia, se prima non ha inteso il testo
che è stato letto?



www.comboni2000.org Formazione Permanente 2022

2. Occorre per questo avvertire  per tempo i  lettori  e fornirli  di  una adeguata preparazione e
formazione spirituale.

Essi devono essere consapevoli di compiere un gesto che rende presente Cristo, Parola di Dio, in
mezzo ai suoi fedeli.

Essi devono poter rendere ragione in qualche modo del testo che sono chiamati a proclamare.

Inviteremmo noi qualcuno a leggere pubblicamente un canto di Dante o una pagina del Manzoni
senza  verificare  se  hanno  la  cultura  e  la  preparazione  sufficienti  per  capire  ciò  che  leggono  ed
esprimerlo con efficacia?

Ragazzi e ragazze dovrebbero essere chiamati a leggere normalmente non prima della Professione
di Fede.

3. Occorre per questo che nella Catechesi, in particolare nella preparazione alla Cresima e alla
Professione di Fede, si insegnino anche le poche ma indispensabili premesse tecniche per l'uso della
Scrittura e per il suo confronto con il Lezionario.

Si insegni a riconoscere e trovare i singoli libri della Bibbia, cominciando da quelli del Nuovo
Testamento, a verificare le citazioni, a individuare nel loro contesto i brani riportati dalla liturgia, a
cercare i passi paralleli, a fare uso delle note e delle introduzioni.

4. Il Salmo responsoriale, felicemente ripristinato nella Liturgia, sia proposto in modo da risultare
un vero canto o recitativo di meditazione, curando in maniera particolare il ritornello.

5. Si abbia cura di prevedere e attuare brevi pause di silenzio durante la Liturgia della Parola, così
da introdurre opportuni distacchi nel suo svolgimento ed evitare il susseguirsi e l'accumularsi troppo
rapido dei testi, dei gesti e della preghiera.

6. L'Omelia sia preparata sempre con la massima cura. Vi si dedichi durante la settimana un
tempo conveniente, iniziando di preferenza la preparazione all'inizio della settimana.

L'Omelia  deve far sì che la parola  proclamata venga percepita  come annunzio,  come buona
notizia e invito incoraggiante rivolto alla concreta assemblea che ascolta.

[30] Gesù ci ammonisce: "Beati coloro che ascoltano la parola di Dio e la osservano" (Lc 11, 28).
"Sapendo queste cose, sarete beati se le metterete in pratica" (Gv 13, 17). E San Giacomo ci esorta a non
essere "come un ascoltatore smemorato" (Giac 1, 25). Questi passi mi ritornano in mente al termine di
questa lettera. Essi ci invitano ad ascoltare la Parola, a viverla, a custodirla, a praticarla. Non si può certo
pensare  di  esaurire  il  nostro  impegno  in  qualche  gesto  di  immediata  attuazione:  sarebbe  troppo
semplicistico e riduttivo sia nei confronti della ricchezza della Parola, sia in relazione alla complessità
dei bisogni dei nostri fratelli.

Affido questa lettera alla Madre di Gesù. Lei che "ha creduto nell'adempimento delle parole del
Signore" (Lc 1, 45), che ha offerto la sua vita come "serva del Signore" perché tutto si compisse in
conformità alla Parola che le era stata annunciata (cfr. Lc 1, 38), che ha esortato a fare tutto ciò che Gesù
avrebbe detto (cfr. Gv 2, 5) ci insegni a riconoscere nella nostra vita il primato della Parola che sola ci
può dare salvezza.

Lei  che  ha  pregato  con gli  Apostoli  nel  Cenacolo  perché  la  Parola  trasformasse  il  mondo,
interceda per rendere efficace la nostra testimonianza. "Il Signore della pace vi dia egli stesso la pace
sempre e in ogni modo" (2 Tess 3, 16).

Milano, 8 settembre 1981

+ CARLO MARIA Arcivescovo


	IN PRINCIPIO LA PAROLA Lettera Pastorale di Carlo Maria Martini (1981)

