CRISTIANISMO COMO ADVIENTO
¢ESTAMOS SALVADOS?

JOSEPH RATZINGER

La Iglesia celebra esta semana el adviento, y nosotros con ella. Si reflexionamos sobre lo
que aprendimos en nuestra infancia acerca del adviento y su sentido, recordaremos que se nos
dijo que la corona de adviento, con sus luces, es un recuerdo de los miles de afios (quizas miles
de siglos) de la historia de la humanidad antes de Jesucristo. Nos recuerda a todos aquella época
en que una humanidad irredenta esperaba la salvacion. Nos trae a la memoria las tinieblas de una
historia todavia no redimida, en la que las luces de la esperanza solo se encendian lentamente
hasta que, al fin, vino Cristo, luz del mundo, y lo libro de las tinieblas de la condenacion.
Aprendimos también que estos miles de afios antes de Cristo eran un tiempo de condenacion, a
causa del pecado original, mientras que los siglos posteriores al nacimiento del Sefior son «anni
salutis reparatae», afios de la salvacion restablecida. Recordaremos, finalmente, que se nos dijo
que en adviento la Iglesia, ademas de pensar en el pasado, en el periodo de condenacion y de
espera de la humanidad, se fija también en la multitud de los que alin no han sido bautizados, para
los que todavia sigue siendo adviento, porque esperan y viven en las tinieblas de la falta de
salvacion.

Si reflexionamos como hombres de nuestro siglo, y con las experiencias del mismo, sobre
las ideas aprendidas de nifios, veremos que apenas si podemos aceptarlas. La idea de que los afios
posteriores a Cristo, comparados con los precedentes, son de salvacion nos parecera una cruel
ironia si recordamos fechas como 1914, 1918, 1933, 1939, 1945; fechas que indican los periodos
de guerras mundiales, en las que millones de hombres perdieron sus vidas, a menudo en
circunstancias espantosas; fechas que reviven el recuerdo de atrocidades en las que la humanidad
no se vio nunca anteriormente. Una fecha (1933), que nos recuerda el comienzo de un régimen
que alcanzo6 la perfeccion mas cruel en la practica del asesinato en masa; y, finalmente, brota la
memoria de aquel afio en el que la primera bomba atomica explot6é sobre una ciudad habitada,
ocultando en su deslumbrante resplandor una nueva posibilidad de tinieblas para el mundo.

Si pensamos en estas cosas, no nos resultara facil dividir la historia en un periodo de
salvacion y otro de condenacion. Y si, ampliando atin mas nuestra vision, contemplamos la obra
de destruccion y desgracia llevada a cabo, en nuestro siglo y en los anteriores, por los cristianos
(es decir por los que nos llamamos hombres «salvosy), no seremos capaces de dividir los pueblos
en salvados y condenados. Si somos sinceros, no volveremos a construir una teoria que distribuya
la historia y los mapas en zonas de salvacion y zonas de condenacion. Mas bien, nos aparecera
toda la historia como una masa gris, en la que siempre es posible vislumbrar los resplandores de
una bondad que no ha desaparecido por completo, en la que siempre se encuentran en los
hombres anhelos de hacer el bien, pero en la que también siempre se producen fracasos que
conducen a las atrocidades del mal. En esta reflexion queda claro que el adviento no es (como
quiza pudo decirse antiguamente) un santo entretenimiento de la liturgia que, por asi decir, nos
presenta el pasado y nos muestra lo que entonces ocurrid, para que podamos gozar con mayor
alegria y felicidad la salvacion de nuestros dias. Tras las ideas anteriores, tendremos que
reconocer que el adviento no es un puro recuerdo y distraccion sobre el pasado, sino que el
adviento es nuestro presente, nuestra realidad: la Iglesia no juega; nos muestra la realidad de
nuestra existencia cristiana. Con este periodo del afio litirgico despierta nuestras conciencias,
forzandonos a reconocer la falta de salvacion no como un hecho que se dio alguna vez en el
mundo, y que todavia se da en algun sitio, sino como un hecho situado en medio de nosotros y de
la Iglesia.

Me parece que en esto corremos un cierto peligro: querer ocultarnos la realidad. Vivimos,
por asi decir, con los ojos cerrados, porque tememos que nuestra fe no pueda soportar la luz plena



y deslumbradora de los hechos. Nos encerramos en nosotros mismos y procuramos no pensar en
ellos para no derrumbarnos. Pero una fe que se oculta la mitad, o mas, de los hechos, es en el
fondo una forma de negacion de la fe o al menos una forma muy profunda de credulidad
mezquina, que teme que la fe no pueda competir con la realidad. No se atreve a aceptar que ella
es la fuerza que vence al mundo.

Por el contrario, creer verdaderamente significa contemplar la realidad con corazon valiente
y abierto, aunque esto vaya contra la imagen que a veces nos hemos hecho de la fe. Algo tipico
de la existencia cristiana es que nos abrevamos a hablar con Dios desde el abismo de nuestras
tinieblas y tentaciones, igual que Job. Es esencial que no pensemos ofrecer a Dios solamente una
mitad de nuestro ser (la parte buena), reservando el resto por temor a enojarlo. No; precisamente
ante €l podemos y debemos colocar, sin ambages, toda la carga de nuestra existencia. Olvidamos
demasiado que en el libro de Job, transmitido por la sagrada Escritura, Dios proclama, al final,
que Job es justo, aunque le ha dirigido los mas duros reproches; mientras que sus amigos son
falsos oradores, a pesar de haber defendido a Dios, y haber buscado a todo una solucion bonita y
una respuesta.

Comenzar el adviento no significa otra cosa que hablar con Dios igual que Job. Significa
ver con valentia toda la realidad, el peso de nuestra existencia cristiana, y presentarla ante el
rostro justiciero y salvador de Dios, aunque no podamos dar ninguna respuesta —como Job—,
sino que tengamos que dejarsela a Dios, manifestandole qué faltos de palabras nos encontramos
en nuestra oscuridad.

La promesa incumplida

Intentemos, pues, reflexionar ahora en la presencia de Dios sobre esta plena realidad del
adviento, que no es un juego, sino la esencia de nuestra vida cristina. Tomo dos imégenes y
pensamientos de la sagrada Escritura, que muestran patentemente la forma en que nos afectan a
los hombres de hoy los problemas del adviento y la manera de experimentar su realidad; pero no
lo hago para efectuar un andlisis profano, sino intentando entablar un didlogo con Dios.

En el profeta Isaias (c. 11) se encuentra la vision del tiempo mesianico, cuando haya
llegado el retono de David, el salvador. Sobre este periodo se dice:

Habitara el lobo con el cordero, y el leopardo se acostara con el cabrito, y comeran juntos
el becerro y el ledn, y un nifio pequernio los pastorearad. La vaca pacera con la osa, y las crias de
ambas se echaran juntas, y el leon, como el buey, comerda paja. El nifio de pecho jugard junto al
agujero del aspid, y el recién destetado meterd la mano en la caverna del basilisco. No habra ya
mas dario ni destruccion en todo mi monte santo, porque estara llena la tierra del conocimiento
del Serior, como llenan las aguas el mar (Is 11, 6-9).

Se describe la época del mesias como un nuevo paraiso. Es verdad que muchas de estas
cosas son simple imagen. Pues el que los osos y corderos, los leones y las vacas vivan
tranquilamente juntos es, naturalmente, una vision imaginaria que desea expresar algo mas
profundo. No esperamos que se produzca esto en nuestro mundo. Pero el texto cala mucho mas
hondo; esta imagen habla de la paz, que sera la senal de los hombres salvados. Dice que los
hombres redimidos son hombres de paz; que no actiian ya con malicia, malvadamente, porque la
tierra esta llena del conocimiento de Dios, que la cubre como un mar. Los hombres salvos —dice
el texto— viven de la cercania y de la realidad de Dios, de forma que son plenamente pacificos.

Pero, ;qué ha sucedido de esta vision en la Iglesia, entre nosotros que nos llamamos
«salvados»? Todos sabemos que no se ha cumplido, que el mundo ha sido, y sigue siendo mas
que nunca, un mundo de lucha, de inquietud, un mundo que vive de la guerra de unos contra
otros, un mundo marcado con la ley de la maldad, de la enemistad y del egoismo; un mundo que
no esta cubierto por el conocimiento de Dios —como la tierra por las aguas—, sino que vive
alejado de ¢l, en medio de tinieblas.



Esto nos conduce a un segundo pensamiento, que se impone cuando leemos la profecia de
la nueva alianza en Jeremias:

Esta sera la alianza que yo haré con la casa de Israel en aquellos dias, palabra de Yavé.
Yo pondré mi ley en ellos y la escribiré en su corazon... (Jer 31, 33). E Isaias dice lo mismo con
mas claridad: Todos tus hijos seran adoctrinados por Yavé (Is 54, 13).

En el Nuevo Testamento, el mismo Sefor cita este texto (Jn 6, 45), indicando que en el
tiempo de la nueva alianza ya no es necesario que unos hombres hablen a otros de Dios, porque
todos estan llenos de su presencia. En los Hechos de los apostoles se vuelve a insistir en esta idea;
en el discurso de pentecostés recuerda san Pedro una profecia semejante del profeta Joel, y dice
que ahora se ha cumplido esta palabra:

Sucedera en los ultimos dias, dice Dios, que derramaré mi Espiritu sobre todos los
hombres, y profetizaran vuestros hijos e hijas (Hech 2, 17; Joel 3, 1-5).

Una vez mas hemos de reconocer lo lejos que nos encontramos de un mundo en el que no
es necesario ser instruido sobre Dios, porque ¢l estd presente en nosotros mismos. Se ha afirmado
que nuestro siglo se caracteriza por un fenémeno totalmente nuevo: por la incapacidad del
hombre para relacionarse con Dios. El desarrollo social y espiritual ha provocado la aparicion de
un tipo de hombre que juzga invalidos todos los puntos de partida para conocer a Dios. Sea esto
verdad o no, hemos de conceder que la lejania de Dios, la oscuridad y problematica sobre ¢l, son
hoy maés intensas que nunca; incluso nosotros, que nos esforzamos por ser creyentes, tenemos con
frecuencia la sensacion de que la realidad de Dios se nos ha escapado de las manos. No nos
preguntamos a menudo: ;sigue ¢l sumergido en el inmenso silencio de este mundo? ;No tenemos
a veces la impresion de que, después de mucho reflexionar, sélo nos quedan palabras, mientras la
realidad de Dios se encuentra mas lejana que nunca?

Demos un nuevo paso. Creo que la auténtica tentacion del cristiano de hoy no consiste en el
problema teorico de si Dios existe, o si es trino y uno; tampoco en si Cristo es, simultdneamente,
Dios y hombre. Lo que hoy nos angustia y nos tienta es, mas bien, el hecho de la inoperabilidad
del cristianismo: tras dos mil afios de historia cristiana no vemos que se haya producido una
nueva realidad en el mundo; éste sigue inmerso en los mismos temores, dudas y esperanzas que
antes. También en nuestra existencia individual advertimos la debilidad de la realidad cristiana en
comparacion con todas las otras fuerzas que nos agobian. Y si, después de vivir cristianamente en
medio de todos los esfuerzos y tentaciones, sacamos el resultado final, nos invadird de nuevo el
sentimiento de que la realidad se nos ha escapado, de que la hemos perdido, y s6lo nos queda un
ultimo recurso a la débil lucecilla de nuestra buena voluntad. Entonces, en estos momentos de
desdnimo, cuando recorremos retrospectivamente nuestro camino, brota la pregunta: ;para qué
todo este conjunto del dogma, del culto y de la Iglesia, si al final volvemos a encontrarnos
sumergidos en nuestra propia miseria? Esto nos hace volver al problema del mensaje del Sefor:
(qué es lo que ¢l ha anunciado en realidad, y qué ha traido a los hombres? Recordaremos que,
segun la narracion de san Marcos, todo el mensaje de Cristo se compendia en estas palabras:

Se ha cumplido el tiempo, y el reino de Dios esta cercano: arrepentios y creed en el
evangelio (Mc 1. 15).

«Se ha cumplido el tiempo, el reino de Dios ha llegadoy. Tras estas palabras se encuentra
toda la historia de Israel, ese pequefio pueblo que fue juguete de las potencias mundiales, y que
probo sucesivamente todas las formas de gobierno existentes; hasta que, al fin, al ver que éstas no
le traian la salvacion, se dio cuenta de su fracaso. Aprendié muy bien que, cuando gobiernan los
hombres, las cosas ocurren muy humanamente, es decir con muchas miserias e irresoluciones. En
esta experiencia de una historia llena de desengafio, de servidumbre, de injusticia, Israel anheld
cada vez mas fuertemente un reino que no fuese de los hombres, sino de Dios; un reino de Dios
en el que reinaria el verdadero Sefior del mundo y de la historia. Gobernaria €1, que es la misma
verdad y justicia, para que, por fin, las unicas fuerzas dominantes en el hombre fuesen la
salvacion y el derecho. El Sefior responde a esta espera represada a través de los siglos cuando



dice: ha llegado el tiempo, ha llegado el reino de Dios. No es dificil imaginar la esperanza que
producirian estas palabras. Pero también es muy comprensible nuestro desencanto cuando
contemplamos lo que ha sucedido.

La teologia cristiana, que se encontré pronto con esta discrepancia entre espera y
cumplimiento, hizo del reino de Dios un reino celeste, situado en el mas alla; la salvacion del
hombre la convirtié en salvacion del alma, que también se realiza en el mas alld, después de la
muerte. Pero con esto no da ninguna respuesta. Porque lo grandioso del mensaje consiste en que
el Sefior no habla solamente del més alla y del alma, sino que llama a todo el hombre en su
corporalidad y en cuanto incluido en la historia y la sociedad; lo grandioso consiste en que
promete su reino a unos hombres que viven corporalmente con otros hombres. Cuanto mas bello
es este conocimiento redescubierto por la investigacion biblica en nuestro siglo (que Cristo no
solo miraba al mas alld, sino que se referia al hombre concreto), tanto mayor puede ser nuestro
desengafio y desanimo cuando contemplamos la historia real que no es verdaderamente un reino
de Dios.

Podemos ampliar estas ideas si nos fijamos en el mensaje moral de Jesus, en esas palabras
del sermén del monte, que contraponen a la casuistica de los fariseos un simple llamamiento al
bien:

Habéis oido que se dijo a los antiguos: no mataras, el que matare serd reo de juicio. Pero
yo os digo que todo el que se irrita contra su hermano serd reo de juicio, el que le dijere «tontoy
serad reo ante el sanedrin y el que le dijere «locoy serd reo de la gehenna del fuego (Mt 5, 21 s).

Cuando escuchamos estas palabras nos encanta la sencillez con que se destruyen las
distinciones morales de la casuistica, con que se prescinde de una teologia moral que pretende
capacitar al hombre para engafiar a Dios con artimafas y procurarse la salvacion. Nos entusiasma
la sencillez con que no exige un precepto particular sino un «si» incondicionado al bien. Pero
cuando reflexionamos mas de cerca sobre las palabras «el que dice a su hermano "tonto" sera reo
del infierno», nos resulta un juicio terrible, y la casuistica de los fariseos casi llega a parecernos
una forma de compasion, ya que al menos intenta conciliar el precepto con la debilidad humana.

Podemos atin reflexionar sobre lo que dijo Cristo a los dignatarios del Antiguo Testamento
y a sus discipulos: como exigioé que ya no hubiese mas titulos, ya que todos son hermanos al vivir
del mismo Padre (Mt 23, 1-12). Con qué frecuencia hemos conciliado estas palabras, en la teoria
y en la practica, con las realidades que experimentamos en la Iglesia, con todos los rangos y
distintivos, con todo el fausto cortesano! Pero hay cosas mas profundas que estos problemas
externos que, si bien no debemos infravalorar, tampoco debemos exagerar. Nos vemos forzados a
preguntar: ;no se ha desmoronado el ministerio neotestamentario en su misma esencia? San
Agustin tuvo que decir a sus fieles que las duras palabras del Sefior contra los servidores del
Antiguo Testamento servian también para los servidores de la Iglesia:

En la catedra de Moisés se han sentado los escribas y los fariseos. Haced, pues, y guardad
lo que os digan, pero no los imitéis en las obras, porque ellos dicen y no hacen. Atan pesadas

cargas sobre las espaldas de los hombres, pero ellos ni con un dedo hacen por moverlas (Mt 23,
24).

¢ Estamos salvados?

Pasemos ahora de la Escritura a la teologia y veamos como ha explicado la salvacion.
Advertimos que ha seguido dos caminos, el de la teologia occidental y el de la oriental. La
teologia occidental ha construido un sistema propio; dice que Dios fue infinitamente injuriado por
el pecado, de forma que era necesaria una reparacion infinita. Esta reparacion infinita, que no
podia ofrecerla ningiin hombre, la llevo a cabo Cristo, el Hombre-Dios. El individuo particular
recibe este beneficio a través de la fe y del bautismo, de manera que se le perdona la culpa
general e indeleble que precede a cualquier otro pecado particular. Pero en este nuevo ambito en
que se encuentra debe andar con mucho cuidado. Cuando entra en la arena de la vida cristiana



tiene la impresion de no haber sido salvado, como si en este sistema de gracia se hubiese quedado
en un lugar inaccesible, teniendo el hombre que actuar y merecer sin su auxilio. De este modo, el
sistema salva realmente la idea de la redencion, pero €sta no actiia en la vida sino que permanece
en algun sitio oculto, en un ambito inabarcable de injuria y bondad infinitas, mientras nuestra
existencia se desarrolla en las mismas tentaciones y dificultades, como si toda esta construccion
no existiese.

La teologia oriental ha explicado la salvaciéon como una victoria conseguida por Cristo
sobre el pecado, la muerte y el demonio. Estas potencias han sido vencidas por el Sefior de una
vez para siempre, y asi el mundo esta salvado Pero insistamos: cuando contemplamos la realidad
de nuestras vidas, ;quién se atreve a afirmar que estas fuerzas del pecado han sido derrotadas?
Por nuestra propia existencia, llena de tentaciones, sabemos muy bien el poder inmenso que
conservan. Y, ;jquién puede decir seriamente que la muerte ha sido vencida? Quizas nos
enfrentamos aqui con el aspecto mas humano de la no-salvacion del hombre: en todas nuestras
enfermedades, debilidades, soledades y necesidades seguimos sometidos al poder de la muerte y
de su incesante presencia.

El Dios oculto

Es adviento. Y cuando reflexionamos en todas estas cosas que teniamos que decir —como
Job hablando con Dios— experimentamos con plena evidencia que realmente todavia hoy sigue
siendo adviento para nosotros. Pienso que debemos aceptar esto con sencillez. El adviento es una
realidad incluso para la Iglesia. Dios no ha dividido la historia en una mitad luminosa y otra
oscura. No ha dividido a los hombres en «salvados» y «condenados». So6lo existe una unica e
indivisible historia, caracterizada en su totalidad por la debilidad y miseria del hombre, y situada
bajo el compasivo amor de Dios, que la abraza y acoge completamente (1).

Nuestro siglo nos obliga a conocer la realidad del adviento de forma totalmente nueva: la
realidad de que hubo un adviento, pero que todavia hoy sigue habiéndolo. La realidad de que so6lo
existe una humanidad ante Dios. Que toda ella se encuentra en tinieblas, pero también que esta
iluminada por la luz de Dios. Y si es verdad que existio y existe un adviento, esto significa que
Dios no fue puro pasado para ningun periodo precedente de la historia. Al contrario, Dios es
origen para todos nosotros, ya que venimos de él; pero es también el futuro hacia el que
caminamos. Lo que significa que no podemos encontrar a Dios mas que saliéndole al encuentro
cuando se acerca a nosotros esperando y exigiendo que nos pongamos en marcha. S6lo podemos
encontrar a Dios en este éxodo, en este salir de la comodidad presente para correr hacia el oculto
resplandor del Dios que se aproxima.

La imagen de Moisés, subiendo al monte y entrando en la nube para encontrar a Dios, es
valida para todos los tiempos. Dios sélo puede ser encontrado —incluso en la Iglesia— si
subimos al monte y entramos en la nube del enigma de Dios, oculto en este mundo. Los pastores
de Belén, al comienzo de la historia neotestamentaria, ensefian lo mismo de otra forma. Se les
dice: «Esto tendréis por senial: encontraréis al nifio envuelto en panales y reclinado en un
pesebrey (Lc 2,12). Con otras palabras: la sefial para los pastores es que no encontraran ninguna
sefal, sino sdlo a Dios hecho nifio; y, a pesar de este ocultamiento, deben creer en la cercania de
Dios. La sefial exige de ellos que aprendan a descubrir a Dios en la incognita de su ocultamiento.
La sefal exige de ellos que reconozcan que no es posible encontrar a Dios en las realidades
perceptibles de este mundo, sino solo saltando por encima de ellas.

Ciertamente, Dios ha puesto una sefial en la grandeza y fuerza del universo, tras el que
rastreamos algo de su poder creador. Pero la auténtica sefal, la que ¢l ha elegido, es el
ocultamiento, comenzando por el pequefio pueblo de Israel y pasando a través del nifio de Belén
hasta morir en cruz pronunciando las palabras: «Dios mio, Dios mio, ;jpor qué me has
abandonado?» (Mt 27, 46). Esta sefial nos indica que las realidades de la verdad y del amor, las
auténticas realidades de Dios, no son adquiribles en el mundo cuantitativo, sino que s6lo pueden
ser halladas cuando, pasando sobre éste, nos introducimos en un orden nuevo (2). Pascal ha



expresado esta idea en su grandiosa teoria de los tres drdenes. Segun €I, existe en primer lugar el
orden de la cantidad, poderosa e inconmensurable: el objeto inagotable de las ciencias naturales.
El orden del espiritu —el segundo gran dmbito de la realidad— aparece, desde el punto de vista
de lo cuantitativo, como la pura nada, pues no abarca un espacio que se pueda medir. Y, a pesar
de todo, un solo espiritu (Pascal cita como ejemplo el espiritu matematico de Arquimedes), un
solo espiritu, deciamos, es mas grande que todo el orden del mundo cuantitativo, porque este
espiritu, que no tiene peso, ni longitud, ni anchura, puede medir todo el cosmos. Mas por encima
de ¢l se encuentra el orden del amor. También éste, desde el punto de vista del «espirituy, de la
inteligencia cientifica, como Arquimedes, es pura nada, pues le falta la comprobacion cientifica y
no aporta nada a este ambito. Y, sin embargo, un Unico impulso del amor es infinitamente mas
grande que todo el orden del espiritu, porque representa la verdadera fuerza creadora,
vivificadora y salvadora (3). A esta nada de la verdad y del amor, que no obstante es en realidad
el verdadero uno y todo, nos conduciré el enigma de Dios, ya que €l estd oculto en este mundo y
solo puede ser encontrado en el ocultamiento. Es adviento. Todas nuestras respuestas son
parciales. Lo primero que debemos aceptar es esta realidad continua del adviento. Si lo hacemos,
empezaremos a conocer que la frontera entre «antes de Cristo» y «después de Cristo» no esta
marcada en la historia ni en los mapas, sino que so6lo atraviesa nuestro propio corazén. En la
medida en que vivamos del egoismo, cerrados en nosotros mismos, seremos de «antes de Cristoy.
Pero roguemos al Sefor en este periodo de adviento que nos conceda no ser ni de «antes de
Cristo» ni de «después de él», sino el vivir realmente con Cristo y en Cristo: con él, que es el
mismo ayer, hoy, y por los siglos (Heb 13, 8).

SER CRISTIANO. SIGUEME. SALAMANCA,1967. pags. 13-28

1. En mi tesis de oposicion a catedra, Die Geschichtstheologie des heiligen Bonaventura. Miinchen-
Ziirich 1959, he intentado demostrar que ésta era la persuasion historico-teologica de los primeros siglos
cristianos. La division de la historia en periodos «antesy y «después de Cristoy, en condenado y salvado,
que nos parecen hoy expresion insustituible de la conciencia historica cristiana, sin la que creemos
imposible comprender el concepto de salvacion y ese eje historico que es el cristianismo es, en realidad,
el resultado del cambio historico del siglo XII., ocasionado por los escritos de Joaquin de Fiore cuya
doctrina de las tres edades fue condenada, pero cuya interpretacion de la venida de Cristo como punto de
periodizacion intrahistorica fue aceptada. El cambio que esto supuso en la interpretacion total del
cristianismo debe considerarse como una de las transformaciones mas significativas en la historia de la
conciencia cristiana. El elaborarla serd uno de los temas mds interesantes de los trabajos teologicos de
nuestra época.

2. Debo al articulo de PH. DESSAUER, Geschdpfe von fremden Welten: Wott und Wahrheit 9
(1954) 569-583, la idea de las dos seriales de Dios~creacion y ocultamiento historico.

3. B. PASCAL, Pensées, ed. Branschvicg 293 s; cl. ROMANO GUARDINI. Chrisiliches
Bewvsstsein. Miinchen 1950, 40-46.

http://www.mercaba.org



	CRISTIANISMO COMO ADVIENTO ¿ESTAMOS SALVADOS?
	La promesa incumplida
	¿Estamos salvados?
	El Dios oculto


