
https://comboni2000.org/ FP Italiano 2021

Formazione Permanente – italiano - 2021

L’ESPERIENZA  SPIRITUALE
André Louf

André Louf (1929-2010) è entrato a vent’anni nell’abbazia trappista di Mont-des-Cats, nelle Fiandre francesi.
Eletto abate durante il concilio Vaticano II, ha contribuito con i suoi scritti e la sua umile sapienza alla riscoperta
degli elementi essenziali della vita cristiana in occidente e al rinnovamento della vita monastica invocato dal concilio.

Lo scopo che ci siamo prefissati, ritrovandoci in questo luogo per condividere le nostre
esperienze e ascoltarci  gli uni gli  altri1,  è di esaminare la vita dello Spirito in noi:  quali
cammini scelga lo Spirito e di quali criteri  disponiamo noi uomini per discernere la sua
presenza e identificare l’esperienza che ne facciamo.

Concorderete con me che si tratta di un compito urgente e importante per la chiesa del
nostro  tempo. Oggi sono infatti  alla  portata delle  nostre mani molti  nuovi criteri  che è
possibile  applicare  all’esperienza  spirituale  –  o  quanto  meno,  criteri  applicabili  a  ogni
esperienza umana –; alludo ai criteri offerti dalla psicologia, dalla sociologia, dallo studio
dei  fenomeni  religiosi,  e  perfino  dall’estetica.  La  grande  tentazione  a  cui  rischiamo  di
soccombere, la grande confusione che ci minaccia a questo riguardo, è quella di ritenerci
pienamente soddisfatti dei tentativi di risposta dati da queste discipline, fino ad erigere al
rango di norme assolute e di criteri adeguati realtà che invece raggiungono a malapena la
superficie della nostra esperienza dello Spirito.

Il tentativo serio da intraprendere dovrebbe consistere, al contrario, nel compiere uno
sforzo incessante per porre a confronto la luce che è in noi in virtù dello Spirito santo, con la
luce che ci è offerta dalla riflessione delle scienze di questo mondo. È uno sforzo necessario,
una sfida da recepire, ed è in questo che risiede il compito specifico dei teologi.

Ai nostri giorni ci pare di notare che i cristiani, e persino i religiosi, diventino sempre
più  insensibili  alle  realtà  squisitamente  spirituali,  e  quindi  incapaci  di  operare  a  loro
riguardo un autentico  discernimento.  Tale  insensibilità  è  in parte  dovuta al  fatto  che il
cristiano, forse senza neppure accorgersene, tende sempre più a porre la propria speranza
nel vero e proprio arsenale di nuovi criteri messi a sua disposizione. Nel complesso, noi
occidentali  non  abbiamo  buoni  strumenti  atti  ad  esprimere  la  nostra  esperienza  dello
Spirito, perfino se si tratta di descriverla a noi stessi, e forse è un bene che ci troviamo solo
agli inizi dei nostri tentativi in tal senso.

Ebbene, ora i tempi sono maturi perché ci svegliamo dal torpore. Dobbiamo acquisire
consapevolezza della realtà dello Spirito santo che opera in noi: quello Spirito che, secondo
le Scritture,  abita veramente in noi,  vive,  geme,  grida e  intercede in noi.  Noi possiamo
contristare lo  Spirito,  possiamo spegnere lo Spirito  nel  nostro intimo con questo o quel
modo di agire. Ma siamo ignari, o pressoché ignari, della sua presenza, perché i nostri cuori
sono avvolti nel sonno. C’è un apoftegma di abba Pambo che per la sua concisione si presta
particolarmente bene ad esprimere ciò che voglio dire: «Acquisisci un cuore, e potrai essere
salvato»2.  «Acquisisci  un  cuore»:  ciò  significa  che  non  disponiamo  ancora  di  quella
sensibilità spirituale, di quella vigilanza del cuore, capace di discernere e comprendere le
cose dello Spirito. Noi dobbiamo renderci conto non solo del fatto che lo Spirito è stato

1  Questa relazione, originata da una conferenza ai superiori maggiori del Belgio, è stata poi adottata come documento
base del secondo Congresso monastico dell’Asia. Il testo è apparso in Cistercian Studies 2 (1975), pp. 127–134.

2  Apoftegmi, Pambo 10; per la serie alfabetica degli Apoftegmi, cf. Vita e detti dei padri del deserto I–II, a cura di L. Mortari,
Città Nuova, Roma 19862.

https://combonianum.org/


https://comboni2000.org/ FP Italiano 2021

effuso  in  noi,  ma  anche  del  suo  continuo  espandersi  nel  nostro  intimo,  perché  egli  è
essenzialmente crescita.

Un seme è stato deposto nei nostri cuori, dunque un principio di vita. È il respiro di
Dio, ma che si effonde in noi, ci pervade, ci cinge d’assedio fino a occuparci interamente:
corpo, cuore e mente, giudicando la nostra fede, i nostri metodi, le nostre tecniche, la nostra
condotta e ogni nostra attività.

Inoltre, noi disponiamo di una serie di sensi interiori che chiedono di essere risvegliati
e sensibilizzati  all’attività dello Spirito  santo,  sensi che si  affinano sempre di  più con il
progredire della nostra esperienza spirituale. «Ora, chi si nutre ancora di latte», dice l’autore
della Lettera agli Ebrei, «non ha esperienza della dottrina della giustizia, perché è ancora un
bambino. Il nutrimento solido invece è per gli uomini maturi, quelli che hanno le facoltà
esercitate a distinguere il buono dal cattivo» (Eb 5,12-14). La parola tradotta con «facoltà» è il
termine greco aistheteria: è la sensibilità interiore, quella profonda connaturalità con le cose
dello Spirito che si esercita in noi (per lo meno nei «maturi»3 affinché possiamo imparare a
discernere il bene dal male. Un po’ più avanti, il medesimo autore parla di quelli «che sono
stati una volta illuminati, che  hanno gustato  il dono celeste, sono diventati partecipi dello
Spirito santo e hanno gustato la buona parola di Dio e le potenze del mondo futuro» (Eb 6,4-
5).

Detto questo,  ora  vorrei  darvi  molto succintamente,  magari  intrattenendomi più a
lungo ove mi parrà necessario, una descrizione di quello che potremmo chiamare il luogo
soggettivo dello Spirito santo, l’organo dello Spirito in noi; quindi accennerò ai luoghi in cui
lo Spirito è presente in modo oggettivo; infine, dirò qualcosa sulle attività dello Spirito.

Il luogo soggettivo dello Spirito
Il nostro organo per accogliere lo Spirito, che è il respiro creatore di Dio, è tutto il nostro

essere, corpo e anima – o, se volete, corpo e cuore –. Vi prego di notare che anche il corpo è
compreso nel processo di accoglienza: esso non scompare nel cammino di spiritualizzazione
del nostro essere, ma semplicemente passa dal suo stato «psichico», come lo chiama Paolo –
il suo stato animale o carnale –, a uno stato spirituale. Sì, i corpi spirituali esistono!

Ogni cosa che ha luogo nel corpo vi avviene mediante lo Spirito. Il rispetto che Paolo
nutre per il corpo, testimoniato dal forte legame che egli intravede tra esso e lo Spirito santo,
è  davvero  notevole.  Il  corpo  è  tempio  dello  Spirito,  ed  è  grazie  allo  Spirito  che  noi
mortifichiamo le nostre membra carnali. Dunque l’ascesi è qualcosa di spirituale, è opera
dello Spirito santo in noi, reca il segno di quest’ultimo. In un certo senso, nell’ascesi  lo
Spirito si apre una via nella carne e s’incarna in essa, mentre la carne aderisce allo Spirito.

Oggi, grazie a Dio, disponiamo di un’ampia gamma sia di tecniche di ascesi interiore
che di ascesi corporale, sia di igiene mentale o spirituale che di igiene corporale. Ebbene, tali
strumenti è possibile porli al servizio della vita dello Spirito in noi alla sola condizione, mi
pare, che lo Spirito intervenga da qualche parte nella tecnica per rilevare la nostra attività
umana e renderla pienamente fruttuosa. Solo Dio, nella forza del suo Spirito, può iniziare e
portare a compimento dentro di noi questa «pasqua», questo «passaggio» alla sfera dello
Spirito. L’ascesi è un segno e un miracolo dello Spirito santo, e se non è tale – se non è
qualcosa che avviene in noi e che tuttavia trascende ciò che potremmo fare umanamente di
noi stessi – allora non è ancora un’ascesi cristiana. In ultima analisi, ogni ascesi del corpo

3  I «maturi» sono quelli  che sono stati condotti  alloro compimento in Cristo,  cosi come Cristo fu condotto al pieno
compimento mediante l’obbedienza e la passione. Sono coloro che hanno preso parte al mistero di Cristo in modo più
intimo, con maggior urgenza.

https://combonianum.org/


https://comboni2000.org/ FP Italiano 2021

(come il celibato, secondo Paolo) è questione di aderire al Signore attraverso i nostri corpi,
diventando in essi un solo Spirito con lui.

Ma è soprattutto  il cuore  la vera dimora dello Spirito santo. È in esso che «lo Spirito
attesta  al  nostro  spirito  che  siamo  figli  di  Dio»  (Rm  8,16).  È  il  cuore  ad  ascoltare,  ad
acconsentire,  a  essere  impregnato  dallo  Spirito,  ad  assimilare  lo  Spirito  man mano che
assimila la Parola, e a portare i frutti spirituali della lode e dell’eucaristia.

I luoghi oggettivi dello Spirito
È ora il momento di dire qualcosa riguardo ai «luoghi» esterni all’uomo in cui questi

sperimenta la presenza e razione dello Spirito, alle fonti da cui la grazia pasquale sgorga
incessantemente e nelle quali essa si trova, se così possiamo dire, a nostra disposizione.

Il primo è la parola di Dio, della quale Isaia dice che proviene da Dio e che a lui non fa
ritorno senza aver portato frutto nel mondo e in noi (cf. Is 55,10-11). Ora, la parola di Dio è
seminata nel cuore dell’uomo, e il suo impatto su di noi è «originale» nel senso più forte
della parola. Il nostro cuore si risveglia, tutta la nostra personalità assume la pienezza della
propria statura e trova la pienezza della propria identità. Infatti il cuore è l’organo specifico
di ricezione della parola di Dio: la Parola è fatta per il cuore dell’uomo, e il cuore è fatto per
la Parola. Ne consegue che solo nei nostri cuori ci è possibile afferrare pienamente la parola
di Dio. Certo, essa può vagare qua e là nelle nostre menti, o nella nostra immaginazione e
nelle nostre emozioni superficiali; ma in tal caso la sua forza propriamente divina e creativa
ne risulterà indebolita. La Parola è la spada a doppio taglio di cui parla la Lettera agli Ebrei
(Eb 4,12), l’unica realtà capace di raggiungere le profondità del cuore umano, mettendole a
nudo e rivelandole all’uomo. E questo a tal punto che Pietro può dire nella sua Prima lettera
(cf. 1Pt 1,23) che noi siamo fatti nascere dalla parola di Dio, siamo rigenerati da essa come da
un seme incorruttibile,  e solo il frutto in noi della Parola è destinato a sopravvivere alla
nostra carne.

Un secondo luogo dello Spirito per noi, e un luogo che faremmo meglio a esplorare, è
il  nome di Dio  – concretamente, il  nome di Gesù, nel quale è stata rivelata a noi tutta la
pienezza della divinità –. Questo Nome ci pone al tempo stesso nel mondo e al cospetto di
Dio. È in questo Nome che siamo stati radunati, ed è a causa sua che gli uomini ci odiano. Le
nostre fronti e i nostri cuori recano il nome dell’Agnello: quel misterioso segno di cui parla
Ezechiele, la lettera Tau dell’alfabeto aramaico, che al tempo di Gesù veniva scritta in forma
di croce e che i cristiani, a partire dall’epoca del giudeocristianesimo, interpretarono come
un simbolo della croce e della risurrezione.

Un terzo luogo in cui facciamo esperienza dello Spirito, e in cui lo Spirito ci mette alla
prova, è la volontà di Dio, o, più precisamente, la volontà del Padre: «Sia fatta la tua volontà,
come in cielo così in terra». La volontà del Padre è il desiderio di Dio, la sua gioia, il suo
compiacimento. Essa coincide con le profondità più intime e nascoste del nostro essere,
anche  se  purtroppo  ne  diventiamo  realmente  consapevoli  solo  quando  vogliamo
contraddirla. Perché noi ci scontriamo spesso con la volontà di Dio, o meglio, dando retta
alle nostre anguste passioni e alla volontà propria, ci ergiamo ad antagonisti di quel grande
desiderio di Dio che dal nostro stesso intimo ci esorta al pieno compimento del suo mistero.

Un quarto luogo su cui potremmo discutere è la koinonia, la comunione di quel corpo
di Cristo che è la chiesa e che gradualmente, possiamo starne certi, viene edificato per opera
dello Spirito santo. E tutto ciò che tale comunione rappresenta sotto forma di condivisione,
di proclamazione della Parola, di servizio reso ai fratelli e, soprattutto, di amore gratuito:
«Chi ama il proprio fratello è passato dalla morte alla vita» (cf. 1Gv 3,14).

https://combonianum.org/


https://comboni2000.org/ FP Italiano 2021

Altro luogo ancora dello Spirito è il deserto. Il deserto fu il luogo originario del popolo
di Dio, il luogo in cui Gesù fu condotto dallo Spirito quando si ritirò nella solitudine. Ed è
anche il luogo a cui la chiesa è chiamata oggi dallo Spirito, come la donna dell’Apocalisse, la
quale si ritira nel deserto in attesa che la violenza della persecuzione si attenui. Non sto
parlando  in  primo luogo  del  deserto  dei  monaci,  ma di  quello  dei  cristiani.  Il  deserto
monastico solitamente è un deserto fisico, ma la vita che il monaco vive in esso è come un
sacramento del deserto di tutta la chiesa, uno speciale sacramento in cui egli esprime la
propria vocazione, perché a questo è stato chiamato e abilitato dalla grazia. Ma anche la
chiesa è in ogni tempo e nella sua interezza addossata al deserto: essa vive in situazione di
diaspora – oggi più che mai –. Noi tutti siamo come sospinti all’indietro da tutte le domande
che ci vengono poste e alle quali non sappiamo trovare risposte immediate: siamo  spinti in
un  deserto  interiore.  Ma  nel  contempo,  ciò  costituisce  anche  un  invito  ad  assumere
maggiore  consapevolezza della  nostra  profonda povertà  di  comprensione,  poiché in  tal
modo siamo ridotti a testimoniare con la sola forza dello Spirito: sarà lui a parlare in noi,
non dobbiamo preparare in anticipo la nostra difesa.

Il deserto richiama alla mente un altro luogo dello Spirito: la tentazione. Non le nostre
piccole  tentazioni  quotidiane,  ma  l’unica  tentazione,  la  grande  tentazione  escatologica,
quella degli ultimi giorni in cui già stiamo vivendo. Dobbiamo riconoscere questa tentazione
in ogni cosa che ci accade, come nelle contraddizioni e nelle sofferenze che ci circondano.
«Considerate perfetta letizia», dice san Giacomo all’inizio della sua Lettera, «quando subite
ogni sorta di prove»; è per questo che siamo nel mondo... È nell’ora della tentazione che la
testimonianza dello Spirito si  fa chiara ed eloquente in noi,  ed è nel pieno mezzo della
tentazione che i cristiani si riconoscono fratelli. La tentazione ci pone davanti a Dio in modo
completamente nuovo. Una breccia si apre in noi: ogni tentazione mette in discussione un
certo  numero  di  strutture  –  non solo  ecclesiali,  ma anche  strutture  della  nostra  intima
personalità –. Sconcertandoci e togliendoci il terreno da sotto i piedi, aprendo una breccia e
smantellando  qualcosa  a  cui  siamo  intimamente  legati,  la  tentazione  porta  con  se  la
possibilità di una ricca effusione della grazia, e può farci crescere nello Spirito santo. Se
riusciamo ad accettare questo scombussolamento e a mostrarci in tutta la nostra debolezza e
povertà, queste ultime verranno d’un tratto rimpiazzate e rilevate dalla potenza di Dio che
dispiega tutta la sua forza nella nostra debolezza. È questa accettazione a costituire ciò che le
Scritture chiamano hypomone: pazienza, perseveranza.

Infine, vi è un luogo dello Spirito del quale vi dirò molto poco, perché non ne abbiamo
alcuna esperienza diretta. Eppure è importante: forse è il più importante di tutti. È la morte,
in cui ogni cosa ci è consegnata all’improvviso, come un frutto maturo che ci attende al
termine di una lunga iniziazione, un lungo esercizio. Riguardo a questo luogo, se è vero che
noi non siamo ora in condizione di rendere testimonianza all’attività dello Spirito che in
quel  momento  ha  luogo,  sarebbe  forse  interessante  studiare  e  analizzare  le  preziose
testimonianze dei morenti. Forse è grazie a loro che ci sarà dato di scoprire i veri criteri
dell’esperienza spirituale.

Le attività dello Spirito
Vorrei ora elencare, di nuovo in breve, alcune attività dello Spirito in noi. Uso la parola

«attività» non secondo il significato che normalmente le attribuiamo, bensì nel senso biblico
di  energheia,  di quelle energie dello Spirito in noi, delle sue  dynàmeis  o virtù, che sono il
dinamismo in noi dello Spirito.

La  prima  attività  o  energia  dello  Spirito  in  noi  è  la  metànoia,  la  conversione  o
pentimento. Questo volgersi indietro del nostro  nous (meta–noia),  questo cambiamento del

https://combonianum.org/


https://comboni2000.org/ FP Italiano 2021

cuore, è il nostro primo momento di verità davanti a Dio, a noi stessi e ai fratelli. Alcuni
padri della chiesa ritenevano che essa comportasse normalmente il battesimo delle lacrime,
a loro avviso il chiaro segno che lo Spirito si stava impossessando del corpo di un uomo:
l’uomo capitola, la sua resistenza va in frantumi, ed egli piange. Si potrebbero vedere dei
paralleli a quest’esperienza con esperienze analoghe riscontrate nella psicanalisi: ha luogo
una sorta di catarsi. L’uomo piange e si arrende, si arrende allo Spirito santo, a quella nuova
consapevolezza di se stesso che gli è possibile acquisire mediante il battesimo delle lacrime.
Mi sembra di poter dire che la conversione, il pentimento, non è solo un tema del quale è
difficile  parlare ai  nostri  giorni,  ma è anche – visti  i  complessi  che attanagliano l’uomo
moderno  –  uno  dei  più  difficili  da  mettere  a  fuoco  con  precisione  e  da  vivere
autenticamente.  E  tuttavia  rimane essenziale.  Il  pentimento  è  oggi  qualcosa che  suscita
repulsione. Ci troviamo a vivere in un periodo di transizione tra la nevrosi ossessiva (se così
si  può chiamarla)  che caratterizzava  il  periodo immediatamente  precedente al  nostro,  e
l’effervescenza  e  l’aggressività  adolescenziali  di  un periodo che si  sta  liberando da tale
nevrosi.  A  chi  è  già  divorato  dall’angoscia  l’evidenza  del  peccato  può  creare  soltanto
un’angoscia  ancor  più  insopportabile.  Il  peccato  era  del  tutto  intollerabile  nell’epoca
precedente alla nostra, e gli uomini cercavano di liberarsene ricorrendo a quella che i padri
erano soliti chiamare dikaioma,  la pretesa di esser giusti, l’autogiustificazione: non si era in
grado  di  portare  il  peso  del  peccato?  E  allora  ci  si  convinceva  d’esser  giusti  mediante
un’osservanza esteriore della legge, o piuttosto, di un certo numero di regole. In realtà, in
questo  modo  non  si  fa  che  sfuggire  alla  conversione,  alla  metànoia.  Oggi,  invece,
manifestiamo  un’effervescenza  e  un’aggressività  adolescenziali  che  sono  altrettanto
nevrotiche, e per le quali il peccato è altrettanto insostenibile; la soluzione odierna consiste
tuttavia nel dire che non esiste il peccato.

Una seconda energia dello Spirito, anch’essa legata alla compunzione, è la nascita. Noi
dobbiamo nascere dallo Spirito, dice la Scrittura, nascere dalla volontà di Dio che è amore,
nascere dalla Parola: rinascere. Tale esperienza è frutto dello Spirito. È qui che si potrebbe
giustamente  parlare  della  fede,  che  è  essenzialmente  un  vedere  nello  Spirito,  e  del
discernimento, che è cosa difficile – tanto difficile che in quasi tutte le sue lettere Paolo prega
per  coloro  ai  quali  si  rivolge  chiedendo a  Dio  di  rivelare  loro  pienamente  tutta  la  sua
volontà.

Una terza attività dello Spirito in noi è  il mutamento dello sguardo.  Osservando, pian
piano ci prepariamo a vedere. «Il mondo non mi vedrà più; voi invece mi vedrete, perché io
vivo e voi  vivrete»  (Gv 14,19).  Noi vediamo il  Signore non mediante la carne,  il  che è
impossibile, ma con una visione dono dello Spirito santo. Riconosciamo Cristo nelle cose,
nei volti, e infine nella sua immagine, nella visione interiore, che portiamo nei nostri cuori.

Un’ulteriore  energia  dello  Spirito  è  l’abbassamento.  Non uso  volutamente  la  parola
«umiltà» perché il significato abituale che attribuiamo a quest’ultima comporta una certa
dose di autodeterminazione, il che in realtà è un’impressione a posteriori. L’umiltà è una
condizione prima di essere un giudizio su noi stessi. È una situazione di abbassamento sulle
tracce di Cristo: «Chi si umilia sarà esaltato». Un abbassamento che ha valore solo se è opera
dello  Spirito  santo.  È  indubbiamente  a  questo  punto  che  entra  in  gioco  l’obbedienza
religiosa, nella misura in cui tale obbedienza consiste nel rimanere sottomessi, soggetti ad
altri uomini, per amore del Signore e seguendo il suo esempio.

E veniamo a quell’energia dello Spirito costituita dalla  lotta,  alla quale ci si dedica
impugnando la spada dello Spirito e la forza della gloria di Dio. All’interno di questa lotta si
colloca la più importante virtù cristiana, che è la pazienza. La mirabile hypomone evangelica
non ha nulla a che vedere con analoghe virtù stoiche o con particolari atteggiamenti o forme

https://combonianum.org/


https://comboni2000.org/ FP Italiano 2021

di resistenza propri del paganesimo. «Anche noi non cessiamo di pregare per voi... perché
possiate piacere in tutto al Signore, rafforzandovi con ogni energia secondo la potenza della
sua gloria, per poter essere forti e pazienti in tutto» (Col 1,9-11), dice Paolo ai cristiani di
Colossi. Questa forza di Dio, che è la forza dello Spirito, è il tratto peculiare dei cristiani. Chi
dipende  totalmente  dalla  Parola  porterà  il  frutto  della  Parola  nell’hypomone,  «nella
pazienza», come ricorda Luca. Un tale uomo trattiene e (nel senso più forte del termine)
custodisce la Parola. Egli si stringe a essa contro ogni speranza e al di là di ogni speranza,
tutto proteso in avanti nell’attesa, lacerato dal desiderio e tuttavia sempre sostenuto da un
grande  senso  di  fiducia.  Tutte  queste  cose  sono  contenute  in  un  detto  che,  con  ogni
probabilità, fa parte degli  ipsissima verba Iesu: «In patientia vestra possidebitis animas vestras»,
«Con la vostra perseveranza salverete le vostre anime» (Lc 21,19). In greco e in latino è una
frase  che  risuona  in  modo  abbastanza  enigmatico.  Se  però  cerchiamo  di  farne  la
retroversione  aramaica,  penso  che  il  significato  che  ne  emerge  sia  il  seguente:  «Nella
pazienza voi assumerete i vostri veri volti», cioè «sarete pienamente voi stessi». La vera
personalità cristiana di ciascuno di noi si realizza attraverso la pazienza, la perseveranza
nella lotta.

Infine, l’ultima energia dello Spirito in noi, il duplice frutto dello Spirito – perché è
certamente duplice, ed è impossibile separarne una parte dall’altra – è la testimonianza e la
proclamazione da un lato, e  la preghiera  dall’altro. Entrambe le cose sono possibili e sono di
ugual valore, e costituiscono in realtà un tutt’uno, poiché sono il frutto della Parola dentro
di  noi,  quando  veramente  la  lasciamo  crescere  nei  nostri  cuori  fino  alla  sua  piena
maturazione e quando essa è ormai proclamata in noi dallo Spirito. È interessante notare
come Atanasio, nella sua Vita di Antonio, parli del duplice martirio di quest’ultimo. Con ciò
Atanasio  allude  anzitutto  alla  testimonianza  resa  da  Antonio  contro  gli  ariani  ad
Alessandria,  quando proclamò in loro presenza l’evangelo; ma poi, Atanasio allude alla
preghiera, che egli chiama il «martirio della coscienza». La preghiera è martirio nel senso di
«testimonianza»,  e  la  coscienza  (vale  a  dire  il  cuore,  l’uomo interiore)  è  l’organo  della
preghiera.  Il  cristiano  che  ha  acquisito  piena  maturità  in  Cristo  è  al  tempo  stesso  un
testimone e un uomo di preghiera. Egli rende testimonianza e prega incessantemente nello
Spirito:  quello  Spirito  che  diviene  la  nostra  preghiera  nella  misura  in  cui  la  sua  stessa
preghiera, il suo stesso grido, emerge dall’inconscio di ciascuno di noi per essere assimilato
dal nostro cuore.

https://combonianum.org/

	Formazione Permanente – italiano - 2021
	L’ESPERIENZA SPIRITUALE André Louf
	Il luogo soggettivo dello Spirito
	I luoghi oggettivi dello Spirito
	Le attività dello Spirito


