https://comboni2000.org/ FP Italiano 2021

Formazione Permanente — italiano - 2021

L’ESPERIENZA SPIRITUALE
André Louf

André Louf (1929-2010) é entrato a vent’anni nell’abbazia trappista di Mont-des-Cats, nelle Fiandre francesi.
Eletto abate durante il concilio Vaticano II, ha contribuito con i suoi scritti e la sua umile sapienza alla riscoperta
degli elementi essenziali della vita cristiana in occidente e al rinnovamento della vita monastica invocato dal concilio.

Lo scopo che ci siamo prefissati, ritrovandoci in questo luogo per condividere le nostre
esperienze e ascoltarci gli uni gli altri', & di esaminare la vita dello Spirito in noi: quali
cammini scelga lo Spirito e di quali criteri disponiamo noi uomini per discernere la sua
presenza e identificare 1'esperienza che ne facciamo.

Concorderete con me che si tratta di un compito urgente e importante per la chiesa del
nostro tempo. Oggi sono infatti alla portata delle nostre mani molti nuovi criteri che e
possibile applicare all’esperienza spirituale - o quanto meno, criteri applicabili a ogni
esperienza umana -; alludo ai criteri offerti dalla psicologia, dalla sociologia, dallo studio
dei fenomeni religiosi, e perfino dall’estetica. La grande tentazione a cui rischiamo di
soccombere, la grande confusione che ci minaccia a questo riguardo, e quella di ritenerci
pienamente soddisfatti dei tentativi di risposta dati da queste discipline, fino ad erigere al
rango di norme assolute e di criteri adeguati realta che invece raggiungono a malapena la
superficie della nostra esperienza dello Spirito.

Il tentativo serio da intraprendere dovrebbe consistere, al contrario, nel compiere uno
sforzo incessante per porre a confronto la luce che é in noi in virtt dello Spirito santo, con la
luce che ci & offerta dalla riflessione delle scienze di questo mondo. E uno sforzo necessario,
una sfida da recepire, ed e in questo che risiede il compito specifico dei teologi.

Ai nostri giorni ci pare di notare che i cristiani, e persino i religiosi, diventino sempre
piu insensibili alle realta squisitamente spirituali, e quindi incapaci di operare a loro
riguardo un autentico discernimento. Tale insensibilita € in parte dovuta al fatto che il
cristiano, forse senza neppure accorgersene, tende sempre piu a porre la propria speranza
nel vero e proprio arsenale di nuovi criteri messi a sua disposizione. Nel complesso, noi
occidentali non abbiamo buoni strumenti atti ad esprimere la nostra esperienza dello
Spirito, perfino se si tratta di descriverla a noi stessi, e forse € un bene che ci troviamo solo
agli inizi dei nostri tentativi in tal senso.

Ebbene, ora i tempi sono maturi perché ci svegliamo dal torpore. Dobbiamo acquisire
consapevolezza della realta dello Spirito santo che opera in noi: quello Spirito che, secondo
le Scritture, abita veramente in noi, vive, geme, grida e intercede in noi. Noi possiamo
contristare lo Spirito, possiamo spegnere lo Spirito nel nostro intimo con questo o quel
modo di agire. Ma siamo ignari, o pressoché ignari, della sua presenza, perché i nostri cuori
sono avvolti nel sonno. C’e un apoftegma di abba Pambo che per la sua concisione si presta
particolarmente bene ad esprimere cio che voglio dire: «Acquisisci un cuore, e potrai essere
salvato»®. «Acquisisci un cuore»: cid significa che non disponiamo ancora di quella
sensibilita spirituale, di quella vigilanza del cuore, capace di discernere e comprendere le
cose dello Spirito. Noi dobbiamo renderci conto non solo del fatto che lo Spirito & stato

' Questa relazione, originata da una conferenza ai superiori maggiori del Belgio, & stata poi adottata come documento

base del secondo Congresso monastico dell’Asia. Il testo & apparso in Cistercian Studies 2 (1975), pp. 127-134.

Apoftegmi, Pambo 10; per la serie alfabetica degli Apoftegmi, cf. Vita e detti dei padri del deserto 1-11, a cura di L. Mortari,
Citta Nuova, Roma 19862


https://combonianum.org/

https://comboni2000.org/ FP Italiano 2021

effuso in noi, ma anche del suo continuo espandersi nel nostro intimo, perché egli e
essenzialmente crescita.

Un seme ¢é stato deposto nei nostri cuori, dunque un principio di vita. E il respiro di
Dio, ma che si effonde in noi, ci pervade, ci cinge d’assedio fino a occuparci interamente:
corpo, cuore e mente, giudicando la nostra fede, i nostri metodi, le nostre tecniche, la nostra
condotta e ogni nostra attivita.

Inoltre, noi disponiamo di una serie di sensi interiori che chiedono di essere risvegliati
e sensibilizzati all’attivita dello Spirito santo, sensi che si affinano sempre di pit con il
progredire della nostra esperienza spirituale. «Ora, chi si nutre ancora di latte», dice 1’autore
della Lettera agli Ebrei, «non ha esperienza della dottrina della giustizia, perché ¢ ancora un
bambino. Il nutrimento solido invece e per gli uomini maturi, quelli che hanno le facolta
esercitate a distinguere il buono dal cattivo» (Eb 5,12-14). La parola tradotta con «facolta» & il
termine greco aistheteria: € la sensibilita interiore, quella profonda connaturalita con le cose
dello Spirito che si esercita in noi (per lo meno nei «maturi»’ affinché possiamo imparare a
discernere il bene dal male. Un po’ piu avanti, il medesimo autore parla di quelli «che sono
stati una volta illuminati, che hanno gustato il dono celeste, sono diventati partecipi dello
Spirito santo e hanno gustato la buona parola di Dio e le potenze del mondo futuro» (Eb 6,4-
5).

Detto questo, ora vorrei darvi molto succintamente, magari intrattenendomi pitt a
lungo ove mi parra necessario, una descrizione di quello che potremmo chiamare il luogo
soggettivo dello Spirito santo, 1'organo dello Spirito in noi; quindi accennero ai luoghi in cui
lo Spirito e presente in modo oggettivo; infine, dird qualcosa sulle attivita dello Spirito.

Il luogo soggettivo dello Spirito

Il nostro organo per accogliere lo Spirito, che e il respiro creatore di Dio, e tutto il nostro
essere, corpo e anima - o, se volete, corpo e cuore -. Vi prego di notare che anche il corpo e
compreso nel processo di accoglienza: esso non scompare nel cammino di spiritualizzazione
del nostro essere, ma semplicemente passa dal suo stato «psichico», come lo chiama Paolo -
il suo stato animale o carnale -, a uno stato spirituale. Sj, i corpi spirituali esistono!

Ogni cosa che ha luogo nel corpo vi avviene mediante lo Spirito. Il rispetto che Paolo
nutre per il corpo, testimoniato dal forte legame che egli intravede tra esso e lo Spirito santo,
e davvero notevole. Il corpo & tempio dello Spirito, ed & grazie allo Spirito che noi
mortifichiamo le nostre membra carnali. Dunque 1'ascesi ¢ qualcosa di spirituale, &€ opera
dello Spirito santo in noi, reca il segno di quest’ultimo. In un certo senso, nell’ascesi lo
Spirito si apre una via nella carne e s’incarna in essa, mentre la carne aderisce allo Spirito.

Oggi, grazie a Dio, disponiamo di un’ampia gamma sia di tecniche di ascesi interiore
che di ascesi corporale, sia di igiene mentale o spirituale che di igiene corporale. Ebbene, tali
strumenti e possibile porli al servizio della vita dello Spirito in noi alla sola condizione, mi
pare, che lo Spirito intervenga da qualche parte nella tecnica per rilevare la nostra attivita
umana e renderla pienamente fruttuosa. Solo Dio, nella forza del suo Spirito, puo iniziare e
portare a compimento dentro di noi questa «pasqua», questo «passaggio» alla sfera dello
Spirito. L'ascesi € un segno e un miracolo dello Spirito santo, e se non e tale - se non &
qualcosa che avviene in noi e che tuttavia trascende cio che potremmo fare umanamente di
noi stessi - allora non & ancora un’ascesi cristiana. In ultima analisi, ogni ascesi del corpo

> I «maturi» sono quelli che sono stati condotti alloro compimento in Cristo, cosi come Cristo fu condotto al pieno

compimento mediante I'obbedienza e la passione. Sono coloro che hanno preso parte al mistero di Cristo in modo pitt
intimo, con maggior urgenza.


https://combonianum.org/

https://comboni2000.org/ FP Italiano 2021

(come il celibato, secondo Paolo) e questione di aderire al Signore attraverso i nostri corpi,
diventando in essi un solo Spirito con lui.

Ma & soprattutto il cuore la vera dimora dello Spirito santo. E in esso che «lo Spirito
attesta al nostro spirito che siamo figli di Dio» (Rm 8,16). E il cuore ad ascoltare, ad
acconsentire, a essere impregnato dallo Spirito, ad assimilare lo Spirito man mano che
assimila la Parola, e a portare i frutti spirituali della lode e dell’eucaristia.

I luoghi oggettivi dello Spirito

E ora il momento di dire qualcosa riguardo ai «luoghi» esterni all'uomo in cui questi
sperimenta la presenza e razione dello Spirito, alle fonti da cui la grazia pasquale sgorga
incessantemente e nelle quali essa si trova, se cosi possiamo dire, a nostra disposizione.

I primo & la parola di Dio, della quale Isaia dice che proviene da Dio e che a lui non fa
ritorno senza aver portato frutto nel mondo e in noi (cf. Is 55,10-11). Ora, la parola di Dio e
seminata nel cuore dell'uomo, e il suo impatto su di noi e «originale» nel senso pit forte
della parola. Il nostro cuore si risveglia, tutta la nostra personalita assume la pienezza della
propria statura e trova la pienezza della propria identita. Infatti il cuore e I'organo specifico
di ricezione della parola di Dio: la Parola e fatta per il cuore dell'uomo, e il cuore e fatto per
la Parola. Ne consegue che solo nei nostri cuori ci € possibile afferrare pienamente la parola
di Dio. Certo, essa puod vagare qua e la nelle nostre menti, o nella nostra immaginazione e
nelle nostre emozioni superficiali; ma in tal caso la sua forza propriamente divina e creativa
ne risultera indebolita. La Parola ¢ la spada a doppio taglio di cui parla la Lettera agli Ebrei
(Eb 4,12), I'unica realta capace di raggiungere le profondita del cuore umano, mettendole a
nudo e rivelandole all'uomo. E questo a tal punto che Pietro puo dire nella sua Prima lettera
(cf. 1Pt 1,23) che noi siamo fatti nascere dalla parola di Dio, siamo rigenerati da essa come da
un seme incorruttibile, e solo il frutto in noi della Parola e destinato a sopravvivere alla
nostra carne.

Un secondo luogo dello Spirito per noi, e un luogo che faremmo meglio a esplorare, e
il nome di Dio - concretamente, il nome di Gesu, nel quale é stata rivelata a noi tutta la
pienezza della divinita -. Questo Nome ci pone al tempo stesso nel mondo e al cospetto di
Dio. E in questo Nome che siamo stati radunati, ed ¢ a causa sua che gli uomini ci odiano. Le
nostre fronti e i nostri cuori recano il nome dell’Agnello: quel misterioso segno di cui parla
Ezechiele, la lettera Tau dell’alfabeto aramaico, che al tempo di Gesu1 veniva scritta in forma
di croce e che i cristiani, a partire dall’epoca del giudeocristianesimo, interpretarono come
un simbolo della croce e della risurrezione.

Un terzo luogo in cui facciamo esperienza dello Spirito, e in cui lo Spirito ci mette alla
prova, e la volonta di Dio, o, piu precisamente, la volonta del Padre: «Sia fatta la tua volonta,
come in cielo cosi in terra». La volonta del Padre ¢ il desiderio di Dio, la sua gioia, il suo
compiacimento. Essa coincide con le profondita piti intime e nascoste del nostro essere,
anche se purtroppo ne diventiamo realmente consapevoli solo quando vogliamo
contraddirla. Perché noi ci scontriamo spesso con la volonta di Dio, o meglio, dando retta
alle nostre anguste passioni e alla volonta propria, ci ergiamo ad antagonisti di quel grande
desiderio di Dio che dal nostro stesso intimo ci esorta al pieno compimento del suo mistero.

Un quarto luogo su cui potremmo discutere e la koinonia, la comunione di quel corpo
di Cristo che e la chiesa e che gradualmente, possiamo starne certi, viene edificato per opera
dello Spirito santo. E tutto cio che tale comunione rappresenta sotto forma di condivisione,
di proclamazione della Parola, di servizio reso ai fratelli e, soprattutto, di amore gratuito:
«Chi ama il proprio fratello e passato dalla morte alla vita» (cf. 1Gv 3,14).


https://combonianum.org/

https://comboni2000.org/ FP Italiano 2021

Altro luogo ancora dello Spirito e il deserto. 11 deserto fu il luogo originario del popolo
di Dio, il luogo in cui Gest1 fu condotto dallo Spirito quando si ritirdo nella solitudine. Ed e
anche il luogo a cui la chiesa e chiamata oggi dallo Spirito, come la donna dell’Apocalisse, la
quale si ritira nel deserto in attesa che la violenza della persecuzione si attenui. Non sto
parlando in primo luogo del deserto dei monaci, ma di quello dei cristiani. II deserto
monastico solitamente & un deserto fisico, ma la vita che il monaco vive in esso & come un
sacramento del deserto di tutta la chiesa, uno speciale sacramento in cui egli esprime la
propria vocazione, perché a questo ¢ stato chiamato e abilitato dalla grazia. Ma anche la
chiesa e in ogni tempo e nella sua interezza addossata al deserto: essa vive in situazione di
diaspora - oggi pitt che mai -. Noi tutti siamo come sospinti all'indietro da tutte le domande
che ci vengono poste e alle quali non sappiamo trovare risposte immediate: siamo spinti in
un deserto interiore. Ma nel contempo, cid costituisce anche un invito ad assumere
maggiore consapevolezza della nostra profonda poverta di comprensione, poiché in tal
modo siamo ridotti a testimoniare con la sola forza dello Spirito: sara lui a parlare in noi,
non dobbiamo preparare in anticipo la nostra difesa.

I deserto richiama alla mente un altro luogo dello Spirito: la tentazione. Non le nostre
piccole tentazioni quotidiane, ma l'unica tentazione, la grande tentazione escatologica,
quella degli ultimi giorni in cui gia stiamo vivendo. Dobbiamo riconoscere questa tentazione
in ogni cosa che ci accade, come nelle contraddizioni e nelle sofferenze che ci circondano.
«Considerate perfetta letizia», dice san Giacomo all’'inizio della sua Lettera, «quando subite
ogni sorta di prove»; & per questo che siamo nel mondo... E nell’'ora della tentazione che la
testimonianza dello Spirito si fa chiara ed eloquente in noi, ed ¢ nel pieno mezzo della
tentazione che i cristiani si riconoscono fratelli. La tentazione ci pone davanti a Dio in modo
completamente nuovo. Una breccia si apre in noi: ogni tentazione mette in discussione un
certo numero di strutture - non solo ecclesiali, ma anche strutture della nostra intima
personalita . Sconcertandoci e togliendoci il terreno da sotto i piedi, aprendo una breccia e
smantellando qualcosa a cui siamo intimamente legati, la tentazione porta con se la
possibilita di una ricca effusione della grazia, e puo farci crescere nello Spirito santo. Se
riusciamo ad accettare questo scombussolamento e a mostrarci in tutta la nostra debolezza e
poverta, queste ultime verranno d’un tratto rimpiazzate e rilevate dalla potenza di Dio che
dispiega tutta la sua forza nella nostra debolezza. E questa accettazione a costituire cio che le
Scritture chiamano hypomone: pazienza, perseveranza.

Infine, vi & un luogo dello Spirito del quale vi diro molto poco, perché non ne abbiamo
alcuna esperienza diretta. Eppure ¢ importante: forse & il piti importante di tutti. E la morte,
in cui ogni cosa ci e consegnata all'improvviso, come un frutto maturo che ci attende al
termine di una lunga iniziazione, un lungo esercizio. Riguardo a questo luogo, se & vero che
noi non siamo ora in condizione di rendere testimonianza all’attivita dello Spirito che in
quel momento ha luogo, sarebbe forse interessante studiare e analizzare le preziose
testimonianze dei morenti. Forse e grazie a loro che ci sara dato di scoprire i veri criteri
dell’esperienza spirituale.

Le attivita dello Spirito

Vorrei ora elencare, di nuovo in breve, alcune attivita dello Spirito in noi. Uso la parola
«attivita» non secondo il significato che normalmente le attribuiamo, bensi nel senso biblico
di energheia, di quelle energie dello Spirito in noi, delle sue dynameis o virtt, che sono il
dinamismo in noi dello Spirito.

La prima attivita o energia dello Spirito in noi e la metdnoia, la conversione o
pentimento. Questo volgersi indietro del nostro nous (meta-noia), questo cambiamento del


https://combonianum.org/

https://comboni2000.org/ FP Italiano 2021

cuore, € il nostro primo momento di verita davanti a Dio, a noi stessi e ai fratelli. Alcuni
padri della chiesa ritenevano che essa comportasse normalmente il battesimo delle lacrime,
a loro avviso il chiaro segno che lo Spirito si stava impossessando del corpo di un uomo:
I'uomo capitola, la sua resistenza va in frantumi, ed egli piange. Si potrebbero vedere dei
paralleli a quest’'esperienza con esperienze analoghe riscontrate nella psicanalisi: ha luogo
una sorta di catarsi. L'uomo piange e si arrende, si arrende allo Spirito santo, a quella nuova
consapevolezza di se stesso che gli & possibile acquisire mediante il battesimo delle lacrime.
Mi sembra di poter dire che la conversione, il pentimento, non e solo un tema del quale e
difficile parlare ai nostri giorni, ma e anche - visti i complessi che attanagliano 1'uomo
moderno - uno dei piu difficili da mettere a fuoco con precisione e da vivere
autenticamente. E tuttavia rimane essenziale. Il pentimento ¢ oggi qualcosa che suscita
repulsione. Ci troviamo a vivere in un periodo di transizione tra la nevrosi ossessiva (se cosi
si puo chiamarla) che caratterizzava il periodo immediatamente precedente al nostro, e
I'effervescenza e 1'aggressivita adolescenziali di un periodo che si sta liberando da tale
nevrosi. A chi e gia divorato dall’angoscia l'evidenza del peccato puo creare soltanto
un’angoscia ancor pitt insopportabile. Il peccato era del tutto intollerabile nell’epoca
precedente alla nostra, e gli uomini cercavano di liberarsene ricorrendo a quella che i padri
erano soliti chiamare dikaioma, la pretesa di esser giusti, 'autogiustificazione: non si era in
grado di portare il peso del peccato? E allora ci si convinceva d’esser giusti mediante
un’osservanza esteriore della legge, o piuttosto, di un certo numero di regole. In realta, in
questo modo non si fa che sfuggire alla conversione, alla metanoia. Oggi, invece,
manifestiamo un’effervescenza e un’aggressivita adolescenziali che sono altrettanto
nevrotiche, e per le quali il peccato e altrettanto insostenibile; la soluzione odierna consiste
tuttavia nel dire che non esiste il peccato.

Una seconda energia dello Spirito, anch’essa legata alla compunzione, e la nascita. Noi
dobbiamo nascere dallo Spirito, dice la Scrittura, nascere dalla volonta di Dio che & amore,
nascere dalla Parola: rinascere. Tale esperienza @ frutto dello Spirito. E qui che si potrebbe
giustamente parlare della fede, che & essenzialmente un vedere nello Spirito, e del
discernimento, che e cosa difficile - tanto difficile che in quasi tutte le sue lettere Paolo prega
per coloro ai quali si rivolge chiedendo a Dio di rivelare loro pienamente tutta la sua
volonta.

Una terza attivita dello Spirito in noi e il mutamento dello sguardo. Osservando, pian
piano ci prepariamo a vedere. «Il mondo non mi vedra pit;; voi invece mi vedrete, perché io
vivo e voi vivrete» (Gv 14,19). Noi vediamo il Signore non mediante la carne, il che &
impossibile, ma con una visione dono dello Spirito santo. Riconosciamo Cristo nelle cose,
nei volti, e infine nella sua immagine, nella visione interiore, che portiamo nei nostri cuori.

Un’ulteriore energia dello Spirito e ['abbassamento. Non uso volutamente la parola
«umilta» perché il significato abituale che attribuiamo a quest'ultima comporta una certa
dose di autodeterminazione, il che in realta € un’impressione a posteriori. L'umilta & una
condizione prima di essere un giudizio su noi stessi. E una situazione di abbassamento sulle
tracce di Cristo: «Chi si umilia sara esaltato». Un abbassamento che ha valore solo se € opera
dello Spirito santo. E indubbiamente a questo punto che entra in gioco 1'obbedienza
religiosa, nella misura in cui tale obbedienza consiste nel rimanere sottomessi, soggetti ad
altri uomini, per amore del Signore e seguendo il suo esempio.

E veniamo a quell’energia dello Spirito costituita dalla lotta, alla quale ci si dedica
impugnando la spada dello Spirito e la forza della gloria di Dio. All'interno di questa lotta si
colloca la pitt importante virtl cristiana, che e la pazienza. La mirabile hypomone evangelica
non ha nulla a che vedere con analoghe virtu stoiche o con particolari atteggiamenti o forme


https://combonianum.org/

https://comboni2000.org/ FP Italiano 2021

di resistenza propri del paganesimo. «Anche noi non cessiamo di pregare per voi... perché
possiate piacere in tutto al Signore, rafforzandovi con ogni energia secondo la potenza della
sua gloria, per poter essere forti e pazienti in tutto» (Col 1,9-11), dice Paolo ai cristiani di
Colossi. Questa forza di Dio, che é la forza dello Spirito, ¢ il tratto peculiare dei cristiani. Chi
dipende totalmente dalla Parola portera il frutto della Parola nell’hypomone, «nella
pazienza», come ricorda Luca. Un tale uomo trattiene e (nel senso piu forte del termine)
custodisce la Parola. Egli si stringe a essa contro ogni speranza e al di la di ogni speranza,
tutto proteso in avanti nell’attesa, lacerato dal desiderio e tuttavia sempre sostenuto da un
grande senso di fiducia. Tutte queste cose sono contenute in un detto che, con ogni
probabilita, fa parte degli ipsissima verba lesu: «In patientia vestra possidebitis animas vestras»,
«Con la vostra perseveranza salverete le vostre anime» (Lc 21,19). In greco e in latino € una
frase che risuona in modo abbastanza enigmatico. Se pero cerchiamo di farne la
retroversione aramaica, penso che il significato che ne emerge sia il seguente: «Nella
pazienza voi assumerete i vostri veri volti», cioé «sarete pienamente voi stessi». La vera
personalita cristiana di ciascuno di noi si realizza attraverso la pazienza, la perseveranza
nella lotta.

Infine, I'ultima energia dello Spirito in noi, il duplice frutto dello Spirito - perché é
certamente duplice, ed e impossibile separarne una parte dall’altra - e la testimonianza e la
proclamazione da un lato, e la preghiera dall’altro. Entrambe le cose sono possibili e sono di
ugual valore, e costituiscono in realta un tutt'uno, poiché sono il frutto della Parola dentro
di noi, quando veramente la lasciamo crescere nei nostri cuori fino alla sua piena
maturazione e quando essa & ormai proclamata in noi dallo Spirito. E interessante notare
come Atanasio, nella sua Vita di Antonio, parli del duplice martirio di quest'ultimo. Con cio
Atanasio allude anzitutto alla testimonianza resa da Antonio contro gli ariani ad
Alessandria, quando proclamo in loro presenza l'evangelo; ma poi, Atanasio allude alla
preghiera, che egli chiama il «martirio della coscienza». La preghiera & martirio nel senso di
«testimonianza», e la coscienza (vale a dire il cuore, 'uomo interiore) & l'organo della
preghiera. Il cristiano che ha acquisito piena maturita in Cristo e al tempo stesso un
testimone e un uomo di preghiera. Egli rende testimonianza e prega incessantemente nello
Spirito: quello Spirito che diviene la nostra preghiera nella misura in cui la sua stessa
preghiera, il suo stesso grido, emerge dall'inconscio di ciascuno di noi per essere assimilato
dal nostro cuore.


https://combonianum.org/

	Formazione Permanente – italiano - 2021
	L’ESPERIENZA SPIRITUALE André Louf
	Il luogo soggettivo dello Spirito
	I luoghi oggettivi dello Spirito
	Le attività dello Spirito


