https://combonianum.org/ FP.fr 9/2016

Retraite spirituelle guidée par le Pape Frangois
a I'occasion du Jubilé des Prétres

Troisieme méditation
La bonne odeur du Christ et la lumiere de sa Miséricorde

Nous espérons que le Seigneur nous accordera ce que nous avons demandé dans la priére :
imiter ’exemple de la patience de Jésus et grace a la patience surmonter les difficultés.

Cette troisieme méditation a pour titre : ‘‘La bonne odeur du Christ et la lumiere de sa
miséricorde’’.

Dans cette troisiéme rencontre, je vous propose de méditer sur les ceuvres de miséricorde, soit
en prenant I'une d’entre elles, celle que nous pensons étre la plus liée a notre charisme, soit en les
contemplant toutes ensemble, les regardant avec les yeux miséricordieux de Notre Dame qui nous fait
découvrir le vin qui mangue et qui nous encourage a faire tout ce que Jésus nous dit (cf. Jn 2, 1-12)
pour que sa miséricorde opere les miracles dont notre peuple a besoin.

Les ceuvres de miséricorde sont tres liées aux ‘‘sens spirituels’’. En priant nous demandons la
grice de “‘sentir et de gotter’” I’Evangile, de telle sorte qu’il nous rende sensible & la vie. Mus par
I’Esprit, guidés par Jésus, nous pouvons voir déja de loin, avec un regard de miséricorde, celui qui est
tombeé au bord du chemin, nous pouvons entendre les cris de Bartimée, nous pouvons sentir comme le
Seigneur sent, sur le bord de son manteau, le contact timide mais décidé de 1’hémorroisse, nous
pouvons demander la grace de godter avec lui sur la croix la saveur amere du fiel de tous les crucifiés,
pour sentir ainsi la forte odeur de la misére — dans les hopitaux de campagne, dans les trains et les
barques remplies de gens — ; cette odeur que I’huile de la miséricorde ne couvre pas, mais qui, en étant
ointe, fait que s’éveille une espérance.

Le Catéchisme de I’Eglise catholique, en parlant des ceuvres de miséricorde, nous raconte que
Sainte Rose de Lima, le jour ou sa mere I’a réprimandée d’accueillir a la maison pauvres et infirmes,
lui dit : « Quand nous servons les pauvres et les malades, nous servons Jésus » (n. 2449). Cette bonne
odeur du Christ — le soin des pauvres — est distinctive de I’Eglise, il en a toujours été ainsi. Paul y a
centré sa rencontre avec les ‘‘colonnes’’, comme il les qualifie, avec Pierre, Jacques, et Jean. Ils
[nous] ont demandé « seulement de nous souvenir des pauvres » (Ga 2, 10). Cela me rappelle quelque
chose, que j’ai raconté plusieurs fois : juste aprés mon €lection comme Pape, pendant qu’on continuait
le scrutin, un frére Cardinal s’est approché de moi, m’a embrassé et m’a dit : ‘“N’oublie pas les
pauvres’’. Le premier message que le Seigneur m’a fait parvenir en ce moment-la. Le Catéchisme dit
aussi, de maniére suggestive, que « ceux que [la misére] accable sont I’objet d’'un amour de
préférence de la part de I’Eglise qui, depuis les origines, en dépit des défaillances de beaucoup de ses
membres, n’a cess¢ de travailler a les soulager, les défendre et les libérer » (n. 2448). Et cela sans
idéologies, seulement avec la force de I’Evangile.

Dans ’Eglise nous avons eu et nous avons beaucoup de choses pas trés bonnes, et beaucoup de
péchés, mais quant au service des pauvres & travers les ceuvres de miséricorde, en tant qu’Eglise nous
avons toujours suivi ’Esprit, et nos saints ’ont fait de maniére trés créative et efficace. L’amour des
pauvres a été le signe, la lumiére qui fait que les personnes glorifient le Pere. Nos gens apprécient ceci :
le prétre qui prend soin des plus pauvres, des malades, qui pardonne aux pécheurs, qui enseigne et
corrige avec patience... Nos gens pardonnent beaucoup de défauts aux prétres, sauf celui de
I’attachement a ’argent. Les gens ne le pardonnent pas. Et ce n’est pas tant a cause de la richesse en soi,
mais parce que ’argent nous fait perdre la richesse de la miséricorde. Notre peuple sent par intuition
quels péches sont graves pour le pasteur, ceux qui tuent son ministére parce qu’ils le transforment en
fonctionnaire, ou pire, en mercenaire, et en revanche les péchés qui sont, je ne dirais pas secondaires —
parce que je ne sais pas si théologiquement on peut le dire -, mais des péchés que 1’on peut supporter,
charger comme une croix, jusqu’a ce que le Seigneur les purifie a la fin, comme il le fera de la zizanie.


https://combonianum.org/

En revanche, ce qui porte atteinte a la miséricorde est une contradiction principale. Cela porte atteinte au
dynamisme du salut, au Christ qui « s’est fait pauvre pour nous enrichir de sa pauvreté » (2Co 8, 9). Et il
en est ainsi parce que la miséricorde prend soin « en perdant quelque chose d’elle-méme » : une partie
du ceeur reste avec la personne blessée, un temps de notre vie est perdu pour ce que nous avions envie
de faire, quand nous I’offrons aux autres, dans une ceuvre de charité.

C’est pourquoi il ne s’agit pas que Dieu me fasse miséricorde pour certaines fautes, comme si
pour le reste j’étais autosuffisant ; ou bien que, de temps en temps, j’accomplisse une ceuvre
particuliere de miséricorde envers une personne dans le besoin. La grace que nous demandons dans
cette priére est celle de laisser Dieu nous faire miséricorde dans tous les domaines de notre vie, et
d’étre miséricordieux envers les autres dans tout notre agir. Pour nous, prétres et évéques, qui
administrons les sacrements, baptisant, confessant, célébrant I’Eucharistie... la miséricorde est la
maniere de changer toute la vie du peuple de Dieu en sacrement. Etre miséricordieux ce n’est pas
seulement une maniére d’étre mais la maniére d’étre. Il n’y a pas une autre manicre possible d’étre
prétre. Le Pere Brochero disait : « Le prétre qui n’a pas beaucoup de piti¢ envers les pécheurs est un
demi prétre. Ce ne sont pas ces haillons bénis que je porte qui font de moi un prétre ; si je n’ai pas
dans mon cceur la charité, je ne suis méme pas chrétien ».

Le propre du regard d’un pere est de voir ce qui manque pour y porter remede immédiatement,
et mieux encore, de le prévoir. Ce regard sacerdotal — de celui qui joue le réle de pére au sein de
I’Eglise Mére — qui nous fait voir les personnes du point de vue de la miséricorde, on doit enseigner a
le cultiver des le séminaire et il doit alimenter tous les plans pastoraux. Nous voulons et nous
demandons au Seigneur un regard qui sache discerner les signes des temps en termes d’« ceuvres de
miséricorde dont notre peuple a aujourd’hui besoin », pour pouvoir sentir et faire 1’expérience du
Dieu de I'histoire qui marche avec lui. En effet, comme le dit le document d’Aparecida, en citant saint
Alberto Hurtado : « Par nos ceuvres, notre peuple sait que nous comprenons sa souffrance » (n. 386).

La preuve de cette compréhension de notre peuple est que nous sommes toujours bénis par Dieu
dans nos ceuvres de miséricorde, et que nous obtenons 1’aide et la collaboration de nos gens. Il n’en
est pas ainsi pour d’autres types de projets, qui parfois marchent bien, d’autres fois non, sans que
certains ne comprennent pourquoi ¢ca ne marche pas et se cassent la téte a chercher un nouvel énieme
plan pastoral, alors qu’on pourrait dire simplement : ¢a ne marche pas parce qu’il y manque la
miséricorde, sans devoir entrer dans les détails. Si ce n’est pas béni, c’est parce qu’il y manque la
miséricorde. Il manque cette miséricorde qui a plus de lien avec un hopital de campagne qu’avec une
clinique de luxe, cette miséricorde qui, valorisant ce qui est bon, prépare le terrain a une rencontre de
la personne avec Dieu dans I’avenir, au lieu de 1’¢loigner par une critique sur un point particulier.

Je vous propose une priére avec la pécheresse pardonnée (Jn 8, 3-11), pour demander la grace d’étre
miséricordieux dans la confession, et une autre sur la dimension sociale des ceuvres de miséricorde.

Le passage concernant le Seigneur avec la femme adultére m’émeut toujours, lorsque, ne la
condamnant pas, il ‘“‘enfreint’’ la loi ; sur ce cas précis sur lequel on lui demandait de se prononcer —
““‘faut-il la lapider ou non” —, il ne s’est pas exprimé, il n’a pas appliqué la loi. Il a feint de ne pas
comprendre — en cela également le Seigneur est un maitre pour nous tous — et, a ce moment-1a, il leur a
sorti quelque chose d’autre. Il a ainsi initi€¢ un processus dans le cceur de la femme qui avait besoin de
ces paroles : ‘““Moi non plus, je ne te condamne pas’’. En la prenant par la main, il I’a relevée et cela lui
a permis de croiser un regard plein de douceur qui a changé son coeur. Le Seigneur tend la main a la fille
de Jaire : ‘‘Donnez-lui @ manger’’. Au jeune homme mort, & Naim : ‘‘Leéve-toi’’ et le rend a sa mere. Et
a cette pécheresse : ‘‘Léve-toi’’. Le Seigneur nous remet exactement comme Dieu a voulu que I’homme
soit : debout, relevé, jamais par terre. Parfois j’éprouve un mélange de peine et d’indignation quand on
s’empresse de mettre en lumicre la derniere recommandation, le ‘‘ne peche plus’’. Et on utilise cette
phrase pour ‘‘défendre’’ Jésus, afin que ce ne soit pas comme s’il avait violé la loi. Je pense que les
paroles que le Seigneur utilise forment un tout avec ses actes. Le fait de se pencher pour écrire par deux
fois sur le sol, marquant une pause avant de parler a ceux qui veulent lapider la femme, et ensuite une
autre avant ce qu’il lui dit, nous parle du temps que le Seigneur prend pour juger et pardonner. Un temps
qui renvoie chacun a sa propre intériorité et fait que ceux qui jugent se retirent.



Dans son dialogue avec la femme, le Seigneur ouvre d’autres espaces : le premier est 1’espace
de la non condamnation. L’Evangile insiste sur cet espace resté libre. 1l nous place sous le regard de
Jésus et nous dit qu” ““il ne voit personne autour, sinon la femme”’. Et ensuite Jésus lui-méme amene
la femme a regarder autour d’elle par cette question : “‘Ou sont-ils, ceux qui te cataloguaient ?°” (le
mot est important, puisqu’il exprime ce que nous condamnons tant comme le fait qu’on nous
catalogue ou qu’on nous caricature...). Une fois qu’il lui a fait voir cet espace libre du jugement
d’autrui, il Iui dit que lui non plus ne I’agresse pas avec ses pierres : ‘“Moi non plus je ne te condamne
pas’’. Et, sur le champ, il lui ouvre un autre espace libre : ‘‘Désormais, ne peche plus’. Le
commandement est donné pour 1’avenir, pour aider a avancer, pour « marcher dans I’amour ». Voila la
délicatesse de la miséricorde qui regarde avec pitié le passé et encourage pour I’avenir. Ce ‘‘ne péche
plus’’, n’est pas une chose évidente. Le Seigneur le dit “‘avec elle’’, il ’aide a exprimer par des paroles
ce qu’elle-méme ressent, ce “‘non’’ libre au péché qui est comme le ‘‘oui’” de Marie a la grace. Le
“‘non’’ est dit en relation avec la racine du péché de chacun. Chez la femme, il s’agissait d’un péché
social, d’une personne dont les gens s’approchaient, ou pour coucher avec elle, ou pour la lapider. [1 n’y
avait pas un autre genre de proximité avec cette femme. C’est pourquoi le Seigneur, non seulement lui
dégage la voie, mais aussi la met en mouvement, pour qu’elle cesse d’étre ‘‘objet’” du regard d’autrui,
pour qu’elle soit protagoniste. Le fait de ne pas pécher ne se référe pas seulement a I’aspect moral, je
crois, mais a un type de péché qui ne la laisse pas faire sa vie. Au paralytique a la piscine de Bethesda il
dit également « ne peche plus » (In 5, 14). Mais a celui-ci, qui se justifiait avec les choses tristes qui
““lui arrivaient”’, qui avait une psychologie de victime — la femme, elle non — il lui lance une pique en
ces termes : ‘‘Qu’il ne t’arrive pas quelque chose de pire’’. Le Seigneur profite de sa manicre de penser,
de ce qu’il craint, pour le sortir de sa paralysie. Disons qu’il se sert de la peur pour le faire bouger. Ainsi,
nous devons chacun entendre ce ‘“ne peche plus’’ de maniere profonde et personnelle.

Cette image du Seigneur qui met les gens en mouvement lui est vraiment propre : il est le Dieu
qui se met en route avec son peuple, qui fait aller de I’avant et accompagne notre histoire. C’est
pourquoi I’objet vers lequel se dirige la miséricorde est trés précis : ¢’est vers ce qui fait qu’un homme
ou une femme ne marche pas a sa place, avec les siens, a son rythme, vers la ou Dieu I’invite a aller.
La peine, ce qui bouleverse, c’est que I'un ou l'autre se perde, ou reste derriére, ou s’égare par
présomption. Disons, qu’il soit désorienté. Qu’il ne soit pas a la disposition du Seigneur, disponible
pour la tache qu’il veut lui confier. Qu’on ne marche pas humblement en présence du Seigneur (cf. Mi
6, 8), qu’on ne marche pas dans la charité (cf. Ep 5, 2).

L’espace du confessionnal ou la vérité nous rend libres

A présent, passons a I’espace du confessionnal, ol la vérité nous rend libres. Le Catéchisme de
I’Eglise Catholique nous montre le confessionnal comme un lieu ot la vérité nous rend libre pour une
rencontre. 1l dit ceci : « En célébrant le sacrement de la Pénitence, le prétre accomplit le ministere du
Bon Pasteur qui cherche la brebis perdue, celui du Bon Samaritain qui panse les blessures, du Pére qui
attend le Fils prodigue et I’accueille a son tour, du juste juge qui ne fait pas acception de personne et
dont le jugement est a la fois juste et miséricordieux. Bref, le prétre est le signe et I’instrument de
I’amour miséricordieux de Dieu envers le pécheur » (n. 1465). Et il nous rappelle que « le confesseur
n’est pas le maitre mais le serviteur du pardon de Dieu. Le ministre de ce sacrement doit s’unir a
’intention et a la charité du Christ » (n. 1466).

Signe et instrument d’une rencontre. Voila ce que nous sommes. Attrait efficace pour une
rencontre. Signe veut dire que nous devons attirer, comme lorsque quelqu’un fait des signes pour
attirer ’attention. Un signe doit étre cohérent et clair, mais surtout compréhensible. Car il y a des
signes qui ne sont clairs que pour les spécialistes, et ces signes ne servent pas. Signe et instrument. La
raison d’étre de I’instrument réside dans son efficacité — sert-il ou ne sert-il pas —, dans le fait d’étre a
portée de main et d’influer sur la réalit¢ de manic¢re précise, appropriée. Nous sommes des
instruments si les gens rencontrent vraiment le Dieu miséricordieux. Il nous revient ‘‘de faire en sorte
qu’ils se rencontrent’’, qu’ils se retrouvent face a face. Ce qu’ils feront ensuite est leur affaire. Il y a
un enfant prodigue dans la porcherie et un pére qui tous les soirs monte sur la terrasse pour voir s’il
arrive ; il y a une brebis perdue et un pasteur qui est sorti pour la chercher ; il y a un blessé étendu au



bord du chemin et un samaritain qui a bon cceur. En quoi consiste donc notre ministére ? Etre des
signes et des instruments pour qu’ils se rencontrent. Qu’il soit clair pour nous que nous ne sommes ni
le pére, ni le pasteur, ni le samaritain. Nous sommes plutét du coté des trois autres, en tant que
pécheurs. Notre ministére doit €tre signe et instrument de cette rencontre. C’est pourquoi nous nous
situons dans le domaine du mystére du Saint Esprit, qui est celui qui crée I’Eglise, celui qui fait
I’unité, celui qui ravive encore et encore la rencontre.

L’autre chose propre a un signe et a un instrument est sa non référentialité, pour le dire de
maniére compliquée. Personne n’en reste au signe, une fois qu’il a compris la réalité. Personne ne
reste a regarder le tournevis ou le marteau, mais on regarde le cadre qui a été bien fixé. Nous sommes
des serviteurs inutiles. C’est-a-dire des instruments et des signes qui ont été tres utiles aux deux
intéressés qui se sont fondus dans une accolade, comme le pere avec son fils.

La troisiéme caractéristique propre au signe et a l’instrument est leur disponibilité. Que
I’instrument soit a disposition, que le signe soit visible. L’essence du signe et de I’instrument est
d’étre médiateurs, disponibles. Voila peut-étre la clé de notre mission dans cette rencontre de la
miséricorde de Dieu avec ’homme. Utiliser un terme négatif est sans doute plus clair. Saint Ignace
disait de “‘ne pas étre un empéchement’’. Un bon médiateur est celui qui facilite les choses et ne crée
pas d’empéchements. Dans mon pays, il y avait un grand confesseur, le Pere Cullen, qui s’asseyait
dans le confessionnal et, lorsqu’il n’y avait personne, faisait deux choses : I’'une consistait a réparer
des ballons de cuir pour les enfants qui jouaient au football, I’autre était de lire un gros dictionnaire
chinois. Il était resté longtemps en Chine, il voulait garder [la pratique de] la langue. Et il disait que,
lorsque les gens le voyaient dans des activités si superflues, comme réparer de vieux ballons, et
d’utilité si lointaine, comme lire un dictionnaire chinois, ils pensaient : ‘‘Je vais m’approcher pour
parler un peu avec ce prétre, puisque je vois qu’il n’a rien a faire’’. Il était disponible pour I’essentiel.
Il avait un horaire pour le confessionnal, mais il était 1a. Il se défaisait de I’empéchement d’avoir
toujours I’air trés occupé. Voila le probléme. Les gens ne s’approchent pas quand ils voient leur
pasteur tres, tres occupe, toujours pris.

Chacun a connu de bons confesseurs. Nous devons apprendre de nos bons confesseurs, ceux
dont les gens s’approchent, ceux qui ne font pas peur et savent parler jusqu’a ce que I’autre raconte ce
qui lui est arrivé, comme Jésus avec Nicodéme. Il est important de comprendre le langage des gestes ;
il ne faut pas demander des choses qui sont évidentes pour les gestes. Si quelqu’un s’approche du
confessionnal, c’est parce qu’il s’est repenti, il y a déja un repentir. Et s’il s’approche, c’est parce
qu’il a le désir de changer. Ou au moins le désir du désir, et si la situation lui semble impossible (ad
impossibilia nemo tenetur, comme le dit la maxime, a I’impossible nul n’est tenu). Le langage des
gestes. J’ai lu dans la vie d’un nouveau saint de ces derniers temps que, le pauvre, il souffrait durant la
guerre. Il y avait un soldat qui était sur le point d’étre fusillé et il est allé le confesser. Et I’on voit que
ce soldat était un peu libertin, il faisait beaucoup de fétes avec les femmes.... ‘“Mais t’en repens-tu ?”’
— ““Non, c’était si beau, mon Pére’’. Et ce saint ne savait comment s’en sortir. Le peloton pour le
fusiller était la, et alors il luia dit : ““Au moins ceci : as-tu le regret de ne pas te repentir 2’ — *‘Ca, oui
I”> — “<“Ah, ¢a va’’. Le confesseur cherche toujours la voie, et le langage des gestes est le langage des
possibilités pour parvenir au but.

Il faut apprendre des bons confesseurs, ceux qui ont de la délicatesse envers les pécheurs, et a
qui suffit un demi-mot pour tout comprendre, comme Jésus avec 1’hémorroisse, et précisement ainsi
leur vient la force du pardon. J’ai été beaucoup édifié par 'un des Cardinaux de la Curie, dont je
pensais a priori qu’il était trés rigide. Et lui, lorsqu’il y avait un pénitent ayant un péché qu’il
éprouvait de la honte a dire et qui commengait avec un mot ou deux, il comprenait immédiatement de
quoi il s’agissait et disait : ‘‘Continue, j’ai compris, j’ai compris !”’. Et il I’arrétait , parce qu’il avait
compris. Ca, c’est la délicatesse. Mais ces confesseurs — pardonnez-moi — qui posent des questions et
posent des questions... : ‘“Mais dis-moi, s’il te plait...”’. As-tu besoin de tant de détails pour
pardonner ou bien ‘‘tu es en train de te faire le film’’ ? Ce Cardinal m’a beaucoup édifié. L’intégralité
de la confession n’est pas une question mathématique — combien de fois ? comment ? ou ?... - Parfois
la honte provient davantage du nombre que du nom du péché lui-méme. Mais pour cela il faut se
laisser émouvoir par la situation des gens, qui est parfois un mélange de choses, de maladie, de péché



et de conditionnements impossibles a surmonter, comme Jésus qui s’émouvait en voyant les
personnes, le sentait dans ses entrailles, dans ses tripes, et donc soignait et soignait méme si I’autre
“‘ne le demandait pas bien’’, comme ce Iépreux, ou tournait autour du pot comme la Samaritaine qui
était comme le héron : elle piaillait a un endroit et avait son nid ailleurs. Jésus était patient.

Il faut apprendre des confesseurs qui savent faire en sorte que le pénitent sente la correction en
faisant un pas en avant, comme Jésus, qui donnait une pénitence suffisante, mais qui savait valoriser
celui qui revenait pour rendre graces, qui pouvait mieux faire encore. Jésus faisait prendre le brancard
au paralytique, ou se faisait un peu prier par les aveugles ou par la femme syro-phénicienne. Peu lui
importait si ensuite ils ne lui prétaient plus attention, comme le paralytique de Siloé, ou s’ils disaient
des choses qu’il leur avait demandé de taire et ensuite il semblait que c’était lui le Iépreux parce qu’il
ne pouvait pas entrer dans les villages, ou bien ses ennemis trouvaient des motifs pour le condamner.
Il soignait, pardonnait, offrait un soulagement, du repos, il laissait les gens respirer un souffle de
I'Esprit consolateur.

Ce que je vais dire a présent, je I’ai déja dit de nombreuses fois, peut-étre quelqu’un parmi I’a-t-
il entendu. J’ai connu a Buenos Aires un frére capucin — il vit encore — un peu plus jeune que moi, qui
est un grand confesseur. 1l a toujours une file au confessionnal, beaucoup de gens — tous : d’humbles
gens, des gens aisés, des prétres, des religieuses, une file, un défilé, il confesse toute la journée. Et il
pardonne beaucoup. Il trouve toujours la voie pour pardonner et pour faire faire un pas en avant. C’est
un don de I’Esprit. Mais parfois lui vient le scrupule d’avoir trop pardonné. Et donc une fois, en
parlant, il m’a dit : “‘J’ai parfois ces scrupules’’. Et je lui ai demandé : ‘‘Et que fais-tu quand tu as ces
scrupules ?”’ “‘Je vais devant le tabernacle, je regarde le Seigneur et le lui dis : « Seigneur, pardonne-
moi, aujourd’hui j’ai beaucoup pardonné. Mais que ce soit clair — hein ? — que c’est de ta faute, car
c’est toi qui m’as donné le mauvais exemple ! C’est-a-dire la miséricorde »”’. Il renforgait la
miséricorde avec davantage de miséricorde.

Enfin, concernant la confession, deux conseils : le premier, n’ayez jamais le regard du
fonctionnaire, de celui qui voit seulement des ‘‘cas’’, et s’en débarrasse. La miséricorde nous libére
d’étre des prétres juge-fonctionnaires, disons, qui, a force de tellement juger des ‘‘cas’’, perdent la
sensibilité envers les personnes et envers les visages. Je me rappelle [que] lorsque j’étais en deuxieme
année de théologie, je suis allé avec mes compagnons assister a 1’examen du ‘‘audiendas’’, qu’on
faisait en troisieme année de théologie, avant I’ordination. Nous y sommes allés pour apprendre un
peu, on apprenait toujours. Et une fois, je me souviens qu’a un compagnon on a posé¢ une question,
c¢’était sur la justice, de iure, mais trés compliquée, trés artificielle... Et ce compagnon a dit avec
beaucoup d’humilité : ‘Mais, Pére, ¢ca ne se voit pas dans la vie’” — ‘“Mais ¢a se trouve dans des
livres’’. Cette morale ‘‘des livres’’, sans expérience. La régle de Jésus, c’est de ‘‘juger comme nous
voulons étre jugés’’. Cette mesure intime qu’on a pour juger si on est traité avec dignité, si on est
ignoré ou maltraité, si on a été aidé a se mettre debout... voila la clef pour juger les autres.
Remarquons que le Seigneur se fie a cette mesure qui est trés personnelle et subjective. Non pas tant
parce que cette mesure est ‘‘la meilleure’’, mais parce qu’elle est sincére et, a partir d’elle, on peut
construire une bonne relation. L’autre conseil : ne soyez pas curieux au confessionnal. J’en ai déja
parlé. Sainte Thérése raconte que, lorsqu’elle recevait les confidences de ses novices, elle se gardait
bien de demander comment la chose avait évolué. Elle ne fouinait pas dans I’ame des personnes (cf.
Histoire d'une dme, Manuscrit C. A la Mére de Gonzague, c. XI 32 r). Le propre de la miséricorde est
de “‘couvrir de son manteau’’, couvrir le péché pour ne pas blesser la dignité. Ce passage des deux fils
de Noé¢ est beau ; ils couvrirent d’un manteau la nudité de leur pére qui s’était enivré (cf. Gn 9, 23).

La dimension sociale des ceuvres de miséricorde

Maintenant, disons deux mots sur la dimension sociale des ceuvres de miséricorde.

A la fin des Exercices, saint Ignace met « la contemplation pour obtenir I’amour », qui relie ce
qui a été vécu dans I’oraison avec la vie quotidienne. Et cela nous fait réfléchir sur la maniere dont
I’amour doit étre mis davantage dans les ceuvres que dans les paroles. Ces ceuvres sont les ceuvres de
miséricorde, celles que le Pére « a préparées d’avance pour que nous les pratiquions » (Ep 2, 10),



celles que I’Esprit inspire a chacun pour le bien commun (cf. 1Co 12, 7). En méme temps que nous
remercions le Seigneur pour tant de bienfaits recus de sa bonté, nous demandons la grace de porter a
tous les hommes cette miséricorde qui nous a sauves nous.

Je vous propose, dans cette dimension sociale, de méditer sur quelques-uns des paragraphes
conclusifs des Evangiles. La, le Seigneur lui-méme établit ce lien entre ce qui a été recu et ce que
nous devons donner. Nous pouvons lire ces conclusions avec la grille d’“‘ceuvres de miséricorde’’, qui
concrétise le temps de I’Eglise dans lequel Jésus ressuscité vit, accompagne, envoie, et attire notre
liberté, qui trouve en lui sa réalisation concréte et renouvelée chaque jour.

La conclusion de I’Evangile de Matthieu nous dit que le Seigneur envoie les Apétres et leur dit :
« Apprenez-leur a observer tout ce que je vous ai commandé » (28, 20). Cet « apprendre a celui qui ne
sait pas » est, en soi, une ceuvre de miséricorde. Et elle se multiplie, comme la lumiére, dans les autres
ceuvres : dans celles de Mt 25, qui se référent davantage aux ceuvres appelées corporelles, et dans tous
les commandements et conseils évangéliques : ‘‘pardonner’’, ‘‘corriger fraternellement’’, consoler
ceux qui sont tristes, supporter les persécutions, et ainsi de suite.

Marc termine par I’image du Seigneur qui ‘‘collabore’ avec les Apdtres et qui ‘‘confirme la
Parole avec les signes qui ’accompagnent’ (cf. 16, 20). Ces ‘‘signes’’ ont la caractéristique des
ceuvres de miséricorde. Marc parle, entre autres, de soigner les malades, d’expulser les esprits
mauvais (cf. 16, 17-18).

Luc continue son Evangile avec le Livre des « Actes » — praxeis — des Apotres, en racontant
leur maniere de faire et les ceuvres qu’ils accomplissent, guidés par I’Esprit.

Jean termine en parlant de « beaucoup d’autres choses » (21, 25) ou de « signes » (20, 30) que
Jésus a accomplis. Les actes du Seigneur, ses ceuvres, ne sont pas de simples actes, mais ils sont des
signes dans lesquels, de maniere personnelle et unique en chacun, il montre son amour et sa
miséricorde.

Nous pouvons contempler le Seigneur qui nous envoie pour cette tache, avec 1’image de Jésus
miséricordieux, telle qu’elle a été révélée a sceur Faustine. Dans cette image nous pouvons voir 1a
misé€ricorde comme une lumiere unique qui vient de I’intériorité de Dieu et qui, en passant par le ceeur
du Christ, ressort diversifiée, avec une couleur propre a chaque ceuvre de miséricorde.

Les ceuvres de miséricorde sont infinies, chacune a son cachet particulier, avec I’histoire de
chaque visage. Ce ne sont pas seulement les sept ceuvres corporelles et les sept spirituelles en général.
Ou plutdt, elles sont, ainsi énumerées, comme les matiéres premieres — celles de la vie elle-méme —
qui, lorsque les mains de la miséricorde les touchent ou les modélent, deviennent, chacune, une ceuvre
artisanale. Une ceuvre qui se multiplie comme le pain dans les corbeilles, qui grandit démesurément
comme la graine de moutarde. En effet, la miséricorde est féconde et inclusive. Ces deux
caractéristiques importantes : la miséricorde est féconde et inclusive. Il est vrai que nous pensons
d’habitude aux ceuvres de miséricorde, séparément, et en tant que liées a une ceuvre : hopitaux pour
les malades, cantines pour ceux qui ont faim, maisons d’accueil pour ceux qui sont dans la rue, écoles
pour ceux qui ont besoin d’instruction, le confessionnal et la direction spirituelle pour celui qui a
besoin de conseil et de pardon... Mais si nous les regardons ensemble, le message est que I’objet de la
miséricorde est la vie humaine elle-méme et dans sa totalité. Notre vie méme en tant que ‘chair’” est
affamée et assoiffée, elle a besoin de vétements, de maison, de visites, tout comme d’un enterrement
digne, une chose que nul ne peut se donner a soi-méme. Méme le plus riche, au moment de mourir,
est réduit a une misere, et personne n’a derriere son cortége funebre le camion de déménagement.
Notre vie elle-méme, en tant qu’“‘esprit’’, a besoin d’étre éduquée, corrigée, encouragée, consolée.
C’est un mot trés important dans la Bible : pensons au Livre de la consolation d’Israél, chez le
prophete Isaie. Nous avons besoin que d’autres nous conseillent, nous pardonnent, nous supportent et
prient pour nous. C’est la famille qui pratique ces ceuvres de miséricorde, de maniére si appropriée et
si désintéressée qu’on ne le remarque pas, mais il suffit que, dans une famille avec des enfants en bas
age manque la maman pour que tout soit réduit a la misere. La misére la plus absolue et la plus cruelle
est celle d’un enfant dans la rue, sans parents, a la merci des vautours.



Nous avons demandé la grace d’étre des signes et des instruments, maintenant il s’agit d’
‘‘agir”’, et de ne pas accomplir seulement des gestes mais de faire des ceuvres, d’institutionnaliser, de
créer une culture de la miséricorde, qui n’est pas la méme chose qu’une culture de bienfaisance ; nous
devons [les] distinguer. En nous mettant a ’ceuvre, nous sentons immédiatement que c’est I’Eprit qui
suscite, qui fait avancer ces ceuvres. Et il le fait en utilisant les signes et les instruments qu’il veut,
bien qu’ils ne ‘‘soient’” pas toujours, par eux-mémes, les plus aptes. Bien plus, on dirait que pour
exercer les ceuvres de miséricorde 1’Esprit choisit plutot les instruments les plus pauvres, les plus
humbles et insignifiants, ceux qui ont le plus besoin eux-mémes de ce premier rayon de la miséricorde
divine. Ce sont ceux-la qui se laissent le mieux former et préparer pour réaliser un service d’une
efficacité incontestable et de qualité. La joie de nous sentir des ‘‘serviteurs inutiles’’, pour ceux que le
Seigneur bénit par la fécondité de sa grace, et que lui-méme en personne fait asseoir a sa table et a qui
il sert I’Eucharistie, est une confirmation que nous travaillons a ses ceuvres de miséricorde.

Notre peuple fidele aime a se réunir autour des ceuvres de miséricorde. Il suffit de venir a I'une
des audiences générales du mercredi et nous voyons combien il y en a : des groupes de personnes qui
se mettent ensemble pour faire des ceuvres de miséricorde. Tant dans les célébrations — pénitentielles
ou festives — que dans I’action solidaire et de formation, notre peuple se laisse rassembler et paitre
d’une maniére que tous ne remarquent pas ni ne valorise, bien que beaucoup d’autres plans pastoraux
centrés sur des dynamiques plus abstraites échouent. La présence massive de notre peuple fidele dans
nos sanctuaires et pelerinages doit faire 1’objet d’attention, de valorisation et de promotion de notre
part, présence anonyme, mais anonyme par excés de visages et par le désir de se faire voir
uniquement de Celui ou de Celle qui les regarde avec miséricorde, comme également anonyme quant
a la collaboration variée qui soutient par le travail beaucoup d’ceuvres de solidarité. Et pour moi, ¢a
été une surprise [de constater] combien ici en Italie ces organisations sont fortes et rassemblent les
fidéles.

En tant que prétres, demandons deux graces au Bon Pasteur, celle de savoir nous laisser guider
par le sensus fidei de notre peuple fidéle, et aussi par son « sens du pauvre ». Ces deux « sens » sont
en lien avec son « sensus Christi », dont parle saint Paul, avec ’amour et la foi que notre peuple a
pour Jésus.

Concluons en priant ’Ame du Christ, qui est une belle priére pour demander miséricorde au
Seigneur venu dans la chair ; qu’il nous fasse miséricorde avec son Corps et son Ame mémes.
Demandons-lui de nous faire miséricorde ainsi qu’a son peuple ; a4 son Ame nous demandons :
“‘sanctifie-nous’’ ; nous supplions son Corps : ‘‘sauve-nous’’ ; nous demandons a son sang : ‘‘enivre-
nous’’ ; délivre-nous de toute autre soif qui ne soit pas de toi. Demandons a 1’eau de son coté : “‘lave-
nous’’, nous implorons sa passion : ‘‘réconforte-nous’’ ; console ton peuple, Seigneur crucifi¢, dans
tes plaies, nous t’en supplions : ‘‘cache-nous’’... Ne permets pas, Seigneur, que ton peuple soit séparé
de toi. Que rien ni personne ne nous sépare de ta miséricorde, qui nous protége contre les pieges de
I’ennemi malin. Ainsi, nous pourrons chanter les miséricordes du Seigneur avec tous tes saints quand
tu nous rappelleras a toi.

[Priere Ame du Christ]

Jai parfois entendu des commentaires de prétres qui disent : ‘“Mais ce Pape nous bastonne trop,
il nous réprimande’’. Et des coups de baton, des réprimandes, il y en a ! Mais je dois dire que j’ai été
édifié par de nombreux prétres, de nombreux bons prétres ! Parmi ceux-ci — j’en ai connu — qui,
lorsqu’il n’y avait pas le répondeur automatique du téléphone, dormaient, le téléphone posé sur la
table de lit, et personne ne mourait sans les sacrements ; on appelait a n’importe quelle heure, et ils se
levaient et allaient. De bons prétres ! Et je remercie le Seigneur de cette grace. Nous sommes tous
pécheurs, mais nous pouvons dire qu’il y a tant de bons, saints prétres qui travaillent en silence et
cachés. Parfois il y a un scandale, mais nous savons qu’un arbre qui tombe fait plus de bruit qu’une
forét qui pousse.

Et hier, j’ai regu une lettre, je ’ai mise a part, avec les lettres personnelles. Je 1’ai ouverte avant

de venir et je crois que c’est le Seigneur qui me I’a suggéré. Elle provient d’un curé en Italie, curé de
trois petits villages. Je crois que ¢a nous fera du bien d’entendre ce témoignage de I’'un de nos freres.



Elle a été écrite le 29 mai, il y a peu de jours.

« Excusez du dérangement. Je saisis ’occasion d’un ami prétre qui se trouve ces jours-Ci a
Rome pour le Jubilé sacerdotal, afin de vous faire parvenir sans aucune prétention — en tant que
simple curé de trois petites paroisses de montagne, je préfere me faire appeler ‘‘petit pasteur’” —
quelques considérations sur mon service pastoral simple suscitées — je vous remercie de tout coeur —
par certaines choses que vous avez dites et qui m’appellent chaque jour a la conversion. Je suis
conscient que je ne vous écris rien de nouveau. Vous avez déja certainement entendu ces choses.
J’éprouve le besoin de me faire moi aussi porte-parole. Cette invitation que vous nous avez faite a
plusieurs reprises d’avoir ’odeur des brebis m’a touché, me touche. Je suis en montagne et je sais
bien ce que cela veut dire. On devient prétre pour sentir cette odeur, qui est également le vrai parfum
du troupeau. Ce serait beau si le contact quotidien et la fréquentation assidue de notre troupeau, vrai
motif de notre appel, n’étaient pas remplacés par les taches administratives et bureaucratiques des
paroisses, de I’école des enfants et autres. J’ai la chance d’avoir des laics bons et compétents qui
suivent de pres ces affaires. Mais il y a toujours cette fonction juridique du curé, comme 'unique et le
seul représentant légal. Comme quoi, en fin de compte, il doit toujours courir partout, en reléguant
parfois [au dernier rang] la visite aux malades, aux familles comme I’'ultime chose, faite peut-étre en
hate et d’'une manicére quelconque. Je le dis pour moi, c’est parfois vraiment frustrant de constater
comment dans la vie du prétre on court tant pour I’appareil bureaucratique et administratif, en laissant
finalement de coté les gens, ce petit troupeau qui m’a été confié, presqu’abandonné a lui-méme.
Croyez-moi, Saint-Pére, c’est triste et souvent ’envie me vient de pleurer pour ce manquement. On
cherche a s’organiser, mais en fin de compte, il n’y a que le tourbillon des choses quotidiennes. Il en
est de méme pour un autre aspect, que vous avez evoqué également : le manque de paternité. On dit
que la société contemporaine manque de péres et de meres. Je crois constater comment parfois nous
aussi nous renongons a cette paternité spirituelle, nous réduisant brutalement a [étre] des
fonctionnaires du sacre, avec la triste conséquence, finalement, de nous sentir abandonnés a nous-
mémes. Une paternité difficile, qui en somme se répercute également de maniére inévitable sur nos
supérieurs, pris eux aussi par des tdches compréhensibles et délicates, risquant ainsi d’entretenir avec
nous des relations formelles, plus liées a la gestion de la communauté qu’a notre vie d’hommes, de
croyants et de prétres. Tout cela — et je conclus — n’6te pas de toute fagon la joie et la passion d’étre
prétre pour les gens et avec les gens. Si parfois, en tant que pasteur je n’ai pas I’odeur des brebis, je
suis toujours ému face a mon troupeau qui n’a pas perdu I’odeur du pasteur ! Que c’est beau, Saint-
Pére, lorsqu’on se rend compte que les brebis ne nous laissent pas seuls, qu’elles ont le thermometre
de notre étre-1a pour elles, et que si par hasard le pasteur sort du sentier et se perd, elles le prennent et
le tiennent par la main. Je ne cesserai jamais de remercier le Seigneur, parce qu’il me sauve toujours
par I’intermédiaire de son troupeau, ce troupeau qui nous a €été confié, ces gens simples, bons,
humbles, sereins, ce troupeau qui est la vraie grace du pasteur. De maniére confidentielle, je vous ai
parvenir ces petites et simples considérations, parce que vous étes proche du troupeau, parce que vous
étes capable de comprendre et que vous pouvez continuer de nous aider et de nous soutenir. Je prie
pour vous et vous remercie, comme également pour [nous] ‘‘tirer un peu oreilles’’, ce qui est
nécessaire pour mon cheminement. Bénissez-moi, Pape Francois, et priez pour moi ainsi que pour
mes paroisses’’. Il signe, et a la fin ce geste propre aux pasteurs : ‘‘Je vous envoie une petite offrande.
Priez pour mes communautés, en particulier pour quelques grands malades et pour quelques familles
en difficulté sur le plan économique et pas seulement. Merci !’

C’est I'un de nos freres. Il y en a beaucoup comme lui, il y en a beaucoup. Strement ici
également. Beaucoup ! Il nous indique le chemin. Et allons de I’avant ! Il ne faut pas perdre [le sens
de] la priére. Priez comme vous pouvez, et si vous vous endormez devant le Tabernacle, qu’il soit
loué. Mais priez ! Il ne faut pas perdre ¢a : il ne faut pas perdre le fait de se laisser regarder par la
Vierge et de la regarder comme Mere. 1l ne faut pas perdre le z¢le, il faut essayer de faire.... Il ne faut
pas perdre la proximité et la disponibilité pour les gens et je me permets également de vous dire de ne
pas perdre le sens de I’humour. Et allons de I’avant !

Basilique Saint-Paul-hors-les-Murs - Jeudi 2 juin 2016



