Les enjeux de la Lectio Divina aujourd’hui
Enzo Bianchi

«Il n’y a pas de doute que (le) primat de la sainteté et de la priere n’est concevable qu’a partir d’une
écoute renouvelée de la Parole de Dieu. (...) Il est nécessaire, en particulier, que 1’écoute de la Parole
devienne une rencontre vitale, selon 1’antique et toujours actuelle tradition de la lectio divina permettant de
puiser dans le texte biblique la parole vivante qui interpelle, qui oriente, qui fagonne I’existence (1) » Par
ces mots, pour la toute premicre fois, une lettre apostolique adressée a 1’ensemble des fidéles indique la
lectio divina comme une pratique féconde pour la vie spirituelle de tous les chrétiens. Cette invitation forte
de Jean Paul II arrive de maniére particuliérement opportune en ce commencement du troisiéme
millénaire. En effet, nous sommes aujourd’hui en mesure de constater la place centrale que 1’Ecriture a
retrouvée dans la vie de 1’Eglise catholique et de I’apprécier.

Apres des siecles de désaffection, nous assistons depuis quelques décennies a une redécouverte de
la Bible de la part des croyants catholiques, qui n’avaient plus de contact direct avec elle et qui, par
conséquent, n’avaient pas la possibilit¢ d’en faire I’aliment quotidien de leur vie de foi et de leur
témoignage dans le monde. L’Eglise catholique continuait, certes, & vivre de la «Parole de Dieuy,
surtout dans la liturgie, mais ce n’était plus une Parole de Dieu écoutée, célébrée, méditée, conservée
dans le cceur de telle maniére qu’elle nourrisse la foi des personnes et des groupes.

Replacée aujourd’hui au centre de la vie ecclésiale, la Bible réactive un processus resté statique et
méme atrophié pendant des siécles: a travers la fréquentation assidue des Ecritures, le chrétien alimente
sa foi, peut discerner quelle est sa place parmi les autres hommes, et surtout se plonge dans ce processus
d’epignosis, de pleine connaissance du Christ, et donc du mystére de Dieu, qui le conduit a une foi de
croyant adulte (#éleios, parfait). Aujourd’hui, la prédication, en particulier dans le cadre de la liturgie, se
nourrit des Saintes Ecritures et fait résonner la Parole de Dieu dans la communauté chrétienne. Oui, la
Parole de Dieu poursuit sa course, comme le souhaite 1’Apdtre: «Priez, afin que la Parole du Seigneur
accomplisse sa course» (2Th 3,1). Sans risque de se tromper, on peut déceler actuellement une
demande, une faim, un désir profond de la Parole de Dieu, surtout dans les pays latins.

Je suis convaincu que parmi tous les fruits du Concile Vatican I, le plus évident fut précisément
cette restitution de la Parole de Dieu au peuple de Dieu (2). Cependant, a presque quarante ans de la fin
du Concile, il y a encore d’importants objectifs a atteindre. Et avant tout, il est nécessaire de prendre
pleinement conscience de ce qu’implique la fréquentation assidue des Ecritures. Dans le présent article,
je ne puis que soulever quelques points, que j’ai déja traités par ailleurs dans plusieurs publications (3).

Parole et Eucharistie

La connexion étroite entre Parole et Eucharistie, qui trouve ses racines dans le témoignage des
Ecritures, qui est attestée par les Péres de 1’Eglise depuis Ignace d’Antioche, qui est confirmée par les
auteurs cisterciens et victorins au Moyen Age (4), a été solennellement réaffirmée dans plusieurs
documents du Concile Vatican II (SC 48.51.56; DV 21.26; AG 6.15; PO 18; PC 6). Des expressions
comme Corpus Christi intellegitur etiam Scriptura Dei (5), Corpus Christi puto Evangelium (6), ou celles,
peut-étre moins connues, comme: «Se nourrir de la chair et du sang du Christ non seulement dans le
mystére de I’autel, mais aussi dans la lecture des Ecritures» (7), ou bien: «Le pain du Christ et sa chair
sont la Parole de Dieu» (8), ces expressions, attestées et répétées de différentes manicres par la grande
tradition catholique, sont reprises aujourd’hui par la catéchese. Et pourtant, il subsiste encore une sorte de
timidité a affirmer qu’entre 1’Ecriture et I’Eucharistie il y a un rapport intrinséque, une périchorése. Trop
souvent encore, la Parole n’est comprise que comme une simple introduction a la célébration du
sacrement. On ne lui reconnait pas la capacité de réaliser 1’alliance: faire entrer le croyant dans une
relation vivifiante avec Dieu. Dans une certaine mesure, 1’idée persiste que ¢’est le sacrement qui donne la
grace, tandis que la Parole biblique donne un enseignement ou explique le sacrement.

Dans la réception de la Constitution Dei Verbum, cela me semble étre un point crucial qui mérite
d’étre approfondi. La réception de ce document restera en effet partielle et incompléte aussi longtemps
que, du point de vue théologique, spirituel et liturgique, on n’aura pas exploré a fond 1’étroite connexion
entre Parole et Eucharistie. La Parole doit étre englobée dans 1’économie sacramentelle, jusqu’a étre
comprise elle-méme comme un sacrement, c’est-a-dire comme une transmission de force et de grace, et



2

non pas seulement comme un moyen de communiquer des vérités, des enseignements ou des préceptes
moraux. Il s’agit donc de faire mirir la conscience chrétienne jusqu’a ce qu’elle soit en mesure de saisir le
caractére sacramentel de I’Ecriture. Lorsque, par 1’épiclése, la Parole de Dieu devient tangible, elle
provoque une rencontre entre I’auditeur et Dieu, débouchant ainsi sur une célébration de I’alliance (9).

La lecture assidue de ’Ecriture

Si I’Ecriture a retrouvé, dans les grandes lignes, une place centrale dans certains domaines de la vie
ecclésiale (liturgie, pastorale, catéchese), il faut bien reconnaitre que c’est loin d’étre le cas dans la vie
personnelle des fidéles catholiques qui ne pratiquent pas une lecture quotidienne et zélée des Ecritures.
Certes, il y des prétres, des religieux, des laics qui sont davantage sensibilisés a la Bible parce que mieux
préparés culturellement; il y a des mouvements d’Eglise dont la spiritualité s’appuie pleinement sur la lecture
biblique; mais la plus grande partie des fidéles n’a aucun contact personnel avec 1’Ecriture Sainte. Méme si
la Bible se trouve dans chaque famille, elle n’est bien souvent qu’un élément décoratif et il est plutdt rare
qu’elle soit utilisée pour prier ou pour écouter la Parole de Dieu. On observe méme une certaine méfiance a
I’égard d’une lecture assidue de la Bible, considérée comme une pratique étrangere a la tradition catholique.
En outre, elle est entravée par le manque de formation des prétres qui, de ce fait, font preuve de peu
d’empressement pour inviter les fidéles a cette lecture et surtout ne peuvent pas leur donner une initiation
véritablement suffisante.

Et pourtant, une lecture personnelle de la Bible est particuliérement bienvenue dans le cadre de la
société actuelle pluraliste, diversifiée, multi-religieuse et multi-culturelle, ou les chrétiens ne forment plus un
ensemble cohérent et ou leur situation de diaspora apparait de plus en plus évidente. Pour que la foi ait un
enracinement solide et profond, il faut la fréquentation permanente de cette source vive de vie spirituelle. Un
peu partout, on enregistre une baisse de fréquentation de la messe quotidienne, voire sa disparition pure et
simple. Le chrétien doit donc trouver un aliment pour sa foi dans I’écoute directe de 1’Ecriture. La vie
communautaire n’est plus assez intense pour permettre au chrétien de fagonner sa foi et I’aider a la vivre
dans le monde. C’est donc la Parole de Dieu dans I’Ecriture Sainte qui lui permettra de se nourrir
spirituellement, de trouver les régles de conduite, de discerner les signes des temps et de prier.

Je voudrais dire ici quelques mots concernant les jeunes générations, qui vivent aujourd’hui une crise
de leur vie spirituelle dans I’Eglise catholique. La pastorale est en effet confrontée a une diminution de la vie
spirituelle. La codification institutionnelle de la foi et la réduction de I’Evangile a des principes moraux ont
fait naitre I’idée que la vie chrétienne consistait en un vague engagement social et en un style de vie altruiste,
fondé sur des valeurs comme I’honnéteté, la tolérance, la générosité, davantage que dans une relation
personnelle avec Dieu par I’intermédiaire du Christ. Le Dieu chrétien, au lieu d’étre Celui qu’a révélé Jésus
Christ et que I’on connait a travers les Ecritures, est réduit & une espéce de symbole chargé d’exprimer
I’altruisme des relations. Les instances ecclésiales ne semblent plus étre capables d’initier a la vie intérieure.
Bien plus que par une croissance dans la foi et dans la sainteté, elles semblent intéressées par la pastorale de
la charité, en faveur de laquelle elles investissent beaucoup d’argent et dépensent beaucoup d’énergie.

Pourquoi beaucoup de jeunes, dans leur recherche de spiritualité, de méditation et de
contemplation, se tournent-ils vers I’Orient orthodoxe et méme vers 1I’Extréme-Orient? N’est-ce pas,
entre autres, & cause du manquement de notre Eglise? Quels moyens sont proposés, concrétement, pour
1’écoute et la méditation de 1’Ecriture, a une génération qui comprend la priére beaucoup plus comme
une méditation que comme un discours fait a Dieu? C’est la un point crucial dans la transmission de la
foi aux générations futures. Le judaisme nous a montré comment la foi peut survivre dans la diaspora
grice 4 la fréquentation personnelle et assidue de I’Ecriture et grace a la sanctification du sabbat qui lui
est lié¢e. Dans une intervention mémorable au Conseil des Conférences épiscopales européennes, le
cardinal Ratzinger a souligné avec force que, de nos jours également, le sensus fidei grandit par la
fréquentation assidue de I’Ecriture. Citons une de ses paroles: «Je suis persuadé que la lectio divina est
un ¢élément fondamental dans la formation du semsus fidei et par conséquent notre tidche la plus
importante (10) »

«Divina eloquia cum legente crescunt»

Quand la Parole de Dieu résonne dans une communauté, elle suscite, renouvelle et soutient la
fides ex auditu (Rm 10,17). Elle cherche aussi a conduire les auditeurs a ’obéissance de la foi
(oboeditio fidei: Rm 1,5), grace a la puissance de I’Esprit Saint qui accompagne toujours la Parole et
entraine les croyants dans une croissance spirituelle. La Parole du Seigneur édifie donc la communauté
en édifiant chaque fidéle. Nous pourrions méme dire avec Luc que «la Parole de Dieu croit tandis que le



3

nombre des croyants augmente considérablement» (Ac 6,7) ou que la Parole de Dieu croit dans la
mesure ou elle se répand: «La Parole de Dieu croissait et se multipliait» (Ac 12,24). La croissance de la
communauté signifie le croissance de la Parole, parce que la communauté est le fruit de la Parole
efficace de Dieu, mais aussi le lieu ou cette Parole est vécue. S’il est vrai que Scripturae faciunt
christianos (11), 1l est également vrai que divina eloquia cum legente crescunt (12), ce qui veut dire que
la Parole de Dieu croit par la lecture qui en est faite en Eglise et trouve son explication vivante par la vie
méme de I’Eglise. Nous connaissons bien les paroles de Grégoire le Grand: «Bien des passages de la
sainte Ecriture que je n’arrivais pas a comprendre seul, je les ai compris en me mettant en face de mes
fréres (coram fratribus meis positus intellexi)... Et je me suis aper¢u que I’intelligence m’en était
donnée grace a eux (13)»

Pour cette raison, la fréquentation assidue des Ecritures, en particulier sous la forme de la lectio divina,
doit étre une occupation a la fois personnelle et collective, dans les paroisses et les groupes chrétiens, et non
pas seulement, comme c’est le cas habituellement, dans les communautés religieuses. Que 1’on pense a la
signification profonde que pourrait avoir une lectio divina qui préparerait la célébration eucharistique du
dimanche et qui ferait de I’homélie I’aboutissement de cet acte de lecture! Il est donc important et
souhaitable que se répande la pratique de la lectio divina communautaire, aujourd’hui trop rare. Un plus
grand effort est nécessaire en ce domaine: il faut avoir le courage d’instaurer de nouvelles manieres de faire,
susceptibles de produire des fruits.

La communauté, du reste, est inséparable de I’Ecriture, car le livre, sans la communauté, n’est
rien; mais la communauté sans le livre ne peut pas subsister; c’est en lui qu’elle trouve son identité et sa
vocation. Il est impossible de s’en tenir au principe de la sola Scriptura, et la raison en est I’Eglise.
Liber et speculum: par cette formule, Bernard de Clairvaux définit la communauté comme miroir du
livre et le livre comme miroir de la communauté (14).

Parole et histoire

Il faut enfin parler du rapport entre la Parole de Dieu et I’histoire, et de la meilleure maniere
d’aborder ce probléme. Pour comprendre correctement la lecture, il s’agit avant tout de repérer trois
tentations.

1. La tentation fondamentaliste, qui prétend comprendre la Parole de Dieu sans la fatigue et la
patience de 1’étude biblique, sans le recours a I’analyse historico-critique et aux autres méthodes
exégétiques, sans une herméneutique sous la conduite de I’Esprit. Il n’est pas inutile de rappeler ici le
jugement porté par un document de la Commission biblique pontificale sur le fondamentalisme: «Le
fondamentalisme invite, sans le dire, a une forme de suicide de la pensée (15) ».

2. La tentation spiritualiste, qui pense atteindre le message sans confrontation avec la lettre du
texte, avec la dure écorce de la parole humaine. Il y a alors un grand risque de manipulation de la Parole
de Dieu, de subjectivisme, de réduction du texte biblique a une dimension psychologique ou affective.

3.  La tentation de s’en tenir a I’histoire, a I’analyse de ce qui est écrit, sans s’intéresser au
message. Le risque, dans ce cas, est d’établir une coupure entre la lecture biblique et le probléme du
sens.

Ces tentations se manifestent surtout la ou I’on ne tient pas compte des deux chemins pour toute
lecture biblique: celui qui va de I’Ecriture 4 la vie (cf. Lc 4,16-30) et celui qui va de la vie a I’Ecriture
(cf. Lc. 24,13-35). Le chemin qui va de I’Ecriture & la vie est certainement celui que les communautés
chrétiennes empruntent le plus, et a juste titre. Lui donner une primauté signifie que I’on reconnait la
seigneurie de la Parole de Dieu sur la communauté. La Parole inspire, suscite 1’adhésion, provoque la
foi. Il est pourtant nécessaire d’emprunter également I’autre chemin, qui demande une attention aux
événements, une analyse des situations, pour y déceler un appel, un signe aussi bien dans 1’espace que
dans le temps. Ce chemin comporte certes le danger d’instrumentaliser la Parole de Dieu, d’en faire le
support d’une pré-compréhension idéologique: dans ce cas, la Parole n’est plus le critére pour discerner
les signes des temps, mais elle devient ’objet d’une interprétation tendancieuse. Pourtant, c¢’est un
chemin qu’il est nécessaire de parcourir pour parvenir a un témoignage vivant de la foi dans le monde
d’aujourd’hui.

Conclusion

J’ai énuméré ici certains des enjeux qui se présentent sur la route de la lecture assidue des Ecritures
et de la lectio divina . Mais il est certain que, malgré les difficultés et les problémes, I’avenir de I’Eglise
sera marqué par la pratique de plus en plus répandue de la lecture des Ecritures. Si le second millénaire a



4

été marqué par une sorte de mise en quarantaine de I’Ecriture, les prochaines décennies, au début du
troisieme millénaire, continueront a &tre marquées par 1’impulsion dynamique donnée par la Constitution
Dei Verbum. C’est ce que requierent la nouvelle situation de diaspora des chrétiens, la confrontation avec
les autres religions, ainsi que le besoin de donner toujours davantage une forme méditative et réceptive a la
pricre.

En donnant une place accrue a la Parole de Dieu dans la vie de chaque chrétien comme dans la vie
des communautés, on va a I’essentiel: on permet a la sequela sancti Evangelii de fagonner toujours plus
I’existence des croyants. La vie des chrétiens doit devenir une exégése vivante de I’Ecriture, de la Parole
faite chair dans le monde et dans I’histoire, au milieu des hommes.

C’est ce que Jean Paul II, animé d’un regard prophétique, nous invite a faire: «Nous nourrir de la
Parole, pour que nous soyons des “serviteurs de la Parole” dans notre mission d’évangélisation, c’est
assurément une priorité pour 1’Eglise au début du nouveau millénaire (16) ». Voila bien 1’enjeu décisif
de la lectio divina aujourd’hui.

1. Novo millennio ineunte 39, dans La documentation catholique 2240 (21 janvier 2001), p. 67-89.

2. Cf. E. Bianchi, «Le caractere central de la Parole de Dieu», dans La réception de Vatican II, éd. par J.-P. Jossua et G.
Ruggieri, Cerf, Paris 1985, p. 157-185.
3. Cf. E. Bianchi, La lettura spirituale della Bibbia, Piemme, Casale Monferrato 1998; 1d., L essere povero come

condizione essenziale per leggere la Bibbia , Qigajon, Bose 1991; 1d., Dall ascolto della Parola alla preghiera
liturgica , Qigajon, Bose 1990; 1d., «Lectio divina et vie monastique», dans La Vie spirituelle 714 (1995), p. 145-
159.

4. Cf. Y.M.-J. Congar, «Les deux formes du pain de vie dans 1’évangile et dans la tradition», dans Parole de Dieu et

sacerdoce. Mélanges Weber, Desclée, Paris-Tournai-Rome-New-York 1962, p. 21-58; E. Lipinski, «La Parole et le

Painy», dans Id., Essais sur la révélation et la Bible, Cerf, Paris 1970, p. 65-90; W. Vogels, «La parole de Dieu

comme nourriture», dans La Pdque du Christ, mysteére de salut. Mélanges F.-X. Durwell , Cerf, Paris 1982, p. 33-

50. Pour une perspective historico-théologique, cf. A. Milano, La Parola nell’Eucaristia , Dehoniane, Rome 1990.

De unitate Ecclesiae conservanda , PL 117, 519A.

Origéne, In Ps . 147.

Jérome, Comm. in Eccles. 3,13.

Références et citations dans E. Bianchi, La lettura spirituale della Bibbia , op. cit., p. 42-64.

Sur le théme de ’efficacité et la puissance de la Parole, cf. I. de la Potterie, «L’efficacité de la Parole de Dieuy,

dans Lumen Vitae 10 (1955), p. 57-62; F.L. Moriarty, «Word as Power in the Ancient Near East», dans 4 Light

unto My Past . Old Testament Studies in Honor of Jacob M. Myers , éd. par H.N. Bream, R.D. Heim, C.A. Moore,

Temple University Press, Philadelphie 1974, p. 345-362; A.C. Thiselton, «The Supposed Power of Words in the

Biblical Writings», dans Journal of Theological Studies 25 (1974), p. 283-299; F.E. Crowe, «The Power of

Scriptures: An Attempt at Analysis», dans Word and Spirit. Essays in Honor of David Michael Stanley , éd. par J.

Plevnik, Regis College Press, Willovrdale (Ontario) 1975, p. 323-347.

10.  Cité dans E. Bianchi, Ai presbiteri, Qiqajon, Bose 1999, p. 6.

11.  AinsiJ. Caillot paraphrasant Augustin: J. Caillot, L évangile de la communication , Cerf, Paris 1989, p. 162.

12.  le Grand, Hom. in Hiez. 17,8. Cf. P.C. Bori, L’interpretazione infinita. L emeneutica cristiana antica e le sue
trasformazioni , 11 Mulino, Bologne 1987.

13.  Hom. in Hiez. 2,1.

14.  Cf. E. Bianchi, «La Parole construit la communauté», dans Collectanea Cisterciensia 4 (1998), p. 323-332. Sur le
rapport entre écoute et communauté, cf. les observations intéressantes de G. Lafont, Dieu, le temps et [’étre, Cerf,
Paris 1986, p. 126 et passim.

15.  Commission Biblique Pontificale, L ‘interprétation de la Bible dans I’Eglise, dans La documentation catholique
2085 (2 janvier 1994), p. 27. Le document a été rendu public le 18 novembre 1993.

16.  Novo millennio ineunte 40, loc. cit.

A e A



LECTIO DIVINA
Les quatre moments

Nous allons illustrer les différents moments de la lectio divina, tels qu’ils on été consacrés par la
tradition monastique, car il s’agit d’une lecture méditée et priante de la Parole de Dieu.

Au 12°™ siécle Guigue I, le chartreux, a synthétisé comme ceci les étapes : 1. lectio - 2. meditatio
- 3. oratio - 4. contemplatio.

1. Lectio

C’est le point de départ. Pour atteindre I’intimité avec la ‘Sacra Pagina’ il faut une lecture
continue et organique. Tous les auteurs monastiques insistent sur ce point parce qu’il est la condition
préliminaire pour établir avec le texte un rapport personnel profitable. Dés lors, il faut s’appliquer au
texte avec attention, avec calme et surtout s’y approcher dans 1’Esprit.

Avant de commencer la lecture il faut se mettre dans une disposition particuliére et invoquer
I’Esprit Saint pour qu’il vienne illuminer. Un auteur moderne dit que la Parole de Dieu a besoin d’une
épiclese (comme le pain et le vin). Dans la lectio divina le croyant doit faire cette €piclése en union avec
la grande épicleése eucharistique.

Il faut ensuite fidélité, continuité, assiduité. Il faut consacrer a la lectio divina du temps et un temps
adapte et non pas des bribes de temps, en toute hate et dans la distraction. Or cela n’est pas facile
aujourd’hui. Cela peut devenir un véritable exercice d’ascese. Il faut que ce soit une lecture assidue: c’est
la une condition indispensable pour la lectio divina.

Il faut lire la Bible souvent et la lire entiérement, sans omettre les parties de 1’Ancien Testament
qui peuvent paraitre peu utiles a la vie spirituelle. Parfois on sera tenté de choisir des textes bien denses,
mais mieux vaut suivre toutes les parties car de cette maniére on introduit dans la vie intérieure un
¢lément de variété. L’esprit humain peut s’habituer a tout aisément. N’oublions pas non plus que la
Parole de Dieu a la qualité d’étre un aliment quotidien, et comme chacun de nos repas, pas toujours elle
peut nous donner la satisfaction et 1’apaisement dont on jouit ne qu’a de rares moments. Le cas d’aridité
devient le moment de 1’écoute de Dieu dans la foi, ’obscurité de la foi. Les silences de Dieu sont
salutaire parce qu’ils nous font comprendre notre incapacité a prier et nous aident a fixer notre regard en
Dieu seul.

Concretement on pourrait choisir deux voies : soit suivre le lectionnaire quotidien, et ainsi on aura
la référence a la liturgie du jour, soit faire une lecture continue de chacun des livres de la bible; mais ici
aussi chacun a son expérience... Le résultat de ce contact continu avec la Parole de Dieu, ce sera une
sorte de conditionnement psychologique avec les idées, les images, les phrases mémes de 1’Ecriture
Sainte, jusqu’a nous faire acquérir ce qu’on peut appeler la mentalité biblique qui va influer
continuellement sur nos choix.

2. Meditatio

C’est le deuxieme moment qui ne se distingue, par ailleurs, pas trop du premier : on passe
insensiblement de la lecture a I’approfondissement. Pour les anciens la meditatio ce n’était pas ce que nous
entendons aujourd’hui. Pour les anciens la meditatio était un exercice de répétition, méme orale, des paroles
jusqu’a apprendre le texte par cceur. Et dans cet exercice c’est toute la personne qui intervenait : le corps,
parce que la bouche pronongait le texte ; la mémoire qui la gardait, I’intelligence qui s’efforgait a en pénétrer
le sens ; la volonté qui s’efforcait de la mettre en pratique. Les peres parlaient aussi de ‘mastiquer’ la Parole.
C’est ce qu’on appelait la ruminatio de 1’Ecriture Sainte, a savoir un retour sur le texte, en évoquer les
paroles, retrouver le théme central et I’imprimer profondément dans le coeur. Les témoignages sont
nombreux : Athanase au sujet d’Antoine le Grand, Jérdme, Ambroise, Augustin, Isidore, jusqu’au moyen
age : eux tous cherchaient la saveur de I’Ecriture, non la science.

Jean de Fecamp (11°™ siécle) parle de « gotter la Parole dans la bouche du ceeur » (in ore cordis).
Au fait, on a du mal a traduire I’expression. Tous ces t¢émoignages on doit les voir a la lumiere du psaume
118 : « Au ceeur de la nuit je médite ta parole... ; au cceur de la nuit je me léve pour lire ta parole... ; je
médite ta parole... ; je désire ta parole... ; ta parole fait ma joie... ; jour et nuit je médite ta parole... ; ta



6

parole me fait vivre... » (Ps 118). Comment ne pas évoquer ici le modele de la trés sainte Vierge Marie ?
Elle, ’humble servante du Seigneur qui a cru a la Parole, elle gardait le silence, écoutant, méditant et
gardant toutes ces choses dans son cceur (Lc 2,19.51 ; 11,27-28).

S’agissant d’un travail patient d’approfondissement, d’une dégustation de la Parole d Dieu, on
peut se servir d’autres moyens culturels et scientifiques dont nous disposons ainsi que des commentaires
patristiques et spirituels. N’oublions pas que le but est la méditation du texte méme ; la compréhension
du texte, comme la lectio divina la requiert, tient de 1’intelligence de toute la Bible, de la connaissance
de I’Ecriture par I’Ecriture, de la capacité de la lecture a travers les concordances, rapprochements,
rappels de textes parall¢les.

Prenons dans la Bible de Jérusalem un texte et puis allons chercher tous les rappels indiqués en
marge de la page. On verra alors que I’horizon va s’¢largir et tout doucement on entre dans 1’atmosphére
de la Parole de Dieu. Un espace de résonance se crée qui illumine et grandit le message et provoque
sous I’action de I’Esprit Saint, I’intelligence extensive et spirituelle. Grégoire le Grand a une belle
expression : L’écriture grandit avec celui qui la lit (scripture crescit cum leyente). C’est-a-dire, les
Ecritures Saintes se développent et grandissent dans leur sens et dans les annonces prophétiques de salut
a la dimension de la foi et de I’amour de celui qui lit.

3. Oratio

Les moments précédents presque conduisent a la priere. En réalité ce que nous avons dit jusqu’ici
est une forme de priére. Il est question d’en prendre conscience et ¢’est la réponse a la lecture ; on entre
en conversation avec Dieu : la Parole de Dieu est venue jusqu’a nous et maintenant elle retourne a Dieu
sous forme de pricre. C’est ¢a la vraie priere chrétienne, celle qui jaillit du cceur touché par la Parole
divine. « Ne dis rien sans Lui - commentait saint Augustin - et Lui ne dira rien sans toi ». Si on prie avec
la Parole de Dieu, alors Dieu ne rendra pas vaine pas sa Parole en nous.

11 s’agit de faire notres les paroles de 1’Ecriture, de le faire rentrer dans notre cceur pour ensuite les
rendre a Dieu, apres les avoir marquées de notre adhésion. Saint Augustin dit encore : « Si le psaume est une
pricre, priez ; si c’est un gémissement gémissez, si ¢’est une reconnaissance, soyez dans la joie, si ¢’est un
texte d’espérance, espérez ; s’il inspire la crainte, craignez ». C’est une réponse dans ’humilité, dans la
petitesse, mais aussi dans la franchise possible quand on parle a Dieu avec ses propres paroles.

Habituons-nous a nourrir donc notre priére de tout ce riche dépot que la Parole de Dieu, lue dans
le silence ou écoutée dans la proclamation liturgique, a laissé en nous.

4. Contemplatio

On n’y arrive pas par ses propres efforts. C’est plutot un don de 1’Esprit Saint qui fleurit sur notre
lecture priée.

Ce n’est pas de I’extase, ni une expérience extraordinaire ou un état mystique ou une vision mais
une expérience vive de foi. C’est le Christ qui se manifeste dans les écritures. Il est entré dans la partie
la plus profonde de notre étre ; il ne nous reste qu’a le contempler, comme Marie a Bethléem et comme
Marie de Béthanie assise au pied du Seigneur. Chaque page de I’Ecriture nous dévoile le Christ et le fait
apparaitre dans la lectio divina.

Dans I’évangile de saint Jean, Jésus promet 1’expérience de Dieu a qui I’aime vraiment et
accueille sa Parole, 1a ou il parle de « se manifester » a lui (Jn 14,21.23) et ailleurs il dit : « Celle-ci est
la vie éternelle : qu’ils te connaissent toi 1’'unique vrai Dieu et celui que tu as envoyé le Christ Jésus »
(Jn 17,3). Nous savons toute la force du verbe ‘connaitre’, qui est une connaissance fruit d’amour, entrer
en communion profonde, créer un rapport d’intimité avec Lui, une connaissance sapientielle, cette
connaissance du Christ dont parle aussi saint Paul (Eph 3,10 ; Phil 3,10 ; Col 1,10; 2,2-3...) et qui
s’identifie avec la foi adulte du chrétien. C’est méme ce que I’apdtre demande pour les fideles : « Que le
Christ habite par la foi dans vos cceurs et que vous soyez en mesure de connaitre 1’amour du Christ qui
dépasse toute connaissance, pour que vous soyez comblés de toute la sagesse de Dieu » (Eph 3,16-19).
Celle-ci est la substance de ce que Cassien et la tradition monastique appelaient [’oratio pura, celle-ci
est la contemplatio dans la derniere étape de la lectio divina.



