
1

Formação Permanente - português 8/2018

Carta de Francisco aos Bispos chilenos 
durante o encontro em Roma

Em 8 de abril, Domingo da  Misericórdia lhes enviei uma carta convocando-os a Roma
para  discutir  os  resultados  da  visita  da  “Missão  especial”,  que  tinha  a  tarefa  de  ajudar  a
encontrar a luz para tratar adequadamente a ferida aberta, dolorosa e complexa que há muito
tempo não deixa de sangrar na vida de tantas pessoas e, portanto, na vida do povo de Deus.

Uma ferida tratada até agora com um remédio que, longe de a cicatrizar, parece tê-la
aprofundado mais em sua espessura e dor. Devemos reconhecer que foram realizadas várias
ações para tentar reparar os danos e sofrimentos causados, mas devemos estar cientes de que o
caminho seguido não serviu muito para sarar e curar.

Talvez  por  querer  virar  a  página  rápido  demais  e  por  não  assumir  as  insondáveis
ramificações deste mal; ou porque não se teve a coragem de enfrentar as responsabilidades, as
omissões  e,  principalmente,  as  dinâmicas  que  permitiram  que  as  feridas  fossem  feitas  e
perpetuadas  no  tempo;  talvez  porque  não  se  teve  a  coragem  de  tomar  como  corpo  essa
realidade na qual estamos todos envolvidos, eu por primeiro, e da qual ninguém pode se pode
eximir jogando o problema para as costas dos outros; ou porque se pensou que se poderia
seguir em frente sem reconhecer humildemente e corajosamente que em todo o processo se
haviam cometido erros

Neste sentido, ouvindo o parecer de várias pessoas e constatando a persistência da ferida,
eu formei uma Comissão especial para que, com grande liberdade de espírito, de modo jurídico
e técnico, pudesse fornecer um diagnóstico o mais independente possível e oferecer um olhar
limpo sobre os acontecimentos passados e o estado atual da situação.

Este tempo que nos é oferecido é um tempo de graça. Tempo para poder, sob o impulso
do  Espírito Santo e num clima de colegialidade, tomar as medidas necessárias para gerar a
conversão a que o mesmo espírito quer nos levar. Precisamos de uma mudança, sabemos disso,
precisamos disso e ansiamos por isso. Não só o devemos a nossas comunidades e a tantas
pessoas que sofreram e sofrem na sua carne, as dores causadas, mas também porque pertence
à missão e à própria identidade da Igreja o espírito de conversão.

Deixemos este tempo ser tempo de conversão. “É necessário que ele cresça e que eu
diminua” (Jn. 3,30). Com estas palavras, o último dos grandes profetas,  João Batista, falava
aos seus discípulos quando, escandalizados, lhe faziam ver havia alguém fazia o mesmo que
ele. João conscientes de sua identidade e missão -ele não era o Messias, mas tinha sido enviado
antes  dele  (vv.28)-  não  hesita  em  lhes  dar  uma  resposta  clara,  sem  qualquer  tipo  de
ambiguidade.

Com este pano de fundo de profecia e inspirado pelas palavras deste profeta, eu gostaria
de dar o “pontapé inicial” para a reflexão fraterna com vocês durante estes dias.

1. É necessário que ele cresça …
Talvez não haja maior alegria para o crente do que compartilhar, testemunhar e tornar

visível  Jesus e  seu Reino.  O encontro com o Ressuscitado transforma a  vida  e  torna  a  fé
contagiante. É a semente do Reino dos Céus que espontaneamente tende a ser compartilhado,
para  se  multiplicar  e  que,  como  André,  nos  leva  a  correr  para  os  nossos  irmãos  e  dizer.
“Achamos o Messias” (Jo. 1,41)

Um Messias que sempre abre horizontes de vida e esperança. O discípulo deseja se lançar
nesta aventura do Espírito para fazer crescer e espalhar a nova vida que Jesus nos oferece. Essa



2

ação não a podemos nunca identificar com proselitismo ou conquista do espaço, mas como o
convite alegre para a nova vida que Jesus dos oferece.  “É necessário que ele cresça” é o que
pulsa no coração do discípulo, porque ele experimentou que Jesus Cristo é oferta de vida boa.
Só Ele é capaz de salvar. A Igreja no Chile sabe disso. A história nos diz que ela soube ser uma
mãe que gerou muitos filhos na fé, pregou a nova vida do Evangelho e lutou por ela quando ela
foi ameaçada.

Uma  Igreja que sabia lutar quando a dignidade de seus filhos  não era respeitada ou
simplesmente ignorada. Longe de se colocar no centro, procurando ser o centro, ela sabia ser a
Igreja que colocava o importante no centro. Em momentos sombrios da vida do seu povo, a
Igreja  no  Chile teve  a  coragem  profética,  não  só  para  levantar  a  voz,  mas  também  para
convocar, para criar espaços na defesa de homens e mulheres que o Senhor lhe havia confiado
para sobre eles velar; bem sabia que não se podia proclamar sem promover, através da justiça e
da paz, o verdadeiro crescimento de cada pessoa (1).

Assim, podemos falar de uma Igreja profética que sabe oferecer e gerar a vida boa que o
Senhor  nos  oferece.  Uma  Igreja profética  que  sabe  colocar  Jesus  no  centro  é  capaz  de
promover uma ação evangelizadora que olha para o Mestre com a ternura de Teresa dos Andes
e afirmar:

“Tens medo de te aproximar dele? Olha para Ele no meio do seu rebanho fiel, carregando
aos  ombros  a  ovelha  infiel.  Olha  para  Ele  sobre  o  túmulo  de Lázaro e  ouve  o  que  diz  a
Madalena: muito lhe foi perdoado, porque muito amou. O que descobres nestas passagens do
Evangelho senão um coração doce, terno, compassivo, enfim, o coração de um Deus? ” (2)

Uma Igreja profética que sabe colocar Jesus no centro é capaz de fazer festa, pela alegria
que o Evangelho provoca. Como observei em  Iquique, mas que podemos estender a muitos
lugares de norte a sul do Chile, a piedade popular é uma das maiores riquezas de que o povo de
Deus tem sabido cultivar.

Com suas festividades de santo padroeiro, com suas danças religiosas – que duram até
semanas – com sua música e roupas típicas, conseguem converter tantas áreas em santuários
de piedade popular. Porque não são festas que estão trancadas dentro do templo, mas que
conseguem vestir todas as pessoas para a festa (3). E assim resta um entrecruzamento capaz de
celebrar com alegria e esperança a presença de Deus no meio de seu povo. Nos santuários
aprendemos a fazer uma igreja local, a ouvir, a saber sentir e compartilhar uma vida como ela é
apresentada. Uma Igreja que aprendeu que a fé só é transmitida em linguagem popular e assim
celebra, cantando e dançando “a paternidade, a providência, a presença amorosa e constante
Deus” (4).

Uma  Igreja  profética que  sabe  como  colocar  Jesus  no  centro  é  capaz  de  gerar  em
santidade um homem que sabia como para proclamar sua vida:

“Cristo vaga por nossas ruas na pessoa de tantos pobres, enfermos, despejados de seu
cortiço esquálido Cristo. Encolhido embaixo de pontes, na pessoa de tantas crianças que não
têm ninguém para chamar “pai”, que há muitos sentem a falta de um beijo em sua mãe na sua
testa  … Cristo  não tem casa!  Não  queremos  nós  lhe  dar  um lar?  O que  fizerdes  ao  mais
pequeno de meus irmão, é a mim que o fazeis, disse Jesus (5); pois “se verdadeiramente nós
compartilhamos a contemplação de Cristo, temos que sabê-lo descobrir sobretudo no rosto
daqueles com os quais Ele mesmo se quis identificar” (6)

Uma Igreja profética que sabe como colocar Jesus no centro é capaz de convocar para
gerar espaços que acompanhem e defendam a vida dos diferentes povos que compõem seu
vasto território, reconhecendo uma riqueza multicultural  e étnica incomparável pela qual é
preciso  velar.  A  título  de  exemplo,  eu  assinalo  especialmente  iniciativas  promovidas  pelos
bispos  do  sul  do Chile durante  a  reunião  década  60-70  impulsionando  os  mecanismos
necessários para que o Povo Mapuche pudesse viver plenamente a arte do bem viver -da qual
temos tanto que aprender-.



3

Ações  fortes  que  geraram  estruturas  em  favor  da  defesa  da  vida,  convidando  ao
protagonismo responsável de uma fé transformadora e encarnada; essa fé que sabe como fazer
vida a chamada do Concílio que nos lembra que “as alegrias e as esperanças, as tristezas e as
angústias dos homens do nosso tempo, sobretudo dos pobres de todos os que sofrem, são
também as alegrias e esperanças, tristezas e angústias dos discípulos de Cristo. Não há nada
verdadeiramente humano que não encontre eco em seu coração “(7).

Uma Igreja profética que sabe como colocar Jesus no centro com sinceridade, é capaz
-como soube mostrar-nos um dos Vossos pastores- de “confessar que na nossa história pessoal
e na história do nosso Chile, houve injustiça, mentiras, ódio, culpa, indiferença [E os convidava
a ser] sinceros, humilde e a dizer ao Senhor: “pecamos contra ti”. Pecar contra o nosso irmão,
homem e  mulher,  é  pecar  contra  Cristo,  que  morreu  e  ressuscitou  por  todos  os  homens.
Sejamos honestos, humildes! Pequei contra ti o Senhor! Não obedeci ao teu Evangelho! ” (8)

A consciência conhecedora de seus limites e pecados faz com que ela viva alerta diante da
tentação  de  suplantar  o  seu  Senhor.  E  assim  poderíamos  continuar  a  enumerar  muitos
fermentos vivos da Igreja profética que sabe como colocar Jesus no centro.  Mas o convite
maior e mais fecundamente vital -como já procurei enfatizar na recente Exortação Apostólica
lembrando Edith Stein– nasce de confiança e convicção de que

“na  noite  mais  escura  surgem as  maiores  profetas  e  santos.  No  entanto,  a  corrente
vivificante da vida mística permanece invisível.  Os acontecimentos decisivos da história do
mundo foram essencialmente influenciados por almas sobre as quais os livros de história nada
dizem.  E quais  sejam as  almas  a  que  devemos  agradecer  pelos  acontecimentos  de  nossas
decisões de vida pessoal, é algo que só saberemos no dia em que tudo o que está oculto for
revelado” (9)

O  santo  povo  fiel  de  Deus,  do  seu  silêncio  cotidiano,  de  muitas  formas  e  maneiras
continua a tornar visível e a testemunhar com “teimosia” que o Senhor não abandona, que
sustém a  entrega  constante,  em muitas  situações  de  sofrimento  de  seus  filhos.  O  Santo  e
Paciente Povo fiel de Deus, sustentado e vivificado pelo  Espírito Santo, é o melhor rosto da
Igreja profética que na entrega quotidiana sabe colocar no centro o seu Senhor (10).

Nossa atitude como pastores é aprender a confiar nesta realidade eclesial e a reverenciar
e reconhecer que, num povo simples, que confessa a sua fé em Jesus Cristo, ama a Virgem,
ganha a  vida com seu trabalho,  (tantas  vezes  mal  pago),  batiza  seus filhos  e  enterra seus
mortos; nesse povo fiel que sabe que é pecador, mas não se cansa de pedir perdão porque
acredita na misericórdia do Pai,  nesse povo fiel e silencioso está o sistema imunológico da
Igreja.

2. … E que eu diminua
É doloroso notar que, neste último período da história da Igreja Chilena, esta inspiração

profética perdeu força para dar lugar ao que poderíamos chamar de uma transformação no seu
centro. Eu não sei o que veio primeiro, se a perda de força profética deu lugar à mudança de
centro ou a mudança de centro levou à perda da profecia que era tão característica em Vocês.

O que  podemos  observar  é  que  a  Igreja  que  foi  chamada  a  apontar  Aquele  que  é  o
Caminho, a Verdade e a Vida (Jo 14.6) tornou-se o centro das atenções. Ela parou de olhar e
apontar para o Senhor,  para olhar para si  mesmo e cuidar de si  mesma. Ela concentrou a
atenção em si mesma e perdeu a memória de sua origem e missão (11). Ela ficou absorvida de
tal forma que as consequências de todo esse processo tiveram um preço muito alto: seu pecado
tornou-se o centro das atenções.

A dolorosa e vergonhosa constatação de abusos sexuais contra menores, de abusos de
poder e de consciência pelos ministros da Igreja, assim como a forma como essas situações
foram  abordadas  (12),  mostra  claramente  esta  “mudança  do  centro  eclesial”.  Longe  de
diminuí-lo para que surgissem os  sinais  do Ressuscitado, o pecado eclesial  ocupou todo o
cenário, concentrando em si a atenção e os olhares.



4

É urgente abordar e procurar reparar, a curto, médio e longo prazos, esse escândalo para
restaurar a justiça e a comunhão (13). Ao mesmo tempo, acredito que, com a mesma urgência,
devemos trabalhar em outro nível  para discernir como gerar novas dinâmicas eclesiais  em
consonância  com  o  Evangelho  e  que  nos  ajudem  a  ser  melhores  discípulos  missionários
capazes de recuperar a profecia.

Essa nova vida que o Senhor nos dá, implica recuperar a clareza do Batista e afirmar sem
ambiguidade que o discípulo não é e nunca será o  Messias. Isso nos leva a promover uma
percepção alegre  e  realista  consciência  de  nós mesmos:  o  discípulo  não é  mais  que  o  seu
Senhor. E por isso mesmo, em primeiro lugar, temos que estar atentos a todo tipo ou forma de
messianismo que procura ser o único intérprete da vontade de Deus.Muitas vezes podemos
cair  na  tentação  de  uma  vivência  eclesial  da  autoridade  que  pretende  suplantar  as  várias
instâncias de comunhão e participação,  ou,  o que é pior,  substituir  a  consciência dos  fiéis
esquecendo o ensinamento conciliar nos lembra que “a consciência é a o núcleo mais secreto e
o tabernáculo do homem, no qual ele está só com Deus, cuja voz ressoa na parte mais íntima
dela  “(14).  É  essencial  recuperar  uma  dinâmica  eclesial  capaz  de  ajudar  os  discípulos  a
discernir o sonho de Deus para suas vidas, sem pretender substituí-los em tal busca.

De fato, os falsos messianismos buscam cancelar essa verdade eloquente de que a unção
do Santo a possui a totalidade dos fiéis (15). Nunca um indivíduo ou um grupo iluminado pode
pretender ser a totalidade do Povo de Deus e, muito menos, acreditar ser a voz autêntica de sua
interpretação.  Nesse  sentido,  devemos prestar  atenção ao que eu chamo de  “psicologia  de
elite”, que pode se sobrepor na nossa abordagem das questões. A psicologia da elite ou elitista
acaba  criando  dinâmicas  de  divisão,  separação,  “círculos  cerrados”  que  desembocam  em
espiritualidades narcisistas e autoritários nas quais, em vez de evangelizar, o importante é se
sentir especial, diferente dos outros, deixando assim em evidência nem Jesus Cristo nem os
outros realmente interessam (16).

O  messianismo,  elitismos,  clericalismos,  são  todos  sinônimos  de  perversão  no  ser
eclesial;  e  também  sinônimo  de  perversão  é  a  perda  da  sã  consciência  de  nos  saber  que
pertencemos ao santo Povo fiel de Deus que nos precede e que – graças a Deus – nos sucederá.
Nunca percamos a consciência daquele dom tão excelso que é o nosso batismo.

O reconhecimento sincero,  orante  e  muitas vezes doloroso de nossos limites é  o que
permite que a graça aja melhor em nós, pois lhe deixa espaço para provocar esse possível bem
que se integra numa dinâmica sincera, comunitária e de real crescimento. (17) Esta consciência
de limite e da parcialidade que ocupamos dentro do povo de Deus nos salva da tentação e
pretensão de querer ocupar todos os espaços e, sobretudo, um lugar que não é nosso é do
Senhor.

Só Deus é capaz de totalidade, só Ele é capaz da totalidade de um amor exclusivo e, ao
mesmo tempo, não excludente.  Nossa missão é e  sempre será uma missão compartilhada.
Como eu vos disse no encontro com o clero em Santiago: “A consciência de ter feridas nos
liberta de nos tornarmos, de nos crermos seres superiores. Nos liberta da tendência Prometeu
daqueles que, basicamente, só confiam em suas forças e se sentem superior aos outros “(18). 

Por isso, e permitam-me insistência, é urgente gerar eclesial dinâmicas eclesiais capazes
de promover a participação e a missão compartilhada de todos os membros da comunidade
eclesial  evitando  qualquer  tipo  de  messianismo  ou  psicologia-espiritualidade  elite.  E,
especificamente, por exemplo, nos fará bem nos abrirmos mais e trabalhar em conjunto com
diferentes instâncias da sociedade civil para promover uma cultura antiabuso, seja de que tipo
for de qualquer tipo. Quando os convoquei para esta reunião, convidei-os a pedir ao Espírito o
dom da magnanimidade para poder traduzir em fatos concretos o que refletirmos. Exorto-vos
para que peçamos com insistência este dom, para o bem da Igreja no Chile. 

Recebi com alguma preocupação a atitude com que alguns de vós, Bispos, reagiram aos
acontecimentos presentes e passados. Uma atitude orientada para o que podemos denominar
de “episódio Jonas” – no meio da tempestade era necessário enfrentar o problema (Jonas 1,4 –



5

16) (19) – acreditando que a a simples remoção de pessoas solteiras resolveria, sozinha os
problemas(20)

Assim, passa ao esquecimento o princípio paulino : “se o pé disser:” Como não sou mão,
não  faço  parte  do  corpo  “, será  que,  por  isso  ele  não  permaneceria  parte  dele?  (21)  Os
problemas  que  hoje  são  vividos  dentro  da  comunidade  eclesial  não  se  resolvem  apenas
abordando os casos concretos e reduzindo-os à remoção de pessoas (22).

Isso – e o digo claramente – deve ser feito, mas não é suficiente, devemos ir além. Seria
irresponsável da nossa parte não nos aprofundarmos em busca das raízes e estruturas que
permitiram  que  esses  eventos  concretos  acontecessem  e  se  perpetuassem.  As  situações
dolorosas que ocorrem são indicadores de que algo no corpo eclesial está errado. Devemos
abordar  os  casos  específicos  e,  por  sua  vez,  com  a  mesma  intensidade,  aprofundar  para
descobrir as dinâmicas que tornaram possível que tais atitudes e males pudesse acontecer (24)

Confessar o pecado é necessário, procurar remediá-lo é urgente, conhecer as raízes dele é
sabedoria para o presente-futuro. Seria uma grave omissão da nossa parte não mergulhar nas
raízes. Mais ainda: acreditar que só a remoção de pessoas, sem mais, geraria a saúde do corpo,
é uma grande falácia. Não há dúvida que iria ajudar e é necessário fazê-lo, mas, repito, não o
suficiente  (25),  uma  vez  que  este  pensamento  nos  dispersaria  da  responsabilidade  e  da
participação que nos compete dentro do corpo da igreja.

E onde a  responsabilidade não é assumida e  compartilhada,  o  culpado pelo que não
funciona ou está errado é sempre o outro (26).Por favor, cuidado com a tentação de querer
salvar a nós mesmos, de querer salvar nossa reputação (“para salvar a pele”); que possamos
confessar comunitariamente a fraqueza e, assim, poder encontrar juntos respostas humildes,
concretas e comunitárias em comunhão com todo o povo de Deus.

A  gravidade  dos  acontecimentos  não  nos  permite  tornar-nos  caçadores  de  “bodes
expiatórios”.Tudo isso nos exige seriedade e co-responsabilidade para assumir os problemas
como sintomas de tudo um eclesial que somos convidados a analisar e também nos pede que
busquemos todas as medidas necessárias para que nunca mais se tornem a perpetuar. Só o
podemos solucionar se assumimos, como um problema de todos e não como o problema que
algumas  pessoas  estão  vivendo.  Só  podemos  resolvê-lo  se  assumirmos  colegialmente,  em
comunhão na sinodalidade.

Irmãos, não estamos aqui porque somos melhores do que ninguém. Como eu vos disse no
Chile,  estamos aqui  com a consciência  de  sermos pecadores-  perdoados ou pecadores  que
querem ser perdoado, pecadores, com abertura penitencial. E nisto encontramos a fonte de
nossa alegria. Queremos ser pastores no estilo de Jesus ferido, morto e ressuscitado. Queremos
encontrar nas feridas do nosso povo os sinais da ressurreição. Queremos passar de uma Igreja
auto-centrado, abatida e desolada por seus pecados, a uma Igreja servidora de muitos mortos
que convivem a nosso lado.

Uma  Igreja capaz  de  colocar  no  centro  o  importante:  o  serviço  de  seu  Senhor  nos
faminto, nos presos, no sedento, no desalojado, no nu, doente, no abusado … (Mt. 25,35 ) com
a consciência de que eles têm a dignidade para se sentarem à nossa mesa, de se sentirem “em
casa”, entre nós, de serem considerados uma família. Esse é o sinal de que o Reino dos Céus
está entre nós,  é o sinal  de uma  Igreja que foi  ferido por seu pecado, e perdoada por seu
Senhor, e convertida em prof´ética por vocação(27). Irmãos, idéias se discutem, as situações se
discernem. Estamos reunidos para discernir, não para discutir.

Renovar a  profecia  é  voltar a nos concentrarmos no que é  importante;  é  contemplar
aquele que trespassaram e ouvir “não está aqui, ressuscitou” (Mt 28,6); é criar as condições e
as dinâmicas eclesiais para que cada pessoa, na situação em que se encontra, possa descobrir O
que vive e espera por nós na Galileia.

Francisco

Notas:



6

(1) Cf . Beato PAULO VI, Evangelii Nuntiandi, 29.

(2) Santa Teresa dos Andes, diários e cartas, 373.376.

(3) Cf .. Homilia e saudação final da Santa Missa de N.S do Carmo e oração para o Chile,
Iquique, campus Lobito, 18 de janeiro de 2018.

(4) Evangelii Nuntiandi, 48; CELAM, Pueba, 400.454; CELAM, Aparecida, 99b. 262-265:
EG, 122

(5) Santo ALBERTO HURTADO, Cristo não tem casa: meditação num retiro a um grupo
de senhoras em 16 de Outubro de 1944.

(6) S. João Paulo II, NMI, 49.

(7) VATICANO II, Gadium et Spes, 1.

(8) Cardeal Silva Henríquez, Reconciliação dos Chilenos, Homilia no final do Ano Santo,
24 de novembro de 1974.

(9) Verborgenes Leben Und Epiphanie: GW XI, 145.

(10) Cf. Gaudete et Exsultate, 09.06 ..

(11) “Tua fama se espalhou entre as nações por causa de tua beleza perfeita, graças ao
esplendor com que eu te tinha adornado – oráculo do Senhor. Mas tu te evaideceste com tua
beleza e te aproveitaste da tua fama…” Ez. 16,14-15b.

(12) É sintomático notar no relatório apresentado pela “Missão especial” que todos os
entrevistados,  incluindo os membros do Conselho Nacional para a Prevenção do Abuso de
Menores  e  Apoio  às  Víítimas,  tenham assinalado a  insuficiente  ação  pastoral  prestada atá
agora  a  todos  aqueles  que  se  viram  envolvidos,  de  uma  forma  ou  de  outra,  numa  causa
canônica de delicta graviora.

(13) Cf. Carta aos Bispos do Chile após o relatório de S.E. Monsenhor Charles J. Scicluna,
8 de abril de 2018.

(14) VATICANO, GS 16.

(15) Cf. Vaticano II Lumen Getium, 12.

(16) Cfr. Evangelii gaudium, 94

(17) Cfr. Gaudete et Exsultate, 52.

(18) Encontro com sacerdotes, religiosos / as, dedicado / as e seminaristas, Santiago de
Chile, 16 de janeiro, 2018.

(19)  O próprio Jonas assume que  a  tempestade foi  provocada por ele  não assumir a
missão que lhe fora dada e que, para se livrarem da tempestade, deviam jogá-lo ao mar. v 12:
“levantem-me e jogue-me ao mar e ele se acalmará. Eu sei bem que foi por minha culpa que
vos veio esta grande tempestade”.

(20)  “Morto  o  cachorro,  acabou  a  raiva”.  Igualmente  se  poderia  dizer  da  “síndrome
Caifás”: “convém que um só homem morra pelo povo”.

(21) 1 Cor. 12, 12.

(22) Porque não se trata só de um caso particular. São numerosas as situações de abuso
de poder, de autoridade, de abuso sexual. E isso inclui o tratamento que até agora se ha vinha
tendo com os mesmos.

(23) A título de exemplo, no relatório apresentado pela “Missão especial”,  muitos dos
entrevistados em Sotero Sanz afirmam que parte da fratura profunda na comunhão eclesial se
vem arrastando no clero desdo o mesmo Seminário,  viciando o que deveriam ser  relações
fraternas presbiterais e fazendo com que os fieis participassem destas divisões e fraturas, o que



7

acaba  por  prejudicar  irremediavelmente  a  credibilidade  social  e  a  liderança  eclesial  dos
presbíteros e dos bispos

(24) No mesmo relatório da “Missão especial”, os meus enviados puderam confirmar que
alguns religiosos expulsos da sua ordem por causa da imoralidade de sua conduta, e depois de
se  ter  minimizado  a  absoluta  gravidade  de  suas  ações  delituosas  atribuindo-as  a  simples
fraqueza ou falta moral, teriam sido acolhidos em outras dioceses e, inclusive, de maneira mais
que  imprudente,  se  lhes  teriam  confiado  cargos  diocesanos  ou  paroquiais  que  implicam
contato diário e direto com menores.

25) novamente, nesse sentido, eu gostaria de me deter em três situações que aparecem no
relatório da “Missão especial”:

1.A investigação demonstra que existem graves defeitos na manira de gerir os casos de
delicta graviora que corroboram alguns dados preocupantes começaram a chegar ao
conhecimento de alguns Dicastérios romanos. Especialmente na maneira de receberas
denúncias ou notitiae criminis, pois em não poucos casos têm sido classificados muito
superficialmente como inverossímeis, o que eram graves indícios de um efetivo delito.
Durante a Visita foi constatada também a existência de presumidos delitos investigados
só já fora do tempo ou até nunca investigados, com o consequente escândalo para os
denunciantes  e  para  todos  aqueles  que  conheciam as  presumidas  vítimas,  famílias,
amigos,  comunidades  paroquiais.  noutros  casos,  foi  constatada  a  existência  de
gravíssimas negligências na proteção de meninos/as e de meninos/as vulneráveis, por
parte dos Bispos e Superiores religiosos, que têm um especial responsabilidade nessa
tarefa de proteger o povo de Deus.

2.Outras circunstância análogas que me deixaram perplexo e envergonhado foi a leitura
das declarações que nos dão a certeza de pressões exercidas sobre aqueles que deveriam
levar  adiante  a  instrução  dos  processos  penais  ou  até  mesmo  a  destruição  de
documentos  comprometedores  pelos  encarregados  de  arquivos  eclesásticos,
evidenciando  assim uma  absoluta  falta  de  respeito  ao  procedimento  canônico,  pior
ainda, algumas práticas reprováveis que deverão ser evitadas no futuro.

3.Na mesma linha e para poder corroborar que o problema não pertence só a um grupo
de pessoas, no caso de muitos abusadores se detectaram já graves problemas neles, na
sua etapa de formação no seminário ou noviciado. De fato, constam nas atas da “Missão
especial” graves acusações contra alguns Bispos e Superiores que teriam confiado essas
instituições educativas a sacerdotes suspeitos de homossexualidade ativa.

(26) Eco dessa atitude paradigmática que nos recorda Gn 3,11-13 “por acaso comeste da
árvore que eu te proibi? ” . O homem lhe respondeu: “A mulher que puseste a meu lado me deu
o fruto e eu comi dele”. O Senhor disse então à mulher: “Como fizeste semelhante coisa?”. A
mulher respondeu: “A serpente me seduziu e respondi. Em crioulo nos lembra a atitude de
menino que olha para seus pais e diz: “Eu não fui”

(27)  Cfr.  Encontro  com  os  sacerdotes,  religiosos/as  consagrados/as  e  seminaristas,
Santiago de Chile, 16 de janeiro de 2018

Carta aos bispos chilenos publicada pela T13 Chile, 2018/05/18.

Tradução: João Tavares

http://www.padrescasados.org


	Formação Permanente - português 8/2018
	Carta de Francisco aos Bispos chilenos durante o encontro em Roma
	1. É necessário que ele cresça …
	2. … E que eu diminua


