PROFETA ABACUC

Il Signore guida la storia;
ma con quale strategia di fronte al male e all’ingiustizia?
Pino Stancari

Abacuc é contemporaneo di Geremia. Siamo nello stesso scorcio della storia del
popolo di Dio (fine del VII secolo); un momento storico che prelude ormai al
tracollo generale, a quella catastrofe sconcertante e travolgente che fu ’esperienza
dell’esilio (inizio del VI secolo a. C.); un contesto generale di crisi, che si va
facendo sempre pit drammatico e premonitore di eventi disastrosi a cui non si
puo porre rimedio, anche se, come sempre succede in questi casi, I'opinione
pubblica cerca di inventare soluzioni che sono del tutto astratte e teoriche. E ci
sono sempre i cosiddetti “falsi profeti” — contro i quali Geremia polemizza con
molta energia — che prospettano soluzioni favorevoli a breve termine con
interventi di carattere miracolistico a cui il Signore dovrebbe dedicarsi per farli
contenti; Geremia € feroce nella polemica antiprofetica. E’ un paradosso
perfettamente coerente: il profeta € schierato con intransigenza nel discernimento
della Parola, una presenza viva con la quale Dio si afferma come protagonista
della storia umana; e tutto questo si esprime nello svolgimento di una storia che
non si risolvera con un colpo di bacchetta magica e non corrispondera affatto alle
aspettative menzognere e mistificanti dei falsi profeti. Siamo, dunque, in una
situazione di disordine generale che si sviluppera nel corso di alcuni decenni
nella prospettiva che conosciamo.

Abacuc ¢ un illustre sconosciuto; di lui non si sa molto. Abacuc € un personaggio
che fa tutt’'uno con un problema che riemerge puntualmente nelle coscienze di
coloro che si interrogano circa il senso della storia umana; ed € un problema che
diventa piu incalzante e dirompente nei momenti in cui la storia dell'umanita
affronta passaggi che possiamo sintetizzare con il termine di crisi: il problema del
male. Abacuc € testimone attento, lucido, consapevole, maturo di uno stato di
disordine che riguarda i dati oggettivi: & la situazione in cui si trova il regno di
Giuda, ma che coinvolge le coscienze, gli animi, gli atteggiamenti profondi del
cuore umano; in realta, il problema del male non riguarda soltanto la situazione
nella quale si trova il popolo di Dio, o questa rimanenza che ancora ¢
sopravvissuta passando vicissitudini secolari, ma € questione che interferisce con
il tessuto umano nella sua ampiezza, nella sua universalita. Abacuc riprende
riflessioni che sono gia presenti nella predicazione di Geremia e per certi versi
anticipa quella ricerca, molto piu legata ai moduli della tradizione sapienziale, che
incontriamo in un testo emblematico come il libro di Giobbe.

In questo marasma generale perché i colpevoli prosperano, gli imbroglioni
trionfano, gli empi gozzovigliano e gli innocenti, nel senso di coloro che sono piu
deboli e in situazioni piu precarie, gia compromessi per altre vicissitudini esterne,
sono travolti? Perché il male? E’ I'interrogativo di Abacuc (la sua profezia coincide
con questo tema); il problema viene immediatamente tradotto in un riferimento
dialogico — e anche energicamente contestativo — alla presenza operosa di Dio in
quanto € Lui il protagonista della storia umana; e a questo riguardo Abacuc non
ha dubbi, non ha incertezze. Si rivolge a Dio, ne parla con Lui; gia nella
predicazione di Geremia ci sono diversi momenti nei quali il profeta affronta, in



un contesto colloquiale che coinvolge 'intimo del cuore umano ma anche l'intimo
del cuore di Dio, questioni che per il profeta sono insolubili e che vuole dibattere
in un contesto di confidenziale vicinanza, ma che diventa anche un contesto di
aspra polemica; la confidenza colloquiale che lega il Signore al suo profeta da
spazio anche alla polemica e alla contestazione.

E’ pur vero che la questione ¢ sempre attuale e non € esauribile di per s€, ma ¢
importante accompagnare Abacuc in questa sua ricerca; le pagine con cui ci
confronteremo hanno certamente qualcosa da dirci. Il testo si sviluppa nei primi
due capitoli in forma di dialogo nel senso che abbiamo a che fare con le diverse
battute di una conversazione aspra e polemica; il terzo capitolo € un cantico, uno
dei grandi cantici antico-testamentari, il cantico di Abacuc; € un salmo. Lo
chiamiamo cantico perché questo ¢ il titolo riservato alle composizioni poetiche
che compaiono nell’A.T., testimonianze oranti che vengono valorizzate nel
contesto della preghiera pubblica liturgica del popolo di Dio.

“Oracolo che ebbe in visione il profeta Abacuc”. 1l termine oracolo, qui, vuol dire
“carico”; € una parola che incontriamo a piu riprese, ma in questo caso compare
un termine che interpreta senz’altro la Parola, di cui il profeta ¢ ascoltatore, come
un “carico” che gli viene posto sulle spalle; viene caricato di un peso: la parola del
Signore.

Perché, Signore, resti spettatore del male

Dal v. 2 al v.4 Abacuc si esprime con il linguaggio strepitoso dellimpazienza:
“Fino a quando, Signore (fino a quando: non ne possiamo piu, basta! Esordisce
cosi; cosi entra in scena), implorero e non ascolti, a te alzero il grido: «Violenzal» e
non soccorri?” Una situazione di disordine generale che qui ¢ sintetizzata con il
termine “violenza”, non soltanto in senso fisico, ma di dissesto morale, di oscurita
che pervade la scena pubblica, come il vissuto interiore. Notate che ¢é il Signore
ad essere interpellato direttamente: “Tu dove sei, che fai, perché non ascolti, non
intervieni?”) Perché mi fai vedere l'iniquita e resti spettatore dell'oppressione?”.

Questo ¢ il profeta Abacuc: spettatore di una situazione che sconvolge il suo
vissuto personale ma, al tempo stesso, la scena pubblica, la dove si svolge la
storia del suo popolo. In realta ¢ la storia universale che € segnata da questo
stato di miseria dilagante, da un’iniquita travolgente: “ma perché me la fai
vedere?”. Il profeta Abacuc coincide con questo interrogativo: perché?

“Ho davanti rapina e violenza e ci sono liti e st muovono contese. Non ha piu forza
la legge, né mai si afferma il diritto. L'empio infatti raggira il giusto e il giudizio ne
esce stravolto”. Affermazioni perentorie proclamate da Abacuc come evidenze
macroscopiche ed inoppugnabili, anche se non tutti concordano; “per me €
chiarissimo, € cosi, € mi € capitata la disgrazia di essere profeta nel senso di
essere “caricato” di questo peso che pure ¢ Parola Tua; sei Tu che mi costringi a
rendermi conto di come la legge non abbia piu alcun valore e il diritto non eserciti
piu alcuna influenza; I'empio raggira il giusto, il giudizio ne esce stravolto; io mi
rendo conto di questo in quanto € la tua stessa Parola che fa di me, spettatore di
una simile corruzione generale, un profeta; ma tu non intervieni. Perché?” Una
frustrazione terribile quella patita da Abacuc. Rispetto a questo lamento
amarissimo, di cui cogliamo la testimonianza, c’¢ da registrare l'intraprendenza
audacissima della denuncia che rivolge direttamente a Dio. Abacuc non €
certamente lontano da noi; bastano questi pochi versetti per sintonizzarci.



Annuncio di un’ulteriore sciagura: il flagello dei Caldei

Dal v. 5 al v. 11 Dio risponde, ma in maniera paradossale perché,
sostanzialmente, dice ad Abacuc: “tu non ti sei reso ancora conto di quale
disastro sta arrivando”. Rincara la dose, per cosi dire.

“Guardate fra i popoli e osservate, inorridite e ammutolite: c'é chi compira ai vostri
giorni una cosa che a raccontarla non sarebbe creduta (una cosa straordinaria:
sapete in che cosa consiste questa novita strabiliante di cui nessuno poteva
neanche avere una percezione immaginaria? L’intervento dell’esercito babilonese,
che € come dire “la bomba atomica”). Ecco, io faccio sorgere i Caldei (i babilonesi; €
la fine dell'impero assiro; ’astro nascente che domina poi il contesto civile e
politico medio-orientale € I'impero neo-babilonese; e dall’anno 605 regna
Nabucodonosor. E’ il Signore che ne parla; € una questione teologica che emerge
in maniera sempre piu dirompente. E’ il Signore stesso che si fa avanti nei
confronti del suo profeta che lo ha interpellato in quella maniera cosi energica,
per dirgli: guarda che io adesso “faccio sorgere i Caldei), popolo feroce e impetuoso
(lo descrive), che percorre ampie regioni per occupare sedi non sue (la fanno da
padroni, occupano territori che non sono di loro pertinenza, fanno quello che
vogliono).

Egli (quel popolo, quell’esercito, anche il gran re Nabucodonosor; sono realta che
si sovrappongono) e feroce e terribile, da lui esce il suo diritto e la sua grandezza (€
Iui che diventa fondamento del diritto; fenomeni lontani... da noi, lontanissimi, si
fa per dire. E’ lui che si pone come criterio giuridico, e su questa sua auto-
investitura ad essere fondamento del diritto costruisce la sua grandezza). Piu
veloci dei leopardi sono i suoi cavalli, pit agili dei lupi della sera. Balzano i suot
destrieri, venuti da lontano, volano come aquila che piomba per divorare. Tutti
avanzano per la rapina (violenza). La loro faccia é infuocata come il vento d'oriente,
ammassano i prigionieri come la sabbia.

Egli dei re si fa beffe (oltretutto € come se questa prepotenza scatenata che viene
esercitata come un atto di giustizia inappellabile, autoreferenziale, viene gestita
col sorriso sulle labbra: egli dei re si fa beffe, si diverte, tutto avviene come per
scherzo. Notate bene che ¢ il Signore che sta parlando ad Abacuc; € proprio Lui a
spiegargli la situazione storica in corso), e dei capi si ride; si fa gioco di ogni
fortezza, assale una citta e la conquista (per divertimento. Comprarsi una villa a
Lampedusa € un gioco da ragazzi...).

Poi muta corso il vento: passa e paga il fio (“passa e se ne va”, meglio tradurre
cosi). Questa la potenza del mio Dio!”. Non del “mio” Dio, ma del suo dio perché di
questo suo potere ha fatto un riferimento sacro, un valore assoluto e divino; € il
suo potere che ¢ il suo dio. In realta € lui che si identifica con il suo potere ed &
quindi dio di se stesso.

Tu taci, mentre I’empio ingoia il giusto; sei forse d’accordo?

Ora Abacuc interviene; il dialogo si fa sempre piu serrato, il profeta non &
soddisfatto. Dal v. 12 al v. 17: “Non sei tu (importante 'uso della seconda persona
singolare) fin da principio, Signore, il mio Dio, il mio Santo?

Noi non moriremo, Signore (richiamo ad una relazione di alleanza che lega Israele
al suo Dio; ma qui € in questione la logica in base alla quale si svolge l'intera
storia umana).



Tu lo hai scelto per far giustizia, l'hai reso forte, o Roccia, per castigare (la
traduzione qua e la € un po’ incerta: qui sembra che Abacuc sia disposto a
concedere al Signore che i babilonesi, la nuova potenza internazionale,
Nabucodonosor, questa presenza, sia stata scelta dal Signore per motivi suoi,
correttivi, pedagogici di cui Egli si serve allinterno di una provvidenza sua; quello
che poi affermano anche altri profeti. “Tu ti sei servito anche degli Assiri per
rimettere in ordine una situazione che era compromessa; ti servirai anche di
Nabucodonosor per rieducarci, laddove noi abbiamo perso il contatto con la
nostra vocazione”. Questo Abacuc ¢ disposto a concederlo al Signore, soltanto che
questa prospettiva pedagogica, questo quadro provvidenziale non ha riscontro).

Tu dagli occhi cosi puri che non puoi vedere il male e non puoi guardare liniquita,
perche, vedendo i malvagi, taci mentre l'empio ingoia il giusto?”. “Tu vedi e taci.
Allora legittimi l'idolatria. Non € soltanto un espediente occasionale, temporaneo,
pedagogico, provvidenziale; non ci siamo capiti bene”. “Tu tratti gli uomini come
pesci del mare, come un verme che non ha padrone.

Egli (se il re babilonese, Nabucodonosor, puo fare quel che Abacuc ci descrive €
perché Tu “tratti gli uomini come pesci del mare, come vermi abbandonati a se
stessi”) li prende tutti all'amo, li tira su con il giacchio, li raccoglie nella rete, e
contento ne gode. Percio offre sacrifici alla sua rete (in piu lui, qui, € abituato ad
attribuire a questa sua prepotenza sistematica, alla sua forza dominatrice cosi
spietata e incontrollabile, a tutto quel che torna a suo vantaggio, come motivo di
arricchimento smisurato, un valore sacro) e brucia incenso al suo giacchio, perché
fanno grassa la sua parte e succulente le sue vivande.

Continuera dunque a vuotare il giacchio e a massacrare le genti senza pieta?”. “E
Tu sei d’accordo? E’ questo che vuoi? Qui ci si comporta in questo modo ma Tu
tratti gli uomini come pesci del mare, come vermi senza padroni, vermi
abbandonati a se stessi”.

Il male é transitorio; il giusto vivra per la sua fede

Capitolo 2. Nei vv. da 1 a 4 del libro di Abacuc viene messo a punto un principio
che istituisce un criterio decisivo per quanto riguarda l'interpretazione di quello
che avviene nella storia umana. Abacuc ha chiesto, gridato, protestato; sta
continuando a manifestare il suo sgomento in un contesto di intimita
confidenziale; non si spiegherebbe altrimenti questo suo linguaggio e questa sua
patetica ricerca di appigli che lo sollevino dall’incubo di aver a che fare con un
Dio mostruoso. E’ interessante come nel linguaggio di questi profeti vengano fuori
tutte le questioni che a noi sembrerebbero pitl sconsiderate, preoccupanti,
problematiche, riprovevoli; e questo viene messo proprio al centro della questione,
della ricerca, dell’ascolto della Parola, della profezia.

“Mi mettero di sentinella (¢ di nuovo Abacuc che parla, assumendo questa
posizione di osservatore: “sentinella” nei confronti di Dio, come dire “non c’¢ tanto
da fidarsi, bisogna sorvegliarlo, chissa che cosa inventa, che cosa tira fuori
adesso”), in piedi sulla fortezza, a spiare, per vedere che cosa mi dira, che cosa
rispondera ai miei lamenti”. 1l profeta € sempre in ascolto, e qui fa tutt’'uno col
tentativo di conoscere, di vedere le situazioni, di cogliere le sfumature, di
penetrare nei significati interiori che devono essere sempre meglio chiariti,
oggetto di un discernimento sempre piu profondo e intenso; ed € su questo che
adesso il Signore interviene. Vediamo meglio.



“Il Signore rispose e mi disse:

«Scrivi la visione e incidila bene sulle tavolette perché la si legga speditamente. E'
una visione che attesta un termine, parla di una scadenza e non mentisce; se
indugia, attendila, perché certo verra e non tardera»”.

Questa risposta si esprime col linguaggio di una visione che deve essere registrata
e messa per iscritto, in vista di un avvenire che consentira di comprendere ancora
meglio quello che per adesso gia viene comunicato al profeta. “Mettila per iscritto
in vista di questo futuro che si allunga senza data dinanzi a questa generazione”.

Ma nello stesso tempo c’€¢ anche, nel v. 3, I'affermazione che elimina qualunque
ulteriore rinvio. E’ un versetto che ritorna nella novena di Natale e nelle
invocazioni che si ripetono (“verra senza tardare, viene senza tardare”). C’¢ di
mezzo una visione, una Parola, una comunicazione che porta con sé, nel dialogo
tra il Signore e il suo profeta, un chiarimento bisognoso di ulteriori ricerche,
interpretazioni, applicazioni in un tempo futuro, ma che vale fin da adesso: quello
che il Signore comunica al suo profeta riempie il presente. Poi dice: “scrivilo
perché se ne riparlera ancora, ma intanto vale per il presente, riempie il tuo
presente”.

I1v. 4 € un versetto famoso nel senso che ¢ stato ripreso e citato in alcuni
passaggi chiave delle sue lettere da S. Paolo (Lettera ai Galati, Lettera ai Romani);
¢ S. Paolo che ha fatto di questo versetto uno dei testi antico-testamentari di
valore determinante nella sua elaborazione teologica: “Ecco, soccombe colui che
non ha l'animo retto, mentre il giusto vivra per la sua fede”.

“Il giusto vivra per la sua fede”. C’¢ un problema di traduzione perché il primo rigo
del v. 4 utilizza un termine che non € stato evidentemente subito compreso dai
primi trascrittori e dai primi traduttori in greco; questo termine allude alla
situazione di gonfiamento in cui si trova un personaggio che, per intenderci,
potremmo definire “fanfarone”; questo “gonfiarsi” del personaggio che vuole
affermarsi nella sua vita, nel suo mondo e in tutta una storia. Il “fanfarone”
mentre si va gonfiando non ha una strada spianata (non ha ’animo retto), mentre
il “giusto” vivra per la sua fede. Per chi si arrende a Dio la strada si apre.

I1 Signore, qui, non da una risposta ad Abacuc ed alle sue domande, ma gli sta
dicendo: “qui € in questione un discernimento piu radicale di quell’atteggiamento
che in te diventa il modo di affrontare la realta. Non € in questione la realta; tu
I’hai descritta cosi, ma € molto peggio di come la racconti tu. Non € in questione
la realta inerente al dramma dell’iniquita, ma € in questione un discernimento
impostato come radicale trasformazione del tuo modo di stare al mondo, di
guardare, di partecipare, di interpretare”; “il giusto vivra per la sua fede”, la
strada della vita si apre; non dice “abbiamo dato una carezza all’innocente e una

sberla al colpevole”, no; dice: per chi si arrende a Dio la strada della vita si apre.

Il ricco disonesto é un pallone gonfiato: sara deriso

Di seguito, nel cap. 2, un testo che da voce a un coro che contiene in sé la
moltitudine umana: sono i popoli della terra che qui vengono idealmente
convocati per rendere testimonianza a questo svuotamento del “fanfarone”. Il v. 5
riprende 'affermazione contenuta nel versetto precedente: “La ricchezza rende
malvagi; il superbo (il “fanfarone, il pallone gonfiato) non sussistera; spalanca
come gli inferi le sue fauci e, come la morte, non si sazia, attira a sé tutti i popoli,
raduna per sé tutte le genti.



Forse che tutti non lo canzoneranno (il risultato € questo: da spettacolo, in virtu di
questo rigonfiamento smisurato, cosicché tutti i popoli che, a suo modo, vorrebbe
inghiottire per riempire il suo ventre insaziabile, lo canzoneranno), non faranno
motteggi per lui? Diranno (ora cinque strofe di questo canto corale che 'assemblea
dei popoli dedichera alla derisione del pallone gonfiato. E le cinque strofe si
apriranno ciascuna con “Guai”):

Guai a lui

Guai a chi accumula cio che non e suo, - e fino a quando? - e si carica di pegni (un
disastro questa ingordigia smisurata che si evolve inevitabilmente come
esperienza di spogliamento, riduzione alla nudita)! Forse che non sorgeranno a un
tratto i tuoi creditori, non si sveglieranno i tuoi esattori e tu diverrai loro preda
(come pensi che gli eventi non siano, inevitabilmente, condotti a prendere questa
piega)?

Poiché tu hai spogliato molte genti, gli altri popoli spoglieranno te (questo
spogliamento, questa riduzione in uno stato di nudita che € proiezione inevitabile
di quell’atto diventato programma, impianto organizzativo e operativo di cui €
stato protagonista il “fanfarone”), a causa del sangue umano versato, della
violenza fatta alla regione, alla citta e ai suoi abitanti”.

Guai alla sua casa

Seconda strofa, dal v. 9 al v. 11; il caso del fanfarone, considerato nei versetti che
abbiamo appena letto come un suo vissuto personale, € comunque inseparabile
da una realta sociale, da un contesto istituzionale, da riferimenti di ordine
storico. Adesso parla della casa del pallone gonfiato: la sua casa € anche la sua
famiglia, dunque un intreccio di relazioni; e, in questo contesto storico, la
famiglia € anche 'ambiente nel quale sono riconoscibili i primi e piu validi
collaboratori di chi esercita una funzione pubblica).

Guai a chi é avido di lucro, sventura per la sua casa, per mettere il nido in luogo
alto, e sfuggire alla stretta della sventura (si € costruito questa casa che non € solo
un edificio, anzi, normalmente non & un edificio: il termine “casa” nell’ebraico
biblico molto spesso non indica l’edificio, ma la famiglia: “casa” € chi abita
nell’edificio, un intreccio di relazioni. La casa di Davide indica una discendenza, &
un complesso di relazioni familiari, € una famiglia. E’ il modo del fanfarone di
impostare le relazioni che € strettamente connesso con il suo modo di affermare il
suo protagonismo).

Hai decretato il disonore alla tua casa; hai soppresso popoli numerosi, hai fatto del
male contro te stesso. La pietra infatti gridera dalla parete e dal tavolato
rispondera la trave”. Qui la casa € descritta attraverso immagine dell’edificio, ma
un edificio che traballa, che € instabile; le pietre si muovono, le pareti non
reggono, il tavolato cigola e la casa precipita.

Guai alla sua citta, costruita sul sangue

Terza strofa, vv. 12.14: “Guai a chi costruisce una citta sul sangue (si va per livelli:
tu, la tua casa, la citta) e fonda un castello sull'iniquita.

Non é forse volere del Signore degli eserciti che i popoli fatichino per il fuoco e le
nazioni si stanchino per un nulla (tanta fatica per andare incontro a un incendio.



Dov’e la citta sanguinaria, costruita sul sangue, sulla violenza, prepotenza,
esercizio del potere cosi sicuro, tronfio di sé, ridanciano addirittura?)?

Poiché, come le acque colmano il mare, cosi la terra dovra riempirsi di conoscenza
della gloria del Signore”. E’ spazzata via questa citta in virta di un’alluvione che fa
tutt'uno con l’epifania della gloria del Signore.

Guai a chi strumentalizza le debolezze altrui

Quarta strofa, vv. 15-17: “Guai a chi fa bere i suoi vicini versando veleno per
ubriacarli e scoprire le loro nudita”. Adesso il pallone gonfiato viene interpellato e
deriso in rapporto a quello che € stato 'abuso che egli ha dedicato,
continuamente e sfacciatamente, all'umiliazione altrui. Ricordate Noé quando si €
ubriacato e si € scoperto e viene deriso dal figlio Cam. Questo abuso della
debolezza altrui, questa pretesa di approfittare della ubriachezza di cui gli altri
sono vittime; si sono ritrovati in ristrettezze, avvelenati, drogati, travolti e il
pallone gonfiato ne ha approfittato: il potere € denunciato come spudorata
pretesa di esercitare il diritto di schiacciare la debolezza altrui.

“Ti sei saziato di vergogna, non di gloria (non € che cosi ti sei ammantato di gloria,
hai approfittato della vergogna altrui per ubriacarti).

Beui, e ti colga il capogiro (tu sei svergognato ora). Si riversera su di te il calice
della destra del Signore e la vergogna sopra il tuo onore, poiché lo scempio fatto al
Libano ricadra su di te (qui la nudita del fanfarone che esercita il suo potere come
abbiamo constatato, viene messa in relazione con una nudita che caratterizza
I'ambiente che € stato devastato in seguito al passaggio dell’esercito babilonese; le
montagne disboscate, il territorio spopolato. L’ambiente che hai invaso e occupato
in nome del tuo potere che ti autorizza a schiacciare impunemente la debolezza
altrui: ecco, tu sei un ubriaco svergognato e nudo) e il massacro degli animali ti
colmera di spavento, a causa del sangue umano versato, della violenza fatta alla
regione, alla citta e a tutti i suoi abitanti”.

Guai a chi costruisce idoli: € un parolaio

Quinta strofa, saltando il v. 18 che recupereremo tra qualche momento. V. 19:
“Guai a chi dice al legno: «Svegliati, e alla pietra muta: Alzati» “.

Vedete come le strofe si susseguono con un loro ritmo e con una progressiva
irruenza per quanto riguarda 1'urto contro quel pallone gonfiato che esplode.
Nella quinta strofa viene derisa — una derisione forte, tagliente, sferzante,
travolgente — l'idolatria che € stata formulata, gestita, celebrata come esaltazione
parolaia del potere. Questa pretesa di esercitare il potere nel modo descritto, in
realta € un puro esercizio del linguaggio che inganna, che imbroglia, che mente:
“Guai a chi dice al legno: «Svegliati, perché il legno non si sveglia. Tu stai
riempiendo di parole vuote, false, inconcludenti la scena del mondo; e questa ¢
idolatria. “Alla pietra muta (dici): «Alzati», ma come si alza la pietra nuda?
Pretendi di dare a questo tuo linguaggio, con un’improvvisa magia, un valore
sacro: idolatria.

r“Ecco e ricoperto d’oro e d’argento, ma dentro non c’é soffio vitale”. Puoi fare atti
di culto, prediche, omelie, metterci tutto 'impegno celebrativo di devoti e amanti
della tua cultura parolaia, ma, v. 18: “A che giova un idolo perché l'artista si dia
pena di scolpirlo? O una statua fusa o un oracolo falso, perché l'artista confidi in
essi, scolpendo idoli muti?”. A che giova?



V. 20: “Il Signore risiede nel suo santo tempio. Taccia, davanti a lui, tutta la terra!”.
Hai messo in piedi tutta una liturgia, hai ordini devoti che celebrano il potere
sacro delle parole che proclami: sono parole vuote, inconcludenti, menzognere;
sono parole che devastano le coscienze, che imbrogliano. A che giova?

Intanto, vedete, “Il Signore risiede nel suo santo tempio. Taccia, davanti a lui, tutta
la terra!l”. Silenzio; e questo silenzio fa tutt'uno con la fede del giusto di cui
Abacuc ci parlava nel v. 4. Chi si arrende a Dio trova la strada della vita. Intanto
il fanfarone va incontro alla sua sorte; non si tratta di stabilire quando o come,
ma occorre imparare a conoscerlo, identificarlo, discernerlo laddove € in atto quel
chiarimento interiore per cui chi si affida a Dio vivra; in questa situazione cosi
disordinata di cui siamo ormai consapevoli — Abacuc si ¢ fatto avanti con tanto
coraggio — il Signore sta operando a modo suo; e questo non significa esattamente
che sta rispondendo alle richieste, ai chiarimenti, alle interpellanze di Abacuc, ma
che, nel frattempo, Abacuc € cambiato; il problema non ¢é risolto come il profeta
pretendeva. Il Signore avanza, opera, si manifesta in maniera tale che Abacuc sta
maturando internamente, € coinvolto in quel discernimento che fa di lui un
credente.

Invochiamo la clemenza del Signore

I1 terzo capitolo coincide con un salmo, una visione teofanica. “Preghiera del
profeta Abacuc, in tono di lamentazione”.

I1 v. 2 fa da prologo al cantico: “Signore, ho ascoltato il tuo annunzio, Signore, ho
avuto timore della tua opera (bisognerebbe tradurre con “ho visto la tua opera”:
Abacuc che ha ascoltato, ha visto). Nel corso degli anni manifestala, falla
conoscere nel corso degli anni. Nello sdegno ricordati di avere clemenza”.

C’¢ un problema di traduzione per quanto riguarda il terzo rigo: invece che “Nel
corso degli anni manifestala”, “Nel corso degli anni falla vivere” (si intende: “la tua
opera”). Il profeta, posto dinanzi a eventi terribili, chiede che questi eventi di cui
lui € spettatore si compiano come inizio vivente e vitale, vivificante, di un tempo
di compassione; che questi eventi siano rivelazione della Tua misericordia: “fa
vivere la tua opera”.

La nota a pi¢ di pagina lo dice: in base alla traduzione in greco di questo rigo, “in
mezzo ai due animali Tu ti manifesterai”; e questo versetto, esattamente questo
rigo, sta a fondamento della tradizione per cui nella grotta di Betlemme ci sono i
due animali. Nel Vangelo secondo Luca non si parla di animali, si parla di una
mangiatoia; non si parla nemmeno di un asino e di un bue, che invece vengono
fuori dal profeta Isaia. Questa € la scena che, in base alla traduzione in greco di
questo versetto, viene individuata come premonizione profetica della nativita del
Signore che si manifesta nell’epifania del Dio vivente — che avviene nel contesto
di eventi terribili — in mezzo ai due animali: una lettura piuttosto elaborata.
Intanto Abacuc dice: “fammi vedere, fammi ascoltare, fa’ in modo che questa
situazione, che sta precipitando in maniera cosi tragica, manifesti la tua
misericordia per promuovere la vita”.

Il Signore viene in mezzo alla tempesta

Dal v. 3 al v 7, la descrizione di una teofania attraverso Iimmagine di una
tempesta. Il Signore viene: “Dio viene da Teman, il Santo dal monte Paran. La sua
maesta ricopre i cieli, delle sue lodi e piena la terra. Il suo splendore é come la luce,

8



bagliori di folgore escono dalle sue mani (il cielo € oscurato, la terra freme, fulmine
e poi grandine): la si cela la sua potenza.

Davanti a lui avanza la peste, la febbre ardente segue i suoi passi.

Si arresta e scuote la terra, guarda e fa tremare le genti; le montagne eterne
s'infrangono, e i colli antichi si abbassano: i suoi sentieri nei secoli (vedete come
tutta la creazione sussulta in obbedienza a questa venuta del Signore, e la terra
reagisce allo sguardo con cui il Signore si rivolge ad essa: un fremito generale, un
terremoto che travolge anche le realta piu solide).

Ho visto i padiglioni di Cusan in preda a spavento, sono agitate le tende di
Madian”: la superficie della terra € spazzata da un vento poderoso; la venuta del
Signore attraverso immagine teofanica della tempesta.

Il Signore viene; la sua forza é dirompente

Vv. 8-15: la venuta del Signore assume la fisionomia di un combattimento: viene
ed € un combattente, imposta una battaglia; non viene per fare spettacolo, viene
per combattere.

“Forse contro i fiumi, Signore, contro i fiumi si accende la tua ira o contro il mare é il
tuo furore, quando tu monti sopra i tuoi cavalli, sopra i carri della tua vittoria?

Tu estrai il tuo arco e ne sazi di saette la corda. Fai erompere la terra in torrenti; i
monti ti vedono e tremano, un uragano di acque si riversa, l'abisso fa sentire la sua
voce (dal fondo dell’abisso c’@ un tentativo di difesa).

In alto il sole tralascia di mostrarsi, e la luna resta nella sua dimora (come se tutte
le creature di questo mondo volessero nascondersi compresi il sole e la luna),
fuggono al bagliore delle tue saette, allo splendore folgorante della tua lancia”. Ma
Tu, con chi ce ’hai? Perché vieni impostando un combattimento cosi severo e
intransigente?

V. 12: “Sdegnato attraversi la terra, adirato calpesti le genti. Sei uscito per salvare
il tuo popolo, per salvare il tuo consacrato (il Messia).

Hai demolito la cima della casa dell'empio” (il conflitto che il Signore ha ingaggiato
in maniera cosi tempestosa & sbaragliante; ha gia vinto per il suo solo modo di
presentarsi; ricordate che tutto poi viene interpretato in base al Bambino deposto
nella mangiatoia, nella lettura cristiana di questo testo. Quel Tuo modo di
presentarti che “sbaraglia”, quel Tuo modo di rendere vivificante ed efficace per gli
uomini la misericordia; Ti presenti in qualita di combattente e hai sconfitto
l'empieta), l'hai scalzata fino alle fondamenta (d’altra parte sei proprio Tu che hai
preso posizione per salvare il tuo popolo, per salvare il Messia).

Con i tuoi dardi hai trafitto il capo dei suoi guerrieri che irrompevano per
disperdermi con la gioia di chi divora il povero di nascosto ('empio che fa festa
quando puo eliminare la presenza di gente che non conta nulla).

Hai affogato nel mare i suoi cavalli nella melma di grandi acque”. Questa ¢
un’immagine che ci rimanda al racconto dell'uscita dall’Egitto, nel cap. 14
dell’Esodo, a proposito del faraone e dei carri corazzati del suo esercito. Il conflitto
ingaggiato dal Signore € gia vinto e adesso il chiarimento circa il motivo per cui
interviene; ecco come Abacuc constata la sconfitta dell’empio e la rotta del suo
schieramento: una pretesa di dominare il mondo che ¢é travolta nella forma piu
clamorosa: “Hai affogato nel mare i suoi cavalli nella melma di grandi acque”.

La misericordia di Dio si manifesta cosi, tra i due animali per promuovere la vita
degli uomini.



Il trionfo divino trasforma il cuore del profeta
che, adesso, esulta in Dio suo salvatore

Vv. 16-19. Abacuc ¢ commosso e prende congedo con questa testimonianza della
sua partecipazione interiore, che non pretende di essere persuasiva sul piano
logico, ma ¢ la testimonianza di un povero credente che dice: “Ho udito e fremette
il mio cuore (invece di “cuore” in ebraico € “il grembo”, I'intimo), a tal voce tremo il
mio labbro, la carie entra nelle mie ossa e sotto di me tremano i miei passi
(barcolla, ammalato, febbricitante). Sospiro al giorno dell'angoscia che verra contro
il popolo che ci opprime”. Abacuc si rende conto che ancora adesso, e forse piu che
mai adesso, questa vicenda storica sia tormentosa; di come il disordine che
opprime un popolo e 'umanita e questa generazione € un fenomeno ricorrente.

In questo contesto una professione di fiducia semplice e radicale:

“Il fico infatti non germogliera, nessun prodotto daranno le viti, cessera il raccolto
dell'olivo, i campi non daranno piu cibo, i greggi spariranno dagli ovili e le stalle
rimarranno senza buoi (a quale disastro andiamo incontro!).

Ma io gioiro nel Signore (Abacuc non € diventato matto, € cambiato), esultero in
Dio mio salvatore. Il Signore Dio e la mia forza, egli rende i miei piedi come quelli
delle cerve e sulle alture mi fa camminare”.

Come vi facevo notare all’apertura di questo cantico, il problema non é risolto,
anzi; sembra di andare incontro a una situazione di miseria generale che sara
sempre piu angosciante, ma nel frattempo € cambiato Abacuc. E’ cambiato
Abacuc, siamo cambiati noi. “Io gioiro nel Signore”: questo versetto di Abacuc €
citato, alla lettera, dalla Madonna nel suo cantico. La Madonna é lettrice di
Abacuc, e quando, al tramonto del sole, la Chiesa canta il Magnificat (“I’anima
mia magnifica il Signore, e il mio spirito esulta in Dio, mio salvatore”) cita questo
profeta. All’inizio del cantico abbiamo avuto a che fare con quel versetto che
richiamava la mangiatoia di Betlemme; ora, alla fine, abbiamo a che fare con la
visita di Maria di Nazareth a sua cugina Elisabetta, al suo saluto; il suo modo di
entrare nella casa di Elisabetta e di sorridere. “Esulta”: quell’esultanza é un
sorriso, € lo splendore luminoso del sorriso che illumina la casa in cui Maria sta
entrando. Notate che qui, quando S. Girolamo traduce in latino questo testo (“io
gioird nel Signore” ed “exultavo in Deo, Jesu meo”) San Gerolamo lo fa alla luce
del cantico; fa un’operazione retroattiva: interpreta il cantico di Abacuc alla luce
del cantico della Madonna.

“Egli rende i miei piedi come quelli delle cerve e sulle alture mi fa camminare”: Dio
mio, Gesu, € la mia forza e questa immagine che chiude il cantico assume una
fisionomia di agilita, di bellezza, di incantevole e inesauribile benedizione. Il
giusto vive in virtu della fede e in quanto si arrende a Dio: in un contesto che non
¢ edulcorato con qualche aggiustamento carezzevole ed esteriore, ma drammatico
piu che mai e che va precipitando in un abisso infernale, € 'opera di Dio che si
compie in obbedienza alla sua inesauribile volonta di misericordia. E noi, assieme
ad Abacuc e alla sua scuola, stiamo imparando a vivere in quanto apprendiamo
ad arrenderci nella fede.

10



	PROFETA ABACUC
	Il Signore guida la storia; ma con quale strategia di fronte al male e all’ingiustizia? Pino Stancari
	Perché, Signore, resti spettatore del male
	Annuncio di un’ulteriore sciagura: il flagello dei Caldei
	Tu taci, mentre l’empio ingoia il giusto; sei forse d’accordo?
	Il male è transitorio; il giusto vivrà per la sua fede
	Il ricco disonesto è un pallone gonfiato: sarà deriso
	Guai a lui
	Guai alla sua casa
	Guai alla sua città, costruita sul sangue
	Guai a chi strumentalizza le debolezze altrui
	Guai a chi costruisce idoli: è un parolaio
	Invochiamo la clemenza del Signore
	Il Signore viene in mezzo alla tempesta
	Il Signore viene; la sua forza è dirompente
	Il trionfo divino trasforma il cuore del profeta che, adesso, esulta in Dio suo salvatore



