
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2 

 

arrando la vita di preghiera di san Daniele Comboni abbia-

mo avuto modo di intravedere la profondità della sua espe-

rienza di Dio. 

Tentiamo ora di vederla più da vicino. Ma per addentraci in que-

sto cammino, abbiamo bisogno di richiamare brevemente alla no-

stra mente che cosa significa “fare esperienza di Dio”. 

Quando si usa l’espressione "fare un'esperienza" si vuole dire 

che l'esistenza di una persona è percorsa da un fremito particolare 

che la sottrae al ritmo delle ripetizioni quotidiane e determina nella 

sua vita una variazione, un “esodo” da una situazione ad un’altra: 

un'esperienza è sempre un evento particolare per il quale avviene un 

passaggio, così che ogni persona impara a vivere attraverso tante 

esperienze; se è credente impara a vivere anche nell’ambito della 

fede…  

Ogni esperienza in quanto passaggio, “esodo”, lascia un segno, 

denota un cambiamento, una trasformazione, e quindi dà origine a 

una storia, che coinvolge la memoria e quindi si può ripercorrere 

nel suo svolgersi. È chiaro, per tanto, che senza memoria cosciente 

non c’è esperienza. 

Il termine «esperienza», per tanto, sta a indicare chi ha una co-

noscenza diretta di qualcosa e nello stesso tempo evoca lo spazio 

della novità e del rischio che una tale conoscenza inevitabilmente 

comporta. Si potrebbe dire che l'esperienza è la conoscenza imme-

diata e diretta, proprio per questo rischiosa e aperta al nuovo, che si 

ha di qualcosa e ancor più di qualcuno.  

Applicato all'incontro con Dio il termine assume un forte signi-

ficato evocativo e al tempo stesso narrativo-simbolico: "esperienza 

di Dio" è quella conoscenza diretta, pagata di persona, che nasce 

dall'incontro sempre sorprendente con Lui, eccedente ogni nostra 

attesa o deduzione. Un incontro al tempo stesso vivificante e mor-

tale, accecante e pieno di luce, come è analogamente ogni vero in-

contro d'amore. Questo venire a noi di Dio si offre nel segno della 

meraviglia e del dono assolutamente gratuito. Il rischio presente in 

N 



 3 

una tale conoscenza è ben noto alla tradizione biblica, che non esi-

ta a definire "fuoco divorante" il Signore della vita e della storia e 

l'esperienza di Lui (cf. Dt 4,24; cf. Eb 12,29). Portare alla parola 

questa esperienza è il compito dell'espressione e della comunica-

zione della fede: solo a questa condizione esse risultano veramente 

efficaci, perché si nutrono dell'eccedenza del vissuto dell'incontro, 

mai pienamente esaurito dalla parola o dal gesto che si sforzano di 

parteciparlo. (Bruno Forte).  

L’«esperienza di Dio», è una realtà determinante nella vita di 

Daniele Comboni.  

Comboni è certamente un credente che è stato incontrato da Dio 

e si è esposto al rischio di questo incontro. Questo incontro ha se-

gnato profondamente il suo spirito e lo ha trasformato in autentico 

«uomo di Dio», capace di narrarci la sua «esperienza di Dio» con il 

suo modo di vivere e condividendo la sua esperienza con le perso-

ne che gli erano vicine e nei molti contatti epistolari. Così facendo, 

mentre faceva veicolare la sua «esperienza di Dio» per la Sua sola 

gloria di Dio, se la chiariva a se stesso e l’ha approfondiva ancora 

di più. 

L’«esperienza di Dio» in Comboni è intrinsecamente connessa 

con la pietà e lo spirito di orazione (S 3615).  

In effetti, nel cammino di fede all'interno del Popolo di Dio, la 

preghiera è la porta che introduce all’«esperienza di Dio» e la fonte 

che la alimenta. Da questa esperienza nasce il dialogo vocazionale 

che mantiene l’eletto in “un processo di maturazione che dura tutta 

la vita” (cfr. RV 85).  

Esiste un nesso intrinseco tra esperienza di Dio, fede, vocazione 

e preghiera, così da costituire un tutto unico inscindibile. Se la fede 

e la vocazione sono una relazione personale con Dio, un "sì" detto a 

Lui, una risposta alla sua proposta: - Mi ami tu? -, perciò stesso la 

fede e la vocazione sono dialogo con Dio. La preghiera è pertanto 

la fede e la vocazione vissute in modo cosciente ed espresse in un 

dialogo formale e costante con Dio.  



 4 

Comboni ne era convinto e per questo diceva: «Siccome l'opera 

che ho tra le mani è tutta di Dio, così è con Dio specialmente che va 

trattato ogni grande e piccolo affare della Missione» (S 3615).  

Questo nesso è messo in risalto dalla nostra Regola di Vita al n. 

46. In esso è chiaro che alla base della vocazione-missione di testi-

moniare e proclamare l’amore del Padre, c’è l’«incontro con Dio», 

cioè l’esperienza di Dio in Cristo sotto l’azione dello Spirito Santo. 

La preghiera, per tanto, sostanzialmente è amare, è entrare 

nell’atteggiamento contemplativo della vita cristiana, è attenzione e 

compimento della volontà salvifica di Dio Padre, contenuta ed 

espressa nella sua Parola fatta Uomo (cfr. Gv 1,1-18; 1Gv 1, 1-4). 

«Perciò (il missionario) focalizza la sua intera esistenza 

nell’incontro con Dio e forma con i suoi fratelli una comunità 

orante» (RV 46).  

 

0. L’esperienza di Dio in san D. Comboni alla luce della cate-

goria biblica del “deserto” 

Per cogliere in profondità l’esperienza di Dio vissuta da san Da-

niele Comboni può essere illuminante considerarla alla luce della 

categoria biblica del “deserto”, che costituisce una dimensione es-

senziale della vita spirituale cristiana.  

Il deserto, infatti, nel cammino spirituale dell’umanità e in modo 

particolare in quello ebraico e cristiano, è una parola evocatrice di 

un evento biblico, che designa un esodo, una pasqua, un passaggio 

dalla dispersione della schiavitù sotto gli idoli alla libertà 

dell’unificazione nella Terra della Promessa. Ha, per tanto, tutte le 

caratteristiche dell’esperienza in quanto conoscenza immediata e 

diretta e proprio per questo rischiosa e aperta al nuovo… 

Il deserto biblico è simbolo d’un cammino verso Dio che chiama 

l’uomo ed esce ad incontrarlo. Il credente è un cercatore di Dio, che è 

la fonte di cui ha sempre sete. A questo sforzo umano, all’ascesa cor-

risponde quindi la discesa. E, anche se sembra che l’uomo va in cer-

ca d’un Altro Assoluto che non conosce, ma dal qual si sente attratto, 

subito riconosce che quest’attrazione è causata in lui da un Dio che 



 5 

l’ha creato per comunicarglisi. Questo fatto cambia il senso dello 

forzo spirituale: non si tratta più di salire e prendere; in quest’ascesa 

si tratta di ricevere. Così l’avventura spirituale dell’uomo si trasfor-

ma in un incontro e in una storia che nasce da quest’incontro.  

Nella Bibbia, il deserto è presentato come il luogo privilegiato e 

il tempo provvidenziale, il Kairós, simbolo del dono e della solleci-

tudine divina verso il suo popolo, l’ambiente vitale, dove Israele 

nacque come popolo di Dio.  

Quel lungo pellegrinare per 40 anni (40: il periodo di tempo ne-

cessario per l’avvento di una nuova generazione) è il paradigma 

dell’itinerario spirituale, mediante il quale l’uomo si converte ve-

ramente in amico di Dio, in strumento del disegno salvifico divino e 

realizza la sua vocazione e missione.  

Il deserto, sotto l’iniziativa divina, designa l’esperienza d’un iti-

nerario spirituale, mediante il quale il Popolo eletto e, nel suo seno, 

numerosi individui, prendono coscienza della loro vocazione e nel-

lo stesso tempo si convertono in strumenti capaci per la realizzazio-

ne del piano salvifico divino, che è universale.  

L’esperienza d’Israele nel deserto si estende alla vita della Chie-

sa. Infatti, con il suo simbolismo, svolge una funzione indispensabi-

le in ordine alla comprensione della sua condizione di comunità 

pellegrina in questo mondo, immersa fin d’ora nel Mistero di Dio-

Trinità, fin d’ora cittadina della Patria Trinitaria, ma ancora in 

cammino verso il possesso totale e definitivo. Per questo è esposta 

alla prova finché non sia entrata definitivamente nel “riposo di Dio” 

(Eb 1,4), quando “Dio sarà tutto in tutti” (1Cor 15,28).  

 

DANIELE COMBONI, come ogni uomo di fede, percorse que-

sto cammino spirituale, si mise cioè alla “scuola del deserto”, per-

ciò nella sua vita è possibile mettere in evidenza le caratteristiche 

fondamentali d’una spiritualità, che possiamo chiamare “spiritualità 

del deserto” e attraverso di essa delineare la sua esperienza di Dio. 

È un cammino all’inizio personale e poi proseguito e condiviso con 

la Nigrizia, una volta che questa entra nel processo di rigenerazio-



 6 

ne, del quale Comboni è servo-guida. Perciò la Terra Promessa che 

si profila allo sguardo di Comboni ha come approdo immediato la 

Nigrizia da rigenerare e quindi la Nigrizia soggetto della propria ri-

generazione; approdo finale per tutte e due è l’Eternità.  

 

Gli elementi di questo itinerario spirituale condiviso tra Combo-

ni e la Nigrizia possono essere raggruppati intorno a tre assi: 

 

1. Dio: l’Assoluto del deserto 

2. Fecondità del deserto 

3. Meta del deserto: la Terra Promessa, nel suo approdo im-

mediato e finale.  

 

1. Dio: l’Assoluto del deserto 

 

Il deserto, nella sua dimensione fisico-geografica e spirituale, è 

una realtà molto familiare a Daniele Comboni. Egli, infatti, ha avuto 

l’opportunità, la necessità e il coraggio di attraversare il deserto ben 

sette volte, per raggiungere il cuore dell’Africa.  

È questa una delle esperienze forti della vita di D. Comboni, che 

ci permette di farci un’idea esatta del suo carattere, del suo cammino 

spirituale e di che cosa gli costò la realizzazione della sua vocazione.  

A chi s’inoltra nel deserto, gli si presenta come una situazione 

limite, sconcertante. Si imprende la fatica della marcia come un 

“passaggio” inevitabile e necessario per raggiungere l’altra sponda. 

Nessuno vuole rimanere nel deserto, per stabilire lì la sua dimora, la 

sua patria…  

Infatti, “il deserto è un luogo di solitudine, di vuoto, d’infertilità. 

Un luogo dove manca ciò che è più elementare per vivere, com’è 

l’acqua, i frutti di una vegetazione, la compagnia d’altre persone, il 

calore d’un amico. Nel deserto manca tutto. Quasi perfino la vita 

stessa. L’angoscia comincia a far capolino e a spingere il cuore 

dell’uomo in una situazione senza vita e senza speranza.  



 7 

È un vuoto immenso dove non si trova niente, dove tutto sta in-

dietro e più in là…, ma non in lui né sotto i suoi occhi. Il deserto è 

vuoto, senza eco, senza un altro che ti ascolti e ti risponda. Per que-

sto è solitudine. Senza niente e senza nessuno.  

Il deserto è vuoto, solo, con la sua oscura solitudine. Una solitu-

dine luminosa, ma che inizialmente acceca e oscura i possibili e di-

versi sentieri. È una luce che brucia quando il sole arriva al suo ze-

nit o che congela il tuo riposo quando si nasconde ad ogni tramonto 

del sole, lasciando senza rifugio il viandante. Un viandante che osa 

percorrere, passo dopo passo, i sentieri del deserto nella solitudine 

oscura e vuota, senza eco che l’accompagni. Non si sente niente, se 

non il sussurro del vento che va e viene, sollevando la polvere della 

superficie arenosa”
1
.  

È questo il deserto nella sua realtà geografica e simbolica, che de-

scrivono gli autori contemporanei di vita spirituale. Così era descritto 

al tempo del Comboni il deserto dalla grande superficie che si esten-

de da Korosko a Berber
 2

. È un deserto “vasto” e “d’orrido aspetto”, 

ma anche salutare, perché nella sua solitudine, nel silenzio, nello 

spazio senza fine, sotto un cielo terso, si solleva e si fortifica l’anima. 

Questo deserto, pur essendo un diaframma che separa Comboni dal 

cuore dell’Africa, penetra nella sua carne e nel suo spirito di “votato 

alla Nigrizia”. Così il deserto delle grandi estensioni dell’Africa cen-

trale diviene parte integrante della sua vita, simbolo del suo deserto 

interiore, cioè del suo “impeto” missionario purificato attraverso 

l’estesa, arida e oscura esperienza del deserto della sua anima.  

Attraverso questo deserto Daniele Comboni ha peregrinato cer-

cando una terra, un popolo, volti sfigurati di fratelli suoi (Cf. S 

2742), che lo aspettavano dall’altra sponda, sostenuto da una mano 

amica e attratto da un Volto che lo aspettava nell’«al di là»… 

dell’altra sponda, nell’Eternità (Cf S 2702).  

                                                 
1
 Cf. MJ.Fernández Márquez Conviértenos a Tí, Señor; Ed. Paulinas, pp. 63-66 

2
 Gianpaolo Romanato, L’Africa Nera fra Cristianesimo e Islam. L’esperienza di 

Daniele Comboni, Corbaccio, pp. 111-119.  



 8 

Nel suo primo viaggio in Africa (1857-1859), Comboni ed i suoi 

compagni arrivano a Korosko il 23 novembre e si preparano per la 

traversata del deserto:  

«In questa cittadella noi siamo in attesa di circa 60 cammelli 

per passare il gran deserto; speriamo di partire entro quattro 

giorni; e questo passaggio del deserto è uno dei tratti più for-

midabili del nostro viaggio; ma credete voi che soffriremo 

qualche malattia, come di solito avviene all'europeo che pas-

sa di qui? state certo di no; e questo confermerà una mia let-

tera da Khartoum. Dio è con noi: benché siamo e stiamo 

sempre disposti alla morte, nulladimeno sentiamo in noi un 

presentimento, che dobbiamo arrivare a Khartoum, e prima 

passare il gran deserto, che si estende da Korosco a Berber, 

senza un dolor di capo (S 168). […] Desidero con impazienza 

d’arrivare a Khartoum, ove spero di trovare tante lettere vo-

stre. La posta vi arriva prima di noi, perché dall’Egitto per 

Khartoum va per mezzo di dromedari che corrono velocissi-

mi e notte e giorno» (S 171).  

Comboni arriva a Khartoum l’8 gennaio 1858. In una lettera al 

parroco del suo paese natale ci descrive l’attraversata del deserto 

che durò 22 giorni:  

«Alla voce deserto s'atterrisce chi ha provato che cosa sia. 

Ma quantunque il deserto offra da se stesso mille pericoli, di-

sagi, privazioni, e miserie, nulladimeno, avendo anche la sta-

gione propizia dell'inverno, noi lo passammo in 22 giorni as-

sai felicemente, e contro ogni previsione. La nostra carovana 

era formata da 47 cammelli comandata da due bravi Habir in-

caricati a nostro conto dal gran capo del deserto. Dapprima si 

viaggia attraverso grandi montagne bruciate dal sole, alle cui 

falde vi sono degli strati di calce formati dai grandi calori di 

state. 

Dopo due giorni si entra in un immenso spazio di sabbia in-

fuocata che presenta l'idea della vastità del mare, fuorché 

sotto una sferza di 38, quaranta e fino 43 gradi di Réaumur or 



 9 

che è inverno qui vien meno il respiro; il faticoso ed importu-

no cullamento del cammello che produce acuti dolori alla 

spina dorsale, la scarsezza di cibi caldi, la stuoia collocata sul 

nudo terreno sopra cui si prende riposo, ed altri disagi, ren-

dono oltremodo formidabile questo deserto, che, non so in 

quanti anni, ha ingoiato nel suo seno 98 carovane, e fece tante 

vittime, come ci diceva l'habir, e si vede dalle molte ossa 

d’estinti, e da migliaia di scheletri di cammelli, che formano 

l'unico alimento delle iene, e il principale segnale per cono-

scerne la via (S 201. 

A Korosco prendemmo 26 ghirbe d’acqua del Nilo per il de-

serto; e dopo due giorni contrasse il colore ed il sapore della 

pelle di capra putrefatta di cui è composta la ghirba, e questo 

accrebbe il nostro disagio; lasciando a parte altre non minori 

privazioni che accompagnano chi viaggia il deserto. Ma ecco 

che varie torme di differenti volatili che si scorgono da lungi, 

in un col fremente ruggito degli ippopotami, che popolano il 

Nilo scorrente per la Nubia, annunziano essere ormai vicina 

la città di Berber, capitale del Scieikhato di questo nome. No-

leggiate di bel nuovo due barche, […] dopo otto giorni di 

prospera navigazione, giungemmo felicemente in Khartoum 

quattro mesi e sei ore dopo la nostra partenza da Verona» (S 

202). 

Comboni ha camminato per questo deserto “pesante e disastro-

so”, che coinvolge nel suo incanto e nella sua tragedia; seduce e 

provoca angustia; che è una sfida davanti alla vita e davanti alla 

morte. Sì, perché nel deserto non c’è altro che un immenso spazio di 

sabbia infuocata che presenta l'idea della vastità del mare, non ve-

di nulla e senti nulla e tu sei lì arso dalla sete. Tuttavia, “qualcosa 

risplende in silenzio… “ciò che abbellisce il deserto”, disse il pic-

colo principe, “è che nasconde un pozzo in qualche luogo…””
3
. 

Il deserto, dunque fa parte della vita. È una situazione di nudità, 

transitoria, ma estesa, arida e oscura. È una situazione di “passag-

                                                 
3
 Antoine de Saint-Exupéry, Il Piccolo Principe, Bompiani, XXIV, p. 104 



 10 

gio”, di “prova”, nella quale avanzi solo, senza alcun appoggio e 

nella quale si trova sempre nascosto da qualche parte un pozzo, do-

ve puoi bere a sazietà e riprendere le forze
4
.  

Nel suo deserto Comboni scopre questo pozzo in una duplice 

realtà: la sua interiorità ed il Cuore di Gesù.  

 

a)- L’interiorità di Comboni, come quella di ogni persona uma-

na e che la cultura nichilista attuale tende a cancellare, è come un 

pozzo; essa, perciò raccoglie; è accoglienza; è sete; è attesa, speran-

za; è povera, essenzialmente povera. In essa si va lentamente river-

sando la Presenza di Dio, che poi come acqua viva è diffusa sulla ter-

ra circostante. Così nell’esperienza del deserto la sua interiorità viene 

trasformata in dimora permanente del riposo di Dio; una dimora abi-

tata da un “forte sentimento di Dio e da un interesse vivo alla sua 

gloria e al bene delle anime”(S 2698), “illuminata col lume che gli 

piove dall’alto”, organizzata al “puro raggio della Fede”(S 2742), 

governata e protetta dal “braccio della divina Provvidenza” (S 6085).  

Sì, perché nel deserto, spariscono tutte le sicurezze umane. Resta 

Dio solo! Nella traversata del deserto, l’unica certezza e garanzia è 

Dio, soltanto Dio.  

Per questo la grande esperienza del deserto è l’esperienza di 

Dio… Jahvè chiama Israele al deserto perché lo conosca, quando 

gli parli al cuore (cf Os 2, 16).  

L’esperienza di Dio che si fa nel deserto, consiste nel lasciarsi 

conquistare non dalle cose, ma dalla “realtà ultima” di esse, dall’«al 

di là» di esse tutte e che a tutte dà significato e consistenza. L’uomo 

che fa l’esperienza di Dio nell’aridità del deserto è colui che va alla 

radice della vita e ne scopre il senso ultimo; colui che si lascia con-

quistare non dalle cose di Dio, ma da Dio stesso; colui che entra in 

contatto con la scaturigine della linfa vitale del mondo e della sua 

stessa persona. Possono cadere le foglie o segare i rami dell’albero 

della sua vita, l’importante è che resti il ceppo con le sue radici, 

                                                 
4
 Cf Gen 21, 8-19;  Es 17, 1-7;  Sal 18, 3;  Gv 19, 31-37; 1Cor, 10, 4 



 11 

perché Dio può far fa nascere nuova vita dai tagli e dalla stessa 

morte. 

Nel deserto, Comboni ha sperimentato che Dio, solo Dio, è la ra-

gione unica del suo essere missionario.  

Sì, gli è rimasto solo LUI, unico suo Amore, Ricchezza e Felicità, 

unica certezza e garanzia del suo cammino missionario. Forse siamo 

abituati a pensarlo come un uomo preoccupato per le cose di Dio: la 

Nigrizia da rigenerare, i viaggi d’animazione missionaria, le fonda-

zioni degli Istituti, i complicati problemi della gestione della Missio-

ne… In realtà è mosso da una sola “passione”, quella dell’Africa; 

una passione che fissa il suo cuore e la sua attenzione sulla desola-

zione e il letargo spirituale in cui essa si trova (S 2543). Questa pas-

sione lo rende occupato nelle cose di Dio in modo tenace ed audace, 

ma mai preoccupato e disperso in esse; vive, infatti, da innamorato di 

Dio, da instancabile ricercatore del suo Volto e del compimento fede-

le della sua volontà, per cui la sua prima occupazione è il tratto con 

Lui. È da Lui che gli nasce la passione per l’Africa ed è da Lui che 

prende inspirazione e forza per gli affari della Missione. Ha comin-

ciato fin dalla sua infanzia a cercare unicamente la volontà di questo 

Dio che l’ha “consacrato” alle missioni dell’Africa; ha vissuto sem-

pre disposto a sacrificare tutto pur di compierla e con il proposito di 

vivere e morire compiendo unicamente questa volontà divina, soste-

nuto dalla certezza che compierla è l’unica consolazione nelle prove.  

Nella sua sete d’Infinito, la Missione gli si presenta in tutta la sua 

chiarezza come dono di Dio. Un Dio che ha cercato e trovato, ma che 

l’ha amato e cercato per primo. Ha imparato così a cogliere la sua vi-

ta tra le mani con gratitudine e gioia filiale e ad offrirla in dono a 

questo Dio della vita per la rigenerazione dei suoi fratelli più poveri 

ed oppressi.  

La sua passione per la causa della rigenerazione dell’Africa Cen-

trale è nata nel “deserto” della sua anima, fatta ascolto e abbandono 

nelle mani della Provvidenza divina, disposta a tutto, perché coscien-

te di essere abitata da Dio, desiderosa di narrare e testimoniare questa 

grande Storia d’Amore, fonte e destino ultimo d’ogni vita umana. 



 12 

Così Comboni ha vissuto la sua avventura missionaria coinvolto 

in questa Storia d’Amore: l’amore di Dio in lui e per lui l’ha consa-

crato alla Nigrizia, che ha cominciato ad amare con questo amore di 

Dio; e l’ha amata sempre più, fino all’estremo delle sue forze, nella 

misura in cui cresceva in questo amore; e cresceva, perché il bisogno 

di salvezza della sua amata Nigrizia lo spingeva sempre più ad ab-

bandonarsi nell’Amore provvidente e rigeneratore di Dio.  

 

b)- L’atro pozzo trovato da Comboni percorrendo il suo deserto, 

è il Cuore Trafitto di Gesù, Buon Pastore (Cf S 2742).  

Bevendo in abbondanza da questo pozzo, fu pervaso da quella 

“Virtù divina”, che ha reso in lui sempre più forte il sentimento di 

Dio e sempre più saldo il legame di solidarietà con la Nigrizia, fino 

a farlo suo “sposo” e liberatore. 

Questa “Virtù divina” si effuse su di lui con la forza del fuoco di 

Pentecoste mentre pregava sulla tomba di S. Pietro, contemplando 

il Cuore di Gesù in occasione della beatificazione di Margherita 

Maria Alaquoque.  

Si tratta di un momento di preghiera, nel quale gli vengono 

dall’Alto i singoli punti del Piano per la rigenerazione della Nigrizia, 

che imprimono una svolta definitiva e configurano il resto della sua 

vita missionaria. In esso è presente tutta la Sacrosanta Trinità. Di 

fatto, un’intensa luce “dall’Alto” illumina nel suo spirito la comu-

nione con Dio-Trinità da lui vissuta fino a questo momento. Comin-

cia a sperimentare la comunione con la Trinità in un modo nuovo, 

giacché la percepisce pellegrina nel cammino degli uomini... Questa 

percezione che inonda il suo spirito, è la vena nascosta che dà ragio-

ne e forma alla sua “passione” per la Nigrizia, per cui ci può dichia-

rare con verità che come missionario viene dal cuore della Trinità.  

Viene dal coinvolgimento nel dinamismo dello Spirito Santo, 

“Virtù divina”, che gli rivela nel Cuore Trafitto di Gesù sulla Croce il 

segno e lo strumento perenne dell’amore salvifico che eternamente 

sgorga dal cuore del Padre, e la via della solidarietà con la vita di tut-

ti gli uomini. Viene così introdotto nell’inesauribile dialogo e comu-



 13 

nione tra il Padre che ama tanto il mondo da decidere di inviare il 

Figlio, e il Figlio che risponde con la sua obbediente consegna reden-

trice fino alla fine in Croce e gli merita il dono di questa stessa “Virtù 

divina” come fiamma di Carità che sgorga dal suo Cuore Trafitto.  

All’essere coinvolto nell’azione salvifica della Trinità mediante 

questa fiamma di Carità, viene tratto fuori dal “buio misterioso” che 

ricopre l’Africa e dalla paura del passato in cui “rischi d’ogni genere 

e scogli insormontabili sgominarono le forze e gettarono lo sgomen-

to” tra le file missionarie. La Nigrizia si trasfigura ora davanti al suo 

sguardo: comincia a vederla ”come una miriade infinita di fratelli 

aventi un comun Padre su in cielo”. L’abbraccio di Dio Padre lo 

esperimenta segnato dalla sofferenza di questi suoi figli africani, e 

nel bisognoso africano scopre un fratello, che ancora non usufruisce 

della benedizione del Padre che scaturisce dalla Croce…, per cui ha 

bisogno di essere incamminato verso di Lui.  

Sotto l’influsso dello Spirito Santo esperimentato come fiamma di 

Carità che sgorga dal costato del Crocifisso sul Gólgota, sente che i 

palpiti del suo cuore si fondono con quelli di Gesù e si accelerano. In 

questa sintonia di cuori percepisce come il Padre, attraverso il suo 

Figlio incarnato, morto e risorto, ascolta il grido di quella miriade di 

figli suoi che vivono in Africa ancor “incurvati e gementi sotto il 

giogo di Satana” ed entra con tutto il suo essere nella loro storia e nel 

loro dolore.  

Questa Carità lo fa sentire figlio amato dal “comun Padre” che si 

prende cura di lui allo stesso modo che dei suoi fratelli più abbando-

nati fino alla consegna del suo proprio Figlio; è questa Carità che lo 

trasporta e lo spinge a stringerli tra la braccia e dar loro il bacio di 

pace e d’amore; lo spinge, cioè, ad assumere la loro storia e il loro 

dolore divenendone parte e facendo “causa comune con loro”, anche 

con il rischio della mia vita.  

È un incontro con dei fratelli in cui si cela il volto di Gesù nello 

sconcertante mistero della sua identificazione con gli esclusi della 

storia. Nei suoi fratelli africani oppressi gli si rivela il volto dolorante 

e sfigurato del Crocifisso, che fissa il suo sguardo su di lui e lo chia-



 14 

ma ad evangelizzarli e a lavorare per il loro progresso e per la libera-

zione dalla loro schiavitù. Nello stesso tempo continua a tenere lo 

sguardo fisso sul Crocifisso, per “capire sempre meglio cosa vuol di-

re un Dio morto in croce per la salvezza delle anime”.  

Comboni, infatti, ha vissuto il deserto dell’anima tenendo gli oc-

chi fissi nel Crocifisso-Risorto. L’unione con Gesù crocifisso la 

visse in modo particolarmente intenso nelle varie situazioni e tappe 

della sua vita missionaria, e ha raggiunto il vertice nell’ultimo pe-

riodo della sua vita, consumata sulla breccia in un lento e sempre 

più martoriato olocausto che lo rende tanto simile al Crocifisso del 

Gólgota. Il deserto nella sua dimensione spirituale rispecchia la vita 

del Comboni, che fu una vita profondamente segnata dal Mistero 

della Croce; una Croce accettata, cercata e soprattutto amata, con-

seguenza della certezza della sua vocazione, che ha temprato il suo 

carattere, lo ha educato alla santità e ha plasmato il suo esuberante 

zelo missionario. Questa Croce, abbracciata da Comboni come sua 

sposa indivisibile ed eterna (Cf S 1710; 1733), ha reso la sua vita 

simile ad una “via crucis”, percorsa coscientemente fino al Calva-

rio, per la redenzione della Nigrizia
5
.  

Vissuta all’insegna della Croce, nell’esperienza spirituale di 

Comboni, il deserto è la sua anima sola, vuota, in aridità e ango-

scia… È la sua anima innamorata-consegnata e senza comprensio-

ne, senza compagnia… È la sua situazione di un uomo “solo” di-

sposto a dare mille vite per l’amata Nigrizia; l’esperienza del suo 

cuore che comincia a battere più rapidamente contemplando 

l’impeto della Carità che si accese con divina vampa sulla pendice 

del Gólgota e si effuse dal costato di un Crocefisso; quella “virtù 

divina” che lo avvince, che gli stringe il cuore e lo spinge tra le 

braccia della Nigrizia per essere guida-servo della sua rigenerazio-

ne…  

In Comboni, questa esperienza forte di Dio nel Cuore trafitto di 

Cristo trabocca nell’esuberanza del dono totale di sé alla causa della 

                                                 
5
 Daniele Comboni, A servizio della missione, 10 Col sigillo della Croce, pp.278-

233 



 15 

rigenerazione della Nigrizia, che così fortemente attira la nostra at-

tenzione. Il nostro Fondatore e Padre, prima di essere un uomo 

conquistato dalle cose da fare per Dio, è un uomo conquistato dal 

Mistero di Dio, manifestato in pienezza nell’Evento della Croce. 

Egli stesso ce ne dà testimonianza:  

«Ho un’incrollabile confidenza in quel Dio, per quale unica-

mente ho esposto ed espongo la vita, agisco soffro e morrò» 

(S 1552).  

«Io non debbo avere più riguardi umani verso chicchessia, 

perché innanzi tutto deve andare innanzi a Dio, ed i grandi in-

teressi della sua gloria» (S 6993).  

«Giuro innanzi a Dio non aver operato che per il solo Iddio e 

la sua gloria» (S 6932).  

 

1. 1. Mi son fatto missionario per lavorare per la gloria di Dio (S 

407) 

Quest’espressione che appare costantemente nell’epistolario 

comboniano, è la verbalizzazione più spontanea della sua esperien-

za dell’Assoluto di Dio.  

Vivere soltanto per la gloria di Dio: costituisce il programma 

della su vita, elaborato durante gli anni della sua giovinezza.  

In una lettera a sua mamma da Korosko, dice chiaramente qual è 

l’opzione fondamentale della sua vita:  

«Se non mi sforzassi di lavorare e tutta consumare la mia vita 

per la gloria di Dio, seguirei molto male i generosi esempi dei 

miei genitori, che mi hanno preceduto nella gloriosa impresa 

di sacrificare tutto per la gloria di Gesù Cristo» (S 179).  

Queste parole sono un’eco delle parole di saluto (4/9/1857), che 

don Mazza rivolse ai componenti della prima spedizione missiona-

ria, nella quale partecipò Daniele Comboni, che aveva 26 anni ed 

era il più giovane del gruppo:  

«Andate in nome di Dio; ricordatevi che l’opera, alla quale vi 

consacrate, è opera tutta sua; lavorate dunque solamente per 

lui; amatevi e rispettatevi scambievolmente, siate concordi ed 



 16 

unanimi in tutto; e la gloria di Dio, la sola gloria di Dio pro-

movete ed intendete sempre, ché tutto il resto è vanità »
6
. 

Comboni fa di quest’esortazione il suo programma di vita mis-

sionaria. Programma che viene ratificato nei momenti più difficili, 

come la morte di don Oliboni avvenuta a marzo del 1858:  

«È morto dunque un nostro fratello, o padre carissimo, e la 

sua morte lungi dall'intimorirci, ci porge anzi maggior corag-

gio per star saldi nella grande impresa (S 406). Non dubitate, 

caro Padre, io sono venuto missionario per faticare alla gloria 

di Dio, e consumare la vita per il bene delle anime: se anche 

mirassi caduti tutti i miei compagni, quando la prudenza od 

altre cause non mi consigliassero il contrario, io starò saldo e 

metterò ogni sforzo per realizzare il gran piano del Superio-

re» (S 407).  

 

1. 2. La nostra Opera è basata sulla fede 

Il Concilio Vat. II presenta la Vita Consacrata come una totale 

donazione di sé a Dio sommamente amato
7
.  

L’opzione per la Vita Consacrata è autentica, quando Dio è Dio 

in me, quando la Sua presenza pervade tutto il mio essere (= corpo, 

anima e spirito), quando è presente nel più profondo del mio cuore, 

in modo unico, sponsale
8
. 

Questa Presenza è il mio Amore, la mia Ricchezza, la mia Liber-

tà. È l’esperienza proclamata nel Sal. 15/16:  

« Sei tu il mio Signore, senza di te non ho alcun bene… 

Il Signore è mia parte d’eredità e mio calice: nelle tue mani è 

la mia vita.  

Per me la sorte è caduta su luoghi deliziosi, è magnifica la 

mia eredità».  

Per Daniele Comboni, Dio, solo Lui, appare come ragione unica 

del suo essere missionario. Da qui riceve quell’energia per cui, di 

                                                 
6
 M. Grancelli, Mons. Daniele Comboni, p. 17 

7
 Cf. LG 44; PC 1; 2; 5; 6; 7; 8 

8
 Cf S 445-447; AdT 216; 234 



 17 

fronte al distacco e alla perdita delle persone più care, non crolla 

l’edificio della sua vita missionaria; anzi, si solidifica sempre più. 

Cadevano le foglie, gli venivano tagliati i rami, ma rimanevano le 

radici. L’edificio era fondato sulla Roccia dell’Eterno.  

Nella vita di Comboni sono significativi alcuni “tagli” molto do-

lorosi: il distacco dalla famiglia, l’allontanamento dall’Istituto 

Mazza, la controversia e rottura con i Camilliani.  

Alla fine della sua vita, sarebbe disposto a separarsi perfino da 

quella Nigrizia, alla quale è consacrato con amore nuziale: 

«Mi sono concentrato a ponderare seriamente se, attesa la 

mia nullità e debolezza, io possa ancora essere veramente uti-

le all’apostolato africano, […], o se invece gli torni dannoso» 

(S 6084).  

Nel succedersi delle vicissitudini della vita Comboni va ripeten-

do:  

«Noi lavoriamo per Dio; lasciamo a lui la cura di tutto; e Dio 

ci aiuterà. La nostra Opera è basta sulla fede». (S 6933).  

 

1. 3. Le conquiste evangeliche si realizzano in modo diverso 

L’autentica esperienza di Dio sospinge il credente a mettersi al 

servizio degli uomini. Soltanto dall’esperienza interiore l’uomo è 

portato ad impegnasi a fondo per il bene dell’umanità. Basta pensa-

re, per esempio, alla dinamica vocazionale di Mosè: da perseguitato 

politico del Faraone (= esperienza del Nilo, cioè della superficialità 

umana) al pellegrino del Sinai (= esperienza del roveto ardente nel 

Sinai, cioè della profondità del cuore).  

Comboni è un uomo che, dalla profondità del suo cuore, è mosso 

e «lavora unicamente per il suo Dio e per le anime più abbandonate 

della terra» (S 2702; Cf S 2698). Sottolinea che lavora per la gloria 

del suo Dio (del suo: genitivo di appartenenza, rapporto personale 

di amore) e per le anime più abbandonate della terra. Per tanto, per 

Comboni, Dio si identifica con questi suoi figlie e figli poveri così 

che non può appartenere al primo separandolo dai secondi. Anche 

per Comboni, la gloria di Dio è l’uomo che vive (S. Ireneo); per lui 



 18 

vivere per la gloria di Dio è accettare che Dio si serva della sua vita 

per la felicità degli Africani.  

Appoggiandosi unicamente nella fede, Comboni si lancia me-

diante la totale donazione di sé alla gran impresa della rigenerazio-

ne della Nigrizia:  

«Le conquiste evangeliche si effettuano assai diversamente 

dalle conquiste politiche. L’apostolo suda non per sé, ma per 

l’eternità; non cerca la sua, ma la felicità dei sui simili, sa che 

l’opera sua con lui non muore, che la sua tomba è una cuna di 

apostoli» (S 2171).  

Dopo la perdita delle colonie dell’America Latina, gli interessi 

dell’Europa si rivolgono verso l’Africa. Verso il continente nero 

converge ogni tipo di interessi: politici, economici, umanitari, 

scientifici. L’esploratore Pellegrino Matteucci rende testimonianza 

dell’interesse che muove il missionario D. Comboni:  

«Ho qui sott’occhio una lettera direttami nel 28 novembre da 

Daniele Comboni. Quella lettera porta l’impronta di una pro-

fonda mestizia; si vede che è scritta da un uomo dalla tempra 

di ferro, ma che è vicino a cadere, accasciato sotto il cumulo 

di tante sventure; egli resiste e lotta, ma in venti anni 

d’Africa, trascorsi a combattere contro tante difficoltà, ha 

perduto la fibra aitante e robusta che la sua giovane età gli 

darebbe diritto a possedere.  

Nella sciagura dell’ottobre passato, la sua ben meritata digni-

tà di vescovo, non gli ha servito che per essere il medico, 

l’infermiere ed il becchino, non solo dei missionari, ma di 

quanti spiravano all’ombra della Croce.  

Questi nobili amici della civiltà, non curanti del plauso mon-

dano, cercano nella sublime mitezza della fede la soddisfa-

zione ineffabile al loro eroismo e, rassegnati al crudele desti-

no, cui vanno incontro, vivono giorni sereni alternati tra la 

preghiera e la beneficenza”
9
.  

                                                 
9
 Positio, Vol. II, p. 847 



 19 

Nel Piano – già nella prima edizione stampata di Torino nel 

1864 - questo senso di Dio nell’attività missionaria è ben patente: Il 

missionario – dichiara Comboni – si sente spinto verso quelle terre 

da una forza d’amore, uscita dal cuore aperto del Crocifisso (Cf S 

2742).  

Trasmettere la sensazione che ancora ha senso la vita, che il bi-

lancio non ottura la fonte della fedeltà a Dio e dell’abbandono a lui, 

dopo aver vissuto e lottato per lui, non sarebbe messaggio profetico 

e professione di fede in Dio, l’unico che vale? Riuscissimo davvero 

a sentire la verità di questo canto: “Io conosco bene la fonte che 

zampilla e scorre, benché sia notte”. E cantarlo nonostante tutto, in 

una società che ha il mito della giovinezza, dell’efficienza, del vi-

gore ad ogni costo, magari col viagra e accanimenti terapeutici. An-

che questo sarebbe messaggio profetico e speranza che apre ad altri 

orizzonti[17]. 

 

1. 4. Senza “un forte sentimento di Dio” la Missione è insoppor-

tabile 

Per Comboni, il missionario è un uomo catturato da Dio, il quale 

abita il suo cuore, è il suo Tutto e dà calore ed energia alla sua esi-

stenza; è un uomo che sente in profondità la verità di questo canto: 

“Io conosco bene la fonte che zampilla e scorre, benché sia notte”
10

 

e sa cantarlo nonostante tutto, anche quando sembra che tutto dica 

di no. Questa è l’esperienza dello stesso Comboni, che egli comu-

nica ai suoi missionari nel Cap. X delle Regole del 1871, quando 

traccia il profilo spirituale del missionario e dice che deve: 

 avere un forte sentimento di Dio e il cuore caldo di puro amore 

di Dio; 

 vivere una vita di spirito e di fede e contemplare l’Opera con lo 

sguardo della fede; 
 lavorare unicamente per il suo Dio ed è mosso dalla pura vista del suo 

Dio; 

 operare sulla parola di Dio e su quella dei suoi Rappresentanti; 

                                                 
10

 Espressione di S. Giovanni della Croce, nel Canto dell'anima. 



 20 

 tenere sempre fissi gli occhi in Gesù Cristo, amandolo tenera-

mente
11

.  

 

Hauna Tedros, un egiziano ortodosso, attesta: 

«Comboni era l’uomo della preghiera; egli pregava sempre, 

pregava in chiesa, pregava nel giardino, pregava in stanza. Egli 

pregava col breviario, pregava con la corona […]. Amava Dio 

moltissimo, e Dio amava assai Comboni e faceva sì che tutti lo 

amassero»
12

.  

Daniele Comboni ci si presenta come un appassionato per Dio, 

che cammina alla sua presenza e cerca di essere perfetto mediante 

la ricerca costante e il compimento fedele della sua volontà. Nei 

suoi Scritti confessa che fin dalla sua infanzia non cercò altro che la 

volontà di Dio (Cf S 7001; S 4606), visse sempre nella disposizione 

di sacrificare tutto per compierla
13

 e con il proposito di vivere e mo-

rire compiendo unicamente questa volontà divina
14

, con la certezza 

che compierla è l’unica consolazione nelle prove (S 3683; 1133).  

Comboni sa per esperienza che, quando il missionario della Ni-

grizia ha il cuore infiammato dall’amore di Dio e guarda la sua vita 

e la sua opera con lo sguardo della fede (Cf S 2887; 2891), è capace 

di superare le più grandi difficoltà. Per questo non dubita ad affer-

mare che la vita del missionario “deve essere una vita di spirito e di 

fede”: 

«Il Missionario, che non avesse un forte sentimento di Dio 

ed interesse vivo alla sua gloria e al bene delle anime, man-

cherebbe di attitudine ai suoi ministeri, finirebbe per trovar-

si in una specie di vuoto e d’intollerabile isolamento» (S 

2698).  

 

2. La fecondità del deserto 

                                                 
11

 Cf S 2702;  2721-2722;  2892 
12

 Positio, Vol. I, CI 
13

 Cf AdT 3; 5 =>S 389; 390 S 462-63 
14

Cf  S 1695; 3430-3432;  3682; 3709;  5392 



 21 

Nel deserto, luogo di una nuova iniziazione al Mistero di Dio (= 

Consacrazione) e della conseguente purificazione del cuore, il cre-

dente diviene più libero, più agile, più sano, più unificato e purifica-

to e, perciò, più disponibile per il dono di sé in favore dei fratelli (= 

missione). L’esperienza del deserto conduce il credente al suo vero 

destino, cioè, a prendere la sua vita nelle proprie mani e offrirla in 

dono a Dio per gli altri. Nel deserto la missione appare con nitida 

chiarezza come iniziativa gratuita di Dio che, mentre mi salva, mi 

elegge come strumento di questa stessa salvezza per il mondo.  

 

2. 1. Dio chiama nel deserto 

Mosè sperimentò questa fecondità del deserto e lì ha ricevuto la 

missione di liberare il popolo d’Israele dalla schiavitù.  

Arrivata l’ora, spinse questo stesso popolo verso il deserto dove, 

sotto i costanti interventi di Dio, scoprì a sua volta la propria voca-

zione come Popolo dell’Alleanza con Dio e la missione che gli af-

fidava in favore dell’intera umanità.  

L’itinerario vocazionale di Comboni ha avuto come epicentro 

questo “deserto” in quanto esperienza dell’ascolto e nello stesso 

tempo di ricerca e compimento della volontà di Dio su di lui. Fin 

dai dodici anni, si rende conto che il suo cuore ha sete d’Infinito. 

Leggendo la storia dei martiri del Giappone e ascoltando don Ange-

lo Vinco, prende la decisione di spendere la sua vita per Cristo, e 

così il 6 gennaio del 1849, ai piedi di don Mazza, giura di consacra-

re la sua esistenza all’evangelizzazione dell’Africa Centrale.  

«Io inclino a precorrere la carriera quantunque ardua delle 

Missioni, e precisamente da ben otto anni quelle dell’Africa 

Centrale» (S 3).  

«Il primo amore della mia giovinezza fu per l’infelice Nigri-

zia» (S 3156). 

Dopo l’ordinazione sacerdotale arriva il momento di concretiz-

zare la scelta fatta ai diciotto anni. Comboni desidera partire, ma è 

l’unico figlio sopravvissuto di otto fratelli. È il momento del dolo-

roso dilemma:  



 22 

« Questo momento era già sospirato da gran tempo da me, 

con maggior calore, di quello che due fervidi amanti sospira-

no il momento delle nozze» (S 3).  

Avvinto dall’incertezza, si ritira in preghiera per chiedere la luce 

dello Spirito Santo. Così nel silenzio del deserto fa il suo discerni-

mento spirituale:  

«Io né della vita, né delle difficoltà delle Missioni, né di nes-

suna cosa ho timore: ma quel che riguarda i due miei vecchi 

mi fa assai tremare. Egli è per questo che in tale incertezza e 

costernazione dell’animo mio ho deciso di fare gli esercizi 

per implorare l’aiuto del Cielo…» (S 6).  

Dal contatto con Dio negli Esercizi Spirituali nasce in Comboni 

la decisione; una decisione che fu irrevocabile in forma assoluta di-

nanzi alle difficoltà di ogni genere che gli si presentarono lungo 

tutto l’arco della sua vita missionaria:  

« Ho finito finalmente i santi esercizi; e dopo essermi consi-

gliato e con Dio, e cogli uomini, n’ebbi che l’idea delle Mis-

sioni è la mia vera vocazione: anzi il successore del gran ser-

vo di Dio D. Bertoni, il P. Marani, mi rispose, che fattosi egli 

un quadro della mia vita, e delle circostanze passate, e pre-

senti, m’assicura che la mia vocazione alle Missione 

dell’Africa è delle più chiare e patenti…» (S 13).  

«A quali sacrifici assoggetta il Signore questa vocazione! Ma 

mi fu assicurato che Dio mi chiama; ed io vado sicuro» (S 

15).  

La sua dedizione totale all’Africa affonda qui le sue radici: la 

sua vocazione è frutto di un serio discernimento ed ha come fon-

damento la Roccia dell’Eterno. Per questo, di fronte alle maggiori 

difficoltà, Comboni non vacilla. 

La dedizione totale di Comboni all’Africa fino a morire sul 

campo di lavoro, nasce da quest’incontro intimo con il Signore, che 

egli visse nel “deserto”: il deserto della sua anima, fatta ascolto e 

abbandono nelle mani della Provvidenza divina, disposta a tutto, 

perché la sua vita apparteneva ormai a Dio.  



 23 

Questo laborioso cammino di discernimento vocazionale diven-

ne per Comboni il punto di riferimento centrale lungo il corso della 

sua vita: uno di quei momenti in cui l’uomo avverte con chiarezza il 

passaggio di Dio nella sua vita. Più tardi, quando sorgeranno le 

grandi difficoltà, egli ricorderà la voce del Signore che gli aveva 

parlato nel deserto e al quale aveva giurato fedeltà fino alla morte. 

Per questo dirà:  

« L’Africa e i poveri neri si sono impadroniti del mio cuore, 

che vive soltanto per loro» (S 941).  

In effetti, il missionario è prima di tutto un uomo di fede, qual-

cuno che ha avuto un incontro vitale con il Signore Gesù e si sente 

chiamato a condividere quest’esperienza profonda che segna la sua 

vita di cristiano (Cf RV 21, 21.1). 

 

2. 2. La vocazione si sviluppa nel deserto 

Se il credente ascolta e dà la sua prima risposta alla chiamata di 

Dio nel deserto, allo stesso modo questa risposta, che si realizza nel 

quotidiano della vita, si approfondisce e si rinnova costantemente 

vivendo in clima di deserto. 

A chi confida una missione particolare, il Signore lo chiama con 

regolarità al deserto, per inviarlo sempre di nuovo tra gli uomini, 

affinché narri e dia testimonianza nel cuore del mondo della grande 

Storia d’Amore, che ha imparato a vivere nel deserto e che non si 

finisce mai d’imparare.  

Così Comboni, una volta che si sente coinvolto in questa Storia 

dell’Amore divino per lui e per l’umanità, si mette in cammino per 

testimoniare l’amore di Dio tra gli uomini, concentrando le sue 

energie sul luogo che Dio stesso gli ha indicato e rinnovandole co-

stantemente nell’incontro con Dio:  

«Io non voglio perdere tempo; voglio affaticare e vivere 

solo per l’Africa e per la conversione di neri. […] Non 

temo di nulla, confido in Dio” (S 2151)
15

.  

                                                 
15

 Lettera a don Gioacchino Tomba  – 20.2. 1866 



 24 

È questo l’atteggiamento con cui Comboni parte: 

l’atteggiamento dell’amore generoso. Egli parte perché ama ed ama 

cordialmente; egli ama la Nigrizia sempre più, perché progredisce 

nell’amore al Signore Gesù.  

Nel suo primo viaggio missionario, Comboni ha l’opportunità di 

andare in pellegrinaggio in Terra Santa. Questo viaggio costituisce 

uno dei momenti privilegiati e forti dell’itinerario spirituale di 

Comboni. Lì, ancora una volta, egli sperimenta profondamente 

l’amore del Cuore di Gesù per gli uomini e, nello stesso tempo, ri-

ceve nuovo slancio per accendere questo fuoco d’amore in Africa.  

Il Calvario gli rimane impresso nel più intimo del suo essere; la 

contemplazione di quei luoghi dove Gesù lo redense, consolida il 

suo amore per la Nigrizia, perché Gesù è morto anche per i poveri 

neri che vivono lì, dimenticati ed oppressi. Qui egli comprende an-

cora di più quanto è urgente piantare la Croce nel cuore dell’Africa:  

« Io non posso a parole esprimere la grande impressione, i 

sentimenti che mi destarono questi preziosi santuari, che ri-

cordano la Passione e la Morte di Gesù Cristo» (S 39).  

Parte perché trova la salvezza per se stesso in Dio: 

«Ascesi sul monte Calvario 30 passi più sopra del S. Sepol-

cro: baciai quella terra sulla quale posò la croce (S 41), a due 

passi di distanza... fui sopra il luogo ove fu inalberata la cro-

ce... mi gettai in un dirotto pianto, e per un poco mi allonta-

nai: dopo che baciarono gli altri, m'accostai io pure, e la ba-

ciai più volte quella buca benedetta; e mi si risvegliarono 

questi pensieri: questo è dunque il Calvario? (S 42). Ah ecco 

il monte della mirra, ecco l'altare della croce ove si consumò 

il gran sacrificio. Io mi trovo sulla cima del Gólgota nel luo-

go stesso dove fu crocifisso l'Unigenito Figliolo di Dio: qui 

fu compito l'umano riscatto; qui fu soggiogata la morte, qui 

fu vinto l'inferno, qui io sono stato redento. Queste rupi udi-

rono le sue estreme parole: quest'aura accolse il suo ultimo 

fiato: alla sua morte si dischiusero i sepolcri, si spezzarono i 

monti (S 43)». 



 25 

 

 

 

2. 3. Il frutto del deserto è l’amore 

Comboni si dedicò all’Africa con tutto se stesso; tuttavia si ren-

de conto che il modo con cui lo sta facendo non sia il migliore: 

« Io sono desolato nel vedere il poco che si è fatto da noi e dai 

francescani per l’Africa Centrale” (S 798).  

 

È costantemente tormentato dal dubbio che il metodo finora usa-

to per la conquista dell’Africa a Cristo non sia il più adeguato. 

Arrivò il momento di fare qualcosa di decisivo per l’Africa. Du-

rante il triduo in preparazione alla beatificazione di Margherita Ma-

ria Alaquoque, raccolto in preghiera davanti al sepolcro di San Pie-

tro, Comboni si sente spinto da una forza interiore, e durante quasi 

60 ore continue, scrive il “Piano per la rigenerazione dell’Africa” 

(15/9/1864). In questo evento c’è da sottolineare il fatto che 

l’ispirazione del Piano in Comboni non è frutto soltanto dell’attività 

in missione, ma nasce dopo essere entrato in un clima di raccogli-

mento, a faccia a faccia con Dio, mediante la contemplazione 

dell’amore del Cuore Trafitto di Gesù, Buon Pastore. Perciò, egli è 

cosciente che il Piano non è frutto della sua immaginazione, ma di 

un’ispirazione di Dio stesso: 

 

«Come un lampo mi balenò il pensiero di formare un nuovo 

Piano per la cristianizzazione dei poveri popoli neri, i cui sin-

goli punti mi vennero dall'alto come un'ispirazione» (S 4800).  

 

Da qui gli viene la certezza che il Piano non nasce soltanto dalla 

sua volontà, ma anche e soprattutto dalla volontà di Dio:  

«Questa è un'opera di eminente carità, che il grande Dio 

dell'amore nella sua misericordia infinita ha stabilito di effet-

tuare in questo tempo infelice… Sì, l'Opera della rigenera-

zione dei Neri è un'opera di Dio: è spuntato il tempo di gra-



 26 

zia, che la Provvidenza ha designato, per chiamare tutti questi 

popoli barbari a rifugiarsi alle ombre pacifiche dell'ovile di 

Cristo (Cf S 1403)». 

Il Piano è frutto dell’esperienza mistica vissuta da Comboni in 

quel 15 settembre 1864. È un momento che diverrà il centro 

dell’attività futura del Comboni
16

.  

2. 4. Al deserto non si va senza guida 

«Alla voce deserto s’atterrisce chi ha provato cosa sia. Ma 

quantunque il deserto offra da se stesso mille pericoli, disagi, 

privazioni, e miserie, nulladimeno, avendo anche la stagione 

propizia dell’inverno, noi lo passammo in 22 giorni assai fe-

licemente. La nostra carovana era formata da 47 cammelli 

comandata da due bravi Habir (cioè guida) incaricati a no-

stro conto dal gran capo del deserto» (S 201).  

Allo stesso modo nessuno può fare “l’esperienza del deserto” 

dell’anima, cioè, nessuno può entrare in un autentico cammino spi-

rituale e d’identificazione vocazionale, senza una guida.  

Infatti, l’ambiente dove si realizza la formazione dei messaggeri 

e collaboratori di Dio nella conduzione del suo Popolo, è il “deser-

to”, cioè, un ambiente nel quale sia possibile intraprendere un itine-

rario spirituale, che ha caratteristiche proprie, fondamentali per tutti 

i chiamati.  

Prima di cominciare in pieno l’esercizio della missione profetica 

o apostolica, c’è sempre un periodo di separazione, un tempo 

d’attesa, nel quale Dio (il Gran Capo) prepara colui che dovrà esse-

re strumento nella realizzazione del suo piano di salvezza mediante 

il suo influsso diretto che in qualche modo sempre raggiunge il cuo-

re dell’eletto attraverso l’azione-mediazione di un Maestro (= Gui-

da).  

La disponibilità di Daniele Comboni a questa azione-mediazione 

della Guida spirituale fu intensa negli anni della sua formazione e si 

                                                 
16

 Cf AC ’91, 6; 6.15; 9; 12; 12.1-2 



 27 

mantenne unito ad essa, vivendo la sua vita in clima di continuo di-

scernimento
17

.  

 

Le Guide di D. Comboni furono: 

Il Direttore spirituale: svolse un ruolo di importanza fondamen-

tale nel discernimento della sua vocazione. Fu lui che gli confermò 

la vocazione come chiara volontà di Dio a suo riguardo. Fu così 

profondo e determinante questo rapporto con il Direttore spirituale, 

che molti anni dopo, quando tutto sembrava prossimo alla fine, 

Comboni ricorda quel prezioso momento in cui gli manifestarono 

che si trovava sul sentiero voluto da Dio per lui.  

Nella vita di Comboni, il momento della prova finale si con-

giunge con l’inizio della sua vita apostolica con una coerenza, che 

trova la sua spiegazione ultima nella ferma certezza di una vocazio-

ne, che nessuna tribolazione ha potuto scalfire.  

«Ciò che non mi fece mai venir meno alla mia Vocazione, ciò 

che mi sostenne il coraggio a star fermo al mio posto fino alla 

morte, o fino a decisioni differenti della S. Sede, fu la con-

vinzione della sicurezza della mia Vocazione, perché il P. 

Marani mi ha detto ai 9 Agosto 1857, dopo maturo esame: 

“la vostra vocazione alle Missioni dell’Africa è una delle più 

chiare che io abbia vedute» (S 6886). 

 

La gerarchia della Chiesa: l’intensa attività missionaria di Danie-

le Comboni si ispira a un senso di profonda fedeltà alla Chiesa. I suoi 

rapporti personali con il Dicastero di Propaganda Fide sono sempre 

ispirati a fedeltà e a obbedienza incondizionata sulla base di un au-

tentico spirito di fede verso chi nella Chiesa ha ricevuto da Dio per il 

tramite del suo Vicario in terra la direzione delle missioni. 

Nella persona del Papa con pura fede egli vide sempre il Vicario 

di Cristo e più precisamente il rappresentante di Colui che aveva det-

to: “Andate per tutto il mondo, predicate il Vangelo ad ogni creatura” 

(Mc. 16,15). 

                                                 
17

  Cf DC’91, 6; 6.1-6 



 28 

Degno di rilievo è il fatto che egli ha vissuto il sensus Ecclesiae 

non soltanto in dimensione verticale con una perfetta ed eroica ob-

bedienza e sottomissione al dicastero di Propaganda e al Papa, ma 

anche in dimensione orizzontale, poiché acutamente avvertì la ne-

cessità di una collaborazione ecclesiale a larghissimo raggio per po-

ter veramente portare l'Africa a Cristo. 

Per questo, in tutta la sua vita Comboni cercò guide nella Gerar-

chia e fuori di essa che gli dessero direttive o la loro opinione e col-

laborazione per la realizzazione dei suoi progetti e lo aiutassero nel-

la soluzione dei problemi che via via gli si presentavano. Sono si-

gnificative alcune sue dichiarazioni:  

«Cercai soprattutto di ampliare le mie cognizioni e, con l'e-

sposizione chiara dell'importanza dell'Opera da intraprendere, 

di procurarmi appoggio e denaro. In questo fui aiutato molto 

da sua Em. il Card. Barnabò e da altre personalità altolocate, 

ecclesiastiche e secolari, e principalmente dagli incoraggia-

menti e dalle parole profetiche di Pio IX, che egli mi rivolse 

nel settembre 1864, parole che mi colpirono profondamente: 

“Labora sicut bonus miles Christi pro Africa» (S 4800)... 

Non mi lasciò mai un istante la speranza sull'esito finale del mio 

così grande e sublime compito (S 4801)”. 

«Prima di fondare l’Opera del Redentore, vi ho pensato due 

anni, ho consultato eminentissimi personaggi, Vescovi e uo-

mini versatissimi nelle opere di simil genere; ed ebbi inco-

raggiamento da tutti» (S 1689)
18

. 

«Io certo sarò sempre lieto di seguire le decisioni della Sacra 

Congregazione, perché voglio morire e vivere unicamente fa-

cendo il divino volere» (S 5374).  

 

Il Superiore dell’Istituto: l’intesa sulla Missione tra Comboni e 

il suo Superiore, don Mazza, non è stata facile. Tuttavia, Comboni 

visse i momenti di difficoltà con profonda sofferenza, accettò le 

prove con spirito di fede e come partecipazione nel mistero della 

                                                 
18

 Lettera al Card. A. Barnabò –  Parigi, 22. 9. 1868  



 29 

Croce, perdonando coloro che sono stati causa della sua sofferenza 

e il suo spirito di obbedienza fu più forte di ogni altra difficoltà.  

« Tutto questo comunicherò personalmente a lei, mio caro supe-

riore da cui riceverò i consigli, i comandi e tutto quello che de-

ciderà» (S 922)
19

. 

 

3. Meta del deserto: la Terra Promessa, nel suo approdo 

immediato e finale.  

«In questa cittadella (Korosko) noi siamo in attesa di circa 60 

cammelli per passare il gran deserto; speriamo di partire entro 

quattro giorni; e questo passaggio del deserto è uno dei tratti 

più formidabili del nostro viaggio» (S 168)
20

.  

Per cogliere il significato completo di questa impresa che Com-

boni si accinge a compiere, è bene considerare il fatto che, in realtà, 

il deserto di Comboni sfocia e s’incrocia con quello della Nigrizia. 

In fatti, il deserto affascinante e orribile che doveva attraversare per 

raggiungere la Nigrizia, si proietta su di essa come un “buio miste-

rioso” che l’avvolge. Un buio che nasce da un intreccio di fenome-

ni sconcertanti e che attanaglia gli Africani in una vicenda di “po-

vertà” radicale” di oltre quaranta secoli, tenendoli lontani dai bene-

fici del progresso umano e della fede. È una povertà in tutte le dire-

zioni: essa tocca l’ambiente naturale, fascinante e nello steso tempo 

ostile alla vita e alla missione, le anime, i corpi e il tessuto sociale, 

causando l’indole avvilita dei neri, “su cui pare che ancora pesi 

tremendo l’anatema di Cam”. In una parola, è una povertà che, co-

me il deserto, scava un vuoto orribile tutto all’intorno ed in mezzo 

alla Nigrizia e la rende una viva immagine di un’anima abbando-

nata da Dio. 

Tuttavia la meravigliosa aurora del deserto che imporpora come 

un incendio d’oro il cielo, i monti e il piano; il sole che puntualmente 

si alza maestoso e infuoca l’immenso vuoto del deserto, sono 

nell’animo di Comboni segni della presenza provvidente di Dio in 

                                                 
19

 Cf anche AdT, 221; 222 
20

 Cf Lettera a suo padre, Korosko nella Nubia, 27 novembre 1857 



 30 

tutti i luoghi, anche nel regno della morte. Questa presenza lo spinge 

a entrare e lo sostiene in questo “buio misterioso” della Nigrizia, per 

far causa comune con i suoi figli e figlie, nella certezza della loro ri-

generazione.  

Il deserto assume, allora, nell’esperienza missionaria di Combo-

ni il significato di una vita vissuta in solidarietà con i popoli poveri 

e oppressi della Nigrizia; unito e in comunione con questi suoi fra-

telli, che vivono dimenticati e marginati dalla storia, che la società 

ricorda solo quando fanno notizia per qualche nuova disgrazia che 

li colpisce o quando trova qualche nuovo modo per sfruttarli.  

Il passaggio del deserto nel contesto biblico termina con l’entrata 

nella Terra Promessa. C’è da notare però che ogni Terra Promessa 

in questo mondo, ogni sogno realizzato, è sempre una conquista 

parziale, un preludio, un segno, che rimanda a qualcosa di definiti-

vo da vivere finalmente in pienezza. È la ricerca del porto definitivo 

dell’esistenza di ogni essere umano, della storia d’un popolo e 

dell’intera umanità; è la meta, la ragione dello stesso vivere nella 

fede; è la certezza della ricompensa, del “riposo in Dio”.  

A questo “riposo” si arriva attraversando il deserto, che è cam-

mino e tempo di paziente attesa, e sfocia in una “vita nuova e defi-

nitiva”, nei “ nuovi cieli e terra nuova, nei quali avrà stabile dimora 

la giustizia” (Cf 2P 3, 13). In questa realtà che trascende il sempli-

cemente umano e materiale, anche se ha inizio in esso, trova il suo 

definitivo e pieno compimento quella Terra Promessa che si profila 

sull’orizzonte della storia personale e collettiva come realizzazione 

dei desideri e dei sogni umani.  

In questa prospettiva, la Nigrizia, Terra Promessa al/del Combo-

ni perché entrasse per mezzo suo nel cammino della rigenerazione, 

fu una terra da lui sognata e ardentemente sospirata; tuttavia nel 

corso della sua vita su questa terra mai riuscì a raggiungerla e a 

coinvolgerla definitivamente e pienamente nel suo sogno di rigene-

rarla:  

« Così provato nel corpo e nello spirito, ridotto a quel limite 

di stanchezza che costringe i più temprati viandanti ad acca-



 31 

sciarsi sul ciglio della strada, Daniele Comboni reagisce lan-

ciando l’anima verso l’ultimo approdo del suo sogno.  

È forse legge generale che ad ogni vita d’uomo arrida una ter-

ra promessa sulla quale non metterà mai piede. La sua imma-

gine gli sta sempre dinanzi agli occhi, con una forza magneti-

ca che lo fa gioiosamente camminare lungo i più spinosi sen-

tieri; le linee del suo profilo si stagliano nella chiarità d’ogni 

alba e nei bagliori d’ogni tramonto. Ma la realtà arretra di-

nanzi ai suoi passi, fugge dinanzi alle sue braccia tese.  

Forse è destino che all’ultima riva del suo desiderio l’uomo 

non arrivi mai. Destino o saggezza di Dio: richiamo alla 

preordinata limitazione della vita, anche la più fortunata, e al 

dovere di riporre più in là, più in alto, fuori del mondo visibi-

le, l’ultimo approdo.  

In Daniele Comboni, accanto al realizzatore c’è stato sempre 

il sognatore dalla fantasia avida e potente, dagli entusiasmi 

pronti e brucianti.  

La sua terra promessa è la regione dei grandi laghi equatoria-

li, sterminata plaga che s’apre oltre l’antico itinerario di Santa 

Croce, più giù, più addentro al cuore del continente. Là è il 

vero volto della Nigrizia; là essa si serba incontaminata nella 

sua primitiva essenza; là è possibile raggiungere il negro puro 

e schietto, immune da contagi islamici, intatto nella sua co-

siddetta barbarie. E là il messaggio cristiano troverebbe un 

terreno veramente pingue.  

Più di una volta abbiamo sorpreso il Comboni con l’occhio 

fisso in quella direzione. Ora, forse sentendosi già venire me-

no le forze, le raduna per un ultimo scatto. Il tempo stringe, i 

suoi giorni sono contati, ed egli vuole, affannosamente e qua-

si furiosamente vuole arrivare a piantar laggiù la sua croce, 

prima che la morte lo abbatta»
21

.  

Condizionato dalla legge della precarietà della vita, Comboni 

riesce a mettere piede soltanto su un lembo della sua Terra Promes-

                                                 
21

 Clemente Fusero, Daniele Comboni, Ed. Nigrizia
4
, Bologna 1967, pp. 247-248 



 32 

sa, dove fa appena in tempo a porre le fondamenta della Chiesa su-

danese in Khartoum, mentre continua ad inoltrarsi nel deserto della 

sua anima.  

Attraverso il deserto della sua anima, guidato dalla luce della fe-

de, tiene lo sguardo del cuore fisso sull’approdo finale della sua esi-

stenza e della rigenerazione della Nigrizia. Tal approdo è quella 

Terra che supera tutte le aspettative ed i sogni umani, che sarà rag-

giunta nell’«al di là» del tempo; è l’Eternità, la comunione, il seno 

della Trinità, dove Comboni entrerà con la sua Nigrizia, attraverso 

la Porta che è il Cuore trafitto di Gesù sulla Croce (Cf S 2702).  

Per il battezzato, infatti, l’approdo finale della sua Terra Promes-

sa non si trova in un luogo dinanzi a lui né dietro le sue spalle, ma 

nella comunione, nella Famiglia divina, che è comunione con Dio-

Trinità.  

La Nigrizia, per tanto, rigenerata dalla Carità che sgorga dal 

Cuore trafitto di Gesù mediante lo zelo missionario di Comboni, è 

chiama ad effettuare anch’essa il passaggio del deserto per passare 

da questo mondo visibile al mondo di Dio-Trinità (Cf 1Gv 1, 1-4). 

Perciò, divenuta “la perla bruna” che finalmente brilla nella Chiesa, 

non si istalla in un luogo dove possa godere dei doni ricevuti da 

Dio, ma diviene pellegrina in compagnia di tutti i battezzati cer-

cando una comunione, dalla quale riceve i beni della redenzione e 

la sua missione nel mondo. È una comunione già in atto, anche se 

ancora non perfetta, che fa degli Africani, giacché sono segnati con 

il sigillo dello Spirito, cittadini a pieno diritto della Patria trinitaria. 

Nell’ottica della fede cristiana, l’entrata nella Trinità è la meta 

definitiva di ogni processo di liberazione e promozione umana; è la 

forza che lo sostiene, perché dà al credente la spinta di camminare 

in mezzo all’ambiguità delle vicende storiche con passo saldo alla 

luce della fede verso la pienezza della visione (Cf 1Cor 13, 12; 

2Cor 5, 7).  

La fiducia nella fedeltà di Dio, la fede nelle sue promesse, garan-

tiscono l’entrata nella Terra Promessa nella sua fase storica e nel 

suo approdo finale, che è quello “di una patria migliore, cioè, cele-



 33 

ste” (Eb 11, 16), della Vita Eterna, “in cui saremo come Egli è” 

(1Gv 2, 25; 3, 2) e in cui Dio sarà tutto in tutti.  

 

3. 1. L’Eternità, approdo finale del passaggio del deserto  

La fede nell’Eternità accompagnata dalla speranza di entrarvi 

(Cf Regole 1871, Cap. X) è nell’itinerario spirituale del Comboni il 

fondamento su cui poggia la certezza della sua vocazione e la fedel-

tà ad essa nella dedizione totale a Dio e alla Nigrizia contro tutte le 

difficoltà fino alla morte (Cf S 6886). La realizzazione della voca-

zione è stata per Comboni un lavorare e camminare verso 

l’Eternità; un lavorare e camminare nella vita come “vedendo 

l’Invisibile”, che gli ha dato la forza di percorrere senza soccombe-

re l’itinerario “orribile nella sua vasta solitudine e totale squallore” 

del suo deserto, nel duplice versante geografico e spirituale.  

Lavorare per l’eternità è per Comboni dedicarsi alla missione 

aperto alle necessità degli Africani nell’ottica di Dio, guardando ad 

un futuro con speranza di resurrezione per sé e per quelli che egli 

ama, perché sa che le uniche mani buone sono quelle di Dio. Perciò 

egli può morire, ma l’Opera che il Padre gli ha affidato non morirà 

e approderà nell’Eternità.  

La certezza dell’arrivo a questo porto finale spinge Comboni a 

non aver paura dinanzi a qualunque difficoltà, alle sofferenze e alla 

stessa morte, cosciente che l’unico cammino che porta a Dio è il 

“caro prezzo” della fedeltà fino alle ultime conseguenze:  

«Le grandi Opere di Dio non nascono che appiè del Calvario» (S 

2335).  

«La Chiesa di Cristo cominciò sulla terra, crebbe e si propagò 

fra le stragi e i sacrifici dei suoi figli, tra le persecuzioni e il san-

gue dei suoi Martiri» (S 420).  

Dio solo, l’Eternità: ecco il porto finale del passaggio del deser-

to, la Terra Promessa nella sua pienezza, che diviene la ragione di 

tutte le lotte, tribolazioni e sofferenze, delle speranze e realizzazioni 

missionarie di Comboni. Egli è perfettamente convinto che per en-



 34 

trare in possesso di questa Terra, vale la pena servire il Signore del-

la vita, fino a perdere tutto (Cf Mt 13, 44-45; 16, 25).  

La vita nasce e si sviluppa nell’Amore che è Dio, soltanto in Lui 

trova il suo vero fine e riposo. Egli è la garanzia definitiva che 

muove il cuore umano, assetato d’Infinito e che in Lui scopre la ra-

gione e il senso della sua esistenza e della sua missione:  

«Il missionario spoglio affatto di tutto se stesso, […], lavora uni-

camente per il suo Dio, per le anime più abbandonate della terra, 

per l’eternità» (S 2702).  

«Oh! in paradiso solo vi sarà il pieno contento, e spero che vi 

andremo tutti» (S 6829).  

«Se nel mondo non avrò consolazione, l’avrò in cielo… Se 

vengono meno gli uomini non verrà meno Dio… » (S 6815).  

 

CONCLUSIONE:  

triplice dimensione esistenziale dell’«esperienza di Dio» 

L’excursus sulla esperienza di Dio vissuta da san Daniele Com-

boni, ci mette in comunione con un credente che è stato trasformato 

dall’incontro con Dio-Trinità. In lui la Trinità è realtà di fede vissu-

ta che lo “consacra”: è relazione di amore con le Tre Persone Di-

vine, che si concretizza in un impegno forte a essere servo dei po-

poli dell’Africa, per introdurli in questo Regno di Amore; Dio-

Amore, che si manifesta in pienezza nel Cuore Trafitto del Croci-

fisso, abita Comboni e insieme lo rende segno e strumento di questo 

Regno di Dio, abilitandolo ad un preciso compito apostolico. 

Comboni accoglie questa iniziativa di Dio e la traduce in dispo-

nibilità all’iniziativa di Dio Padre in spirito di totale obbedienza e 

generosità con la prontezza e l’umiltà del «servus inutilis», seguen-

do Cristo Gesù, Buon Pastore dal Cuore Trafitto. La «Missione» in 

Comboni sgorga da questa esperienza di Dio, che è esperienza di 

consacrazione a Lui, di comunione nella Chiesa e di servizio per 

rendere storia di salvezza la tragica storia della Nigrizia.  

In quest’orizzonte, l’«esperienza di Dio» vissuta da san Daniele 

Comboni si delinea secondo una triplice dimensione esistenziale, 



 35 

che caratterizza la realizzazione di ogni autentica esperienza di Dio, 

che è sempre esperienza di Dio «in noi», «con noi» e «sopra di 

noi».  

 

a) Esperienza di Dio «in noi»  

L’esperienza di Dio «in noi» comporta la dimensione interiore, 

che ci apre all’esperienza di Dio nella nostra interiorità. 

La vita interiore è la vita di un credente che ha trovato Dio in 

fondo al suo cuore e vive sempre con lui: “In fondo all’anima c’è 

Dio, ma è nascosto. La vita interiore è come uno schiudersi di Dio 

nell’anima”. (Robert de Langeac). 

San Daniele Comboni sottolinea questa dimensione quando de-

scrive il missionario come un uomo che ha «un forte sentimento di 

Dio» e “caldo il cuore di amore di Dio”.  

 

b) Esperienza di Dio «con noi»  

L’esperienza di Dio «con noi» comporta la dimensione orizzon-

tale o sociale, che ci apre all’esperienza di Dio con gli altri e per gli 

altri. 

L’incontro personale e intimo con Dio è nello stesso tempo in-

contro con il prossimo. La persona che vive in profonda comunione 

con Dio, animata da un “forte sentimento di Dio” e con un cuore 

caldo di amore di Dio, vive aperta agli altri, si sente spinta a creare 

spazi di amore verso il prossimo, a “far causa comune” con lui.  

La persona unita a Dio cerca di incontrare e unirsi anche agli al-

tri in un gesto di donazione-accoglienza, che significa la vita in co-

munione, in solidarietà, la vita dove si va creando un «noi» di amo-

re, un “cenacolo di apostoli”, l’umanità nuova nata dallo Spirito, 

dove gli ultimi sono i preferiti.  

 

c) Esperienza di Dio «sopra di noi» 

L’esperienza di Dio «sopra di noi» indica la dimensione vertica-

le o trascendente, che ci apre all’esperienza di Dio «sopra di noi» e 

per noi. È il Dio che ci crea, ci ama, ci viene incontro e ci chiama 



 36 

per una missione, ma ci trascende e viene da noi percepito sempre 

più in là, come il totalmente «Altro». In questa situazione di tensio-

ne noi rimaniamo uniti a Lui per il dono della Fede, che è per noi 

fortezza, audacia e speranza di un futuro di pienezza nella prospet-

tiva di un Regno già inaugurato in Cristo, ma ancora in via di com-

pimento, nell’Eternità.  

 

Questa triplice dimensione dell’esperienza di Dio ci da la possi-

bilità di stabilire degli indicatori o criteri per valutare l’autenticità e 

la solidità di una esperienza di Dio, a cominciare dalla nostra.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 37 

 

4. Indicatori per la verifica personale e comunitaria
22

 

Per la verifica della crescita nell'identità missionaria comboniana 

partendo "dall’esperienza di Dio in Comboni ", possono servire i 

seguenti indicatori positivi e negativi:  

 

4. 1. Crescita nella dimensione personale:  

senso dell'io e coscienza della propria identità:  
ESPERIENZA DI DIO "IN NOI" 

 
INDICI POSITIVI:  
 

 chiara coscienza di sé  

 crescente conoscenza e accettazione di sé  

 capacità di autocritica realista e positiva  

 senso di una chiamata interiore alla santità  

 riconoscimento del bisogno di redenzione  
 capacità crescente di avere momenti di preghiera personale  

 
INDICI NEGATIVI:  
 

 incertezza sulla propria identità  
 frequenti evasioni per non volere affrontare i propri problemi  

 facili concessioni agli impulsi del male per non avere forza in-

teriore  

 difficoltà di accettare la responsabilità personale dei propri 

sbagli  
 nessuna attrazione interiore verso la santità  

 confusione vocazionale e indecisione: non si sa cosa fare nella 

vita  

 difficoltà con la preghiera e con la vita spirituale in generale  

                                                 
22

 Criteri proposti da Luís Augusto Castro, in "Llegar a ser apostol”, Ed. Pauli-

nas, Bogotà, pp. 148s.  

 



 38 

 

 

4. 2. Crescita nella dimensione ecclesiale comunitaria:  

apertura all'altro e senso del "noi" ESPERIENZA DI DIO "CON 

NOI" 
 
INDICI POSITIVI:  
 

 capacità di prestarsi per i servizi comunitari  

 capacità di dimenticare le offese ricevute  

 capacità di comprensione di fronte ai limiti altrui 
 capacità di offrire amicizia agli altri  
 senso del "povero"  

 capacità di vedere la Chiesa come presenza di Cristo e come 

segno del Regno di Dio  

 senso della Chiesa come accettazione amorosa degli inse-

gnamenti e delle direttive dei suoi pastori  
 
INDICI NEGATIVI:  
 

 isolamento continuo dagli altri  
 ostilità incontrollata verso gli altri  

 comportamento sessuale indebito e ripetitivo  

 necessità ossessiva di un'amicizia particolare  

 ipercriticismo verso la Chiesa  

 tendenza a creare forme di apostolato contrarie o diverse dalle 

indicazioni della Chiesa e delle direttive dei suoi pastori  

 rigidità nell'apostolato, non apertura alla sana novità e senza un 

appropriato adattamento  

 visione "magica" della realtà  
 rifiuto a dialogare o ad aprirsi con una guida spirituale  

 

4. 3. Crescita nella dimensione della trascendenza:  

senso della trascendenza e ricerca continua del volto di Dio 

ESPERIENZA DI DIO "SOPRA DI NOI"  



 39 

 
INDICI POSITIVI:  
 

 gusto nel parlare delle cose di Dio  
 gusto el celebrare l'Eucaristia  

 esperienza del bisogno di riconciliazione  

 senso di distacco dalle cose  

 gusto per lo studio e l'approfondimento serio della dottrina e 

dei valori cristiani  
 
INDICI NEGATIVI:  
 

 eccessiva radicalizzazione della dimensione orizzontale (solo 

antropologia, filantropia o sociologia)  

 trascuratezza e superficialità nella celebrazione eucaristica  

 rifiuto della penitenza o riconciliazione  
 facile assolutizzazione di persone, cose o istituzioni  

 poca voglia di approfondire il mistero di Cristo e della Chiesa e 

i valori della fede per impegnarsi veramente nell'evangelizza-

zione del mondo  

 

4. 4. PER LA REVISIONE PERSONALE:  

 

Ognuno personalmente si domandi su ciascuna delle tre dimen-

sioni precedenti:  

 

  In quale di esse mi apro più facilmente all'esperienza di Dio? 

Perché?  

  In quale di esse mi sento più chiuso? Perché?  

  Che posso fare per rafforzare la dimensione più carente?  
 

4. 5. PER LA REVISIONE IN GRUPPI DI APPARTE-

NENZA:  

 



 40 

 Che tipo di esperienza di Dio si privilegia nel nostro gruppo? 

Perché?  

 Quale tipo di esperienza di Dio deve essere rafforzato tra di noi 

e come?  

 

 

Casavatore, Quaresima 2011 

 


