
https://combonianum.org/ FP português 9/2018

Formação Permanente - português 9/2018
 

CARTA DO PAPA FRANCISCO AO POVO DE DEUS

«Um membro sofre? Todos os outros membros sofrem com ele» (1 Co 12, 26). Estas palavras
de São Paulo ressoam com força no meu coração ao constatar mais uma vez o sofrimento vivido por
muitos menores por causa de abusos sexuais, de poder e de consciência cometidos por um número
notável de clérigos e pessoas consagradas. Um crime que gera profundas feridas de dor e impotência,
em primeiro lugar nas vítimas, mas também em suas famílias e na inteira comunidade, tanto entre os
crentes como entre os não-crentes. Olhando para o passado, nunca será suficiente o que se faça para
pedir perdão e procurar reparar o dano causado. Olhando para o futuro, nunca será pouco tudo o que
for feito para gerar uma cultura capaz de evitar que essas situações não só não aconteçam, mas que
não encontrem espaços para serem ocultadas e perpetuadas. A dor das vítimas e das suas famílias é
também a nossa dor, por isso é preciso reafirmar mais uma vez o nosso compromisso em garantir a
protecção de menores e de adultos em situações de vulnerabilidade.

1. Um membro sofre?
Nestes últimos dias, um relatório foi divulgado detalhando aquilo que vivenciaram pelo menos

1.000 sobreviventes, vítimas de abuso sexual, de poder e de consciência, nas mãos de sacerdotes por
aproximadamente setenta anos. Embora seja possível dizer que a maioria dos casos corresponde ao
passado, contudo, ao longo do tempo, conhecemos a dor de muitas das vítimas e constamos que as
feridas nunca desaparecem e nos obrigam a condenar veementemente essas atrocidades, bem como
unir  esforços  para erradicar  essa cultura  da morte;  as feridas  “nunca prescrevem”.  A dor dessas
vítimas é um gemido que clama ao céu, que alcança a alma e que, por muito tempo, foi ignorado,
emudecido ou silenciado. Mas seu grito foi mais forte do que todas as medidas que tentaram silenciá-
lo ou, inclusive, que procuraram resolvê-lo com decisões que aumentaram a gravidade caindo na
cumplicidade. Clamor que o Senhor ouviu, demonstrando, mais uma vez, de que lado Ele quer estar.
O cântico de Maria não se equivoca e continua a se sussurrar ao longo da história, porque o Senhor se
lembra da promessa que fez a nossos pais: «dispersou os soberbos. Derrubou os poderosos de seus
tronos e exaltou os humildes. Aos famintos encheu de bens e aos ricos despediu de mãos vazias» (Lc
1, 51-53), e sentimos vergonha quando percebemos que o nosso estilo de vida contradisse e contradiz
aquilo que proclamamos com a nossa voz.

Com vergonha e arrependimento, como comunidade eclesial,  assumimos que não soubemos
estar onde deveríamos estar, que não agimos a tempo para reconhecer a dimensão e a gravidade do
dano que estava sendo causado em tantas vidas. Nós negligenciamos e abandonamos os pequenos.
Faço minhas as palavras do então Cardeal Ratzinger quando, na Via Sacra escrita para a Sexta-feira
Santa de 2005, uniu-se ao grito de dor de tantas vítimas, afirmando com força: «Quanta sujeira há na
Igreja, e precisamente entre aqueles que, no sacerdócio, deveriam pertencer completamente a Ele!
Quanta soberba, quanta autossuficiência!... A traição dos discípulos, a recepção indigna do seu Corpo
e do seu Sangue é certamente o maior sofrimento do Redentor, o que Lhe trespassa o coração. Nada
mais podemos fazer que dirigir-Lhe, do mais fundo da alma, este grito: Kyrie, eleison – Senhor,
salvai-nos (cf. Mt 8, 25)» (Nona Estação).

2. Todos os outros membros sofrem com ele.
A dimensão e a gravidade dos acontecimentos obrigam a assumir esse facto de maneira global e

comunitária.  Embora  seja  importante  e  necessário  em  qualquer  caminho  de  conversão  tomar
conhecimento do que aconteceu, isso, em si, não basta. Hoje, como Povo de Deus, somos desafiados a
assumir a dor de nossos irmãos feridos na sua carne e no seu espírito. Se no passado a omissão pôde
tornar-se uma forma de resposta, hoje queremos que seja a solidariedade, entendida no seu sentido

https://combonianum.org/


2

mais profundo e desafiador, a tornar-se o nosso modo de fazer a história do presente e do futuro, num
âmbito  onde os  conflitos,  tensões  e,  especialmente,  as  vítimas  de  todo o tipo  de  abuso possam
encontrar uma mão estendida que as proteja e resgate da sua dor (cf. Exort. ap. Evangelii gaudium,
228). Essa solidariedade exige que, por nossa vez, denunciemos tudo o que possa comprometer a
integridade  de  qualquer  pessoa.  Uma  solidariedade  que  exige  a  luta  contra  todas  as  formas  de
corrupção, especialmente a espiritual «porque trata-se duma cegueira cómoda e autossuficiente, em
que  tudo  acaba  por  parecer  lícito:  o  engano,  a  calúnia,  o  egoísmo  e  muitas  formas  subtis  de
autorreferencialidade, já que “também Satanás se disfarça em anjo de luz” (2 Cor 11, 14)» (Exort. ap.
Gaudete et exultate, 165). O chamado de Paulo para sofrer com quem sofre é o melhor antídoto contra
qualquer tentativa de continuar reproduzindo entre nós as palavras de Caim: «Sou, porventura, o
guardião do meu irmão?» (Gn 4, 9).

Reconheço o esforço e o trabalho que são feitos em diferentes partes do mundo para garantir e
gerar as mediações necessárias que proporcionem segurança e protejam a integridade de crianças e de
adultos em situação de vulnerabilidade, bem como a implementação da “tolerância zero” e de modos
de prestar contas por parte de todos aqueles que realizem ou acobertem esses crimes. Tardamos em
aplicar essas medidas e sanções tão necessárias, mas confio que elas ajudarão a garantir uma maior
cultura do cuidado no presente e no futuro.

Juntamente  com  esses  esforços,  é  necessário  que  cada  batizado  se  sinta  envolvido  na
transformação eclesial e social de que tanto necessitamos. Tal transformação exige conversão pessoal
e comunitária, e nos leva dirigir os olhos na mesma direção do olhar do Senhor. São João Paulo II
assim  o  dizia:  «se  verdadeiramente  partimos  da  contemplação  de  Cristo,  devemos  saber  vê-Lo
sobretudo no rosto daqueles com quem Ele mesmo Se quis identificar» (Carta ap. Novo millennio
ineunte, 49). Aprender a olhar para onde o Senhor olha, estar onde o Senhor quer que estejamos,
converter o coração na Sua presença. Para isso nos ajudarão a oração e a penitência. Convido todo o
Povo Santo fiel  de Deus ao exercício penitencial  da oração e do jejum, seguindo o mandato do
Senhor[1], que desperte a nossa consciência, a nossa solidariedade e o compromisso com uma cultura
do cuidado e o “nunca mais” a qualquer tipo e forma de abuso.

É impossível imaginar uma conversão do agir eclesial sem a participação activa de todos os
membros do Povo de Deus. Além disso, toda vez que tentamos suplantar, silenciar, ignorar, reduzir
em  pequenas  elites  o  povo  de  Deus,  construímos  comunidades,  planos,  ênfases  teológicas,
espiritualidades e estruturas sem raízes, sem memória, sem rostos, sem corpos, enfim, sem vidas[2].
Isto se manifesta claramente num modo anômalo de entender a autoridade na Igreja - tão comum em
muitas comunidades onde ocorreram as condutas de abuso sexual, de poder e de consciência - como é
o clericalismo, aquela «atitude que não só anula a personalidade dos cristãos, mas tende também a
diminuir e a subestimar a graça batismal que o Espírito Santo pôs no coração do nosso povo»[3]. O
clericalismo, favorecido tanto pelos próprios sacerdotes como pelos leigos, gera uma ruptura no corpo
eclesial  que beneficia e ajuda a perpetuar muitos dos males que denunciamos hoje. Dizer não ao
abuso, é dizer energicamente não a qualquer forma de clericalismo.

É sempre  bom lembrar  que  o Senhor,  «na  história  da  salvação,  salvou um povo.  Não há
identidade plena,  sem pertença a  um povo. Por isso,  ninguém se salva sozinho,  como indivíduo
isolado,  mas  Deus  atrai-nos  tendo  em conta  a  complexa  rede  de  relações  interpessoais  que  se
estabelecem na comunidade humana: Deus quis entrar numa dinâmica popular, na dinâmica dum
povo» (Exort. ap. Gaudete et exultate, 6). Portanto, a única maneira de respondermos a esse mal que
prejudicou tantas vidas é vivê-lo como uma tarefa que nos envolve e corresponde a todos como Povo
de Deus. Essa consciência de nos sentirmos parte de um povo e de uma história comum nos permitirá
reconhecer  nossos pecados e  erros do passado com uma abertura penitencial  capaz de se deixar
renovar  a  partir  de  dentro.  Tudo  o  que  for  feito  para  erradicar  a  cultura  do  abuso  em nossas
comunidades, sem a participação activa de todos os membros da Igreja, não será capaz de gerar as
dinâmicas necessárias para uma transformação saudável e realista. A dimensão penitencial do jejum e
da oração ajudar-nos-á, como Povo de Deus, a nos colocar diante do Senhor e de nossos irmãos



3

feridos, como pecadores que imploram o perdão e a graça da vergonha e da conversão e, assim,
podermos elaborar acções que criem dinâmicas em sintonia com o Evangelho. Porque «sempre que
procuramos voltar à fonte e recuperar o frescor original do Evangelho, despontam novas estradas,
métodos criativos, outras formas de expressão, sinais mais eloquentes, palavras cheias de renovado
significado para o mundo actual» (Exort. ap. Evangelii gaudium, 11).

É imperativo que nós, como Igreja, possamos reconhecer e condenar, com dor e vergonha, as
atrocidades cometidas por pessoas consagradas, clérigos, e inclusive por todos aqueles que tinham a
missão de assistir e cuidar dos mais vulneráveis. Peçamos perdão pelos pecados, nossos e dos outros.
A consciência do pecado nos ajuda a reconhecer os erros, delitos e feridas geradas no passado e
permite nos abrir e nos comprometer mais com o presente num caminho de conversão renovada.

Da mesma forma, a penitência e a oração nos ajudarão a sensibilizar os nossos olhos e os nossos
corações para o sofrimento alheio e a superar o afã de domínio e controle que muitas vezes se torna a
raiz desses males. Que o jejum e a oração despertem os nossos ouvidos para a dor silenciada em
crianças, jovens e pessoas com necessidades especiais. Jejum que nos dá fome e sede de justiça e nos
encoraja a caminhar na verdade, dando apoio a todas as medidas judiciais que sejam necessárias. Um
jejum que nos sacuda e nos leve ao compromisso com a verdade e na caridade com todos os homens
de boa vontade e com a sociedade em geral, para lutar contra qualquer tipo de abuso de poder, sexual
e de consciência.

Desta forma, poderemos tornar transparente a vocação para a qual fomos chamados a ser «um
sinal e instrumento da íntima união com Deus e da unidade de todo o gênero humano» (Conc. Ecum.
Vat. II, Lumen gentium, 1).

«Um membro sofre? Todos os outros membros sofrem com ele», disse-nos São Paulo. Através
da atitude de oração e penitência,  poderemos entrar em sintonia pessoal e comunitária  com essa
exortação, para que cresça em nós o dom da compaixão, justiça, prevenção e reparação. Maria soube
estar ao pé da cruz de seu Filho. Não o fez de uma maneira qualquer, mas permaneceu firme de pé e
ao seu lado. Com essa postura, Ela manifesta o seu modo de estar na vida. Quando experimentamos a
desolação que nos produz essas chagas eclesiais, com Maria nos fará bem «insistir mais na oração»
(cf. S. Inácio de Loiola, Exercícios Espirituais, 319), procurando crescer mais no amor e na fidelidade
à  Igreja.  Ela,  a  primeira  discípula,  nos  ensina  a  todos  os  discípulos  como somos  convidados  a
enfrentar o sofrimento do inocente, sem evasões ou pusilanimidade. Olhar para Maria é aprender a
descobrir onde e como o discípulo de Cristo deve estar.

Que o Espírito Santo nos dê a graça da conversão e da unção interior para poder expressar,
diante desses crimes de abuso, a nossa compunção e a nossa decisão de lutar com coragem.

Francisco

Cidade do Vaticano, 20 de Agosto de 2018.

[1] «Esta espécie de demónios não se expulsa senão à força de oração e de jejum» Mt 17, 21.

[2] Cf. Carta do Santo Padre Francisco ao Povo de Deus que peregrina no Chile, 31 de Maio de
2018.

[3] Carta do Papa Francisco ao Cardeal Marc Ouellet, Presidente da Pontifícia Comissão para a
América Latina, 19 de Março de 2018.


	Formação Permanente - português 9/2018
	CARTA DO PAPA FRANCISCO AO POVO DE DEUS
	1. Um membro sofre?
	2. Todos os outros membros sofrem com ele.


