http://combonianum.org/

Prediche di Avvento 2014
“VI1 DO LA MIA PACE” (GV 14,27)

La pace come dono di Dio in Cristo Gesu

Prima Predica di Avvento 2014 di padre Raniero Cantalamessa

1. Siamo in pace con Dio!

Se si potesse ascoltare il grido piu forte che c’é nel cuore di miliardi di persone, si udrebbe, in
tutte le lingue del mondo, una parola sola: pace! La dolorosa attualita di questo tema, unita alla
necessita di ridare alla parola pace la ricchezza e la profondita di significato che essa riveste nella
Bibbia, mi ha spinto a dedicare a questo tema le meditazioni di Avvento di quest’anno. Ci aiutera,
spero, ad ascoltare con orecchi nuovi I’annuncio natalizio: “Pace in terra agli uomini che Dio ama” e
anche a cominciare a vivere al nostro interno il messaggio che la Chiesa si appresta, come ogni anno,
a rivolgere al mondo nella giornata mondiale della pace.

Cominciamo ascoltando I’annuncio fondamentale circa la pace. Sono parole di Paolo nella
Lettera ai Romani: “Giustificati dunque per fede, abbiamo pace con Dio per mezzo di Gesu Cristo,
nostro Signore, mediante il quale abbiamo anche avuto, per la fede, I’accesso a questa grazia nella
quale stiamo fermi; e ci gloriamo nella speranza della gloria di Dio (Rom 5, 1-2).

lo ricordo ancora quello che successe il giorno che fini, per I’ltalia, la seconda guerra mondiale.
Il grido “Armistizio! Pace!” rimbalzo dalla citta alla campagna, di casa in casa. Era la fine di un
incubo; non piu terrore, non pit bombardamenti, non piu fame. Sembrava di tornare finalmente a
vivere. Qualcosa del genere doveva provocare, nel cuore dei lettori, quell’annuncio dell’ Apostolo:
“Abbiamo pace con Dio! E stata fatta la pace! Un’era nuova ¢ iniziata per I’umanita nel suo rapporto
con Dio!” La loro ¢ stata definita “un’epoca di angoscia”[1]. Gli uomini del tempo avevano
I’impressione (tutt’altro che infondata) di una condanna che pesava sul loro capo; Paolo la chiama “la
collera di Dio che si rivela dal cielo contro ogni empieta” (Rom 1, 18). Di qui, 1 riti e culti esoterici di
propiziazione che pullulavano nella societa pagana del tempo.

Quando parliamo di pace, noi siamo portati a pensare quasi sempre a una pace orizzontale: tra i
popoli, tra le razze, le classi sociali, le religioni. La parola di Dio ci insegna che la prima e piu
essenziale pace é quella verticale, tra cielo e terra, tra Dio e I’umanita. Da essa dipendono tutte le altre
forme di pace. Lo vediamo nel racconto stesso della creazione. Finché Adamo ed Eva sono in pace
con Dio, c’é pace dentro ognuno di loro tra carne e spirito (erano nudi e non ne provavano vergogna),
c’é pace tra I'uvomo e la donna (“carne della mia carne™), tra 1’essere umano e il resto della creazione.
Appena essi si ribellano a Dio, tutto entra in lotta: la carne contro lo spirito (si accorgono di essere
nudi), I’'uomo contro la donna (“la donna mi ha sedotto”), la natura contro 1’'uomo (spine e triboli), il
fratello contro il fratello, Caino contro Abele.

Per questo motivo ho pensato di dedicare questa prima meditazione alla pace come dono di Dio
in Cristo Gesu. Nella seconda meditazione parleremo della pace come compito per cui lavorare e nella
terza della pace come frutto dello Spirito, cioé della pace interiore dell’anima. Sono i tre ambiti della
pace evocati in un inno della liturgia delle ore: “Pace fra cielo e terra, pace fra tutti i popoli, pace nei
nostri cuori”[2].

2. La pace di Dio promessa e donata

L annuncio di Paolo appena ascoltato presuppone che qualcosa & accaduto che ha cambiato il
destino dell’umanita. Se adesso siamo in pace con Dio, vuol dire che prima non lo eravamo; se adesso
“non c’¢ piu nessuna condanna” (Rom 8,1), vuol dire che prima c’era una condanna. Vediamo che
cos’é che ha prodotto un tale decisivo cambiamento nei rapporti tra I’uomo e Dio.


http://combonianum.org/

2

Di fronte alla ribellione dell’uomo — il peccato originale — Dio non abbandona I’umanita al suo
destino, ma decide un nuovo piano per riconciliarlo con sé. Un esempio banale, ma utile per capire, &
quello che avviene oggi con i cosiddetti navigatori satellitari installati sulle auto. Se a un certo punto
I’autista non segue I’indicazione datagli dall’alto dal navigatore; svolta, per esempio, a sinistra,
anziché a destra, il navigatore in pochi istanti gli traccia un nuovo itinerario, a partire dalla posizione
in cui si trova, per giungere alla destinazione desiderata. Cosi ha fatto Dio con I’'uomo, decidendo,
dopo il peccato, il suo piano di redenzione.

La lunga preparazione comincia con le alleanze bibliche. Sono per cosi dire “paci separate”.
Dapprima con persone singole: Noe, Abramo, Giacobbe; poi, attraverso Mosg, con tutto Israele che
diventa il popolo dell’alleanza. Queste alleanze, a differenza di quelle umane, sono sempre alleanze di
pace, mai di guerra contro i nemici.

Ma Dio & Dio di tutta I’umanita: “E forse Dio, Dio soltanto dei giudei? Non ¢ anche Dio dei
pagani”, esclama san Paolo (Rom 3, 29). Queste alleanze antiche erano percio per se stesse temporali,
destinate a essere estese un giorno a tutto il genere umano. Infatti i profeti cominciano a parlare
sempre piu chiaramente di una “alleanza nuova ed eterna”, di una “alleanza di pace” (Ez 37, 26), che
da Sion e da Gerusalemme si estendera a tutte le genti (cf. Is 2, 2-5).

Questa pace universale viene presentata come un ritorno alla pace iniziale dell’Eden, con
immagini e simboli che la tradizione ebraica interpreta in senso letterale e quella cristiana in senso
spirituale: “Trasformeranno le loro spade in vomeri d’aratro, e le loro lance, in falci; una azione non
alzera piu la spada contro un’altra, ¢ non impareranno piu la guerra” (Is 2,4). “Il lupo abitera con
I’agnello, e il leopardo si sdraiera accanto al capretto; il vitello, il leoncello e il bestiame ingrassato
staranno assieme, € un bambino li condurra” (Is 11,6-7).

Il Nuovo Testamento vede realizzate tutte queste profezie con la venuta di Gesul. La sua nascita
e rivelata ai pastori con I’annuncio: “Pace in terra agli uomini che Dio ama!” (Lc 2, 14). Gesu stesso
afferma di essere venuto in terra a portarvi la pace di Dio: “Vi lascio, dice, la pace; vi do la mia pace”
(Gv 14, 27). La sera di Pasqua, nel cenacolo, chissa con quali divine vibrazioni, esce dalla sua bocca
di risorto la parola Shalom! Pace a voi! Come nell’annuncio degli angeli a Natale, essa non & solo un
saluto o un augurio, ma qualcosa di reale che viene comunicato. Tutto il contenuto della redenzione
era racchiuso in quella parola.

La Chiesa apostolica non si stanca di proclamare I’avvenuto compimento in Cristo di tutte le
promesse di pace di Dio. Parlando del Messia che sarebbe nato a Betlemme di Giudea, il profeta
Michea aveva preannunciato: “Egli sara la nostra pace!” (Mi 5,4); esattamente quello che la Lettera
agli Efesini afferma di Cristo: “Egli ¢ la nostra pace” (Ef 2, 14).

3. La pace, frutto della croce di Cristo

Ma ora ci dobbiamo porre una domanda pitl precisa. E con la sua semplice venuta in terra che
Gesl ha ristabilito la pace tra cielo e terra? E veramente la nascita del Signore “il natale della pace”,
come diceva san Leone Magnol[3], o lo & anche, e soprattutto, la sua morte? La risposta & contenuta
nella parola di Paolo da cui siamo partiti: “Giustificati dunque per fede, abbiamo pace con Dio per
mezzo di Gesu Cristo, nostro Signore” (Rom 5,1). La pace viene dalla giustificazione mediante la
fede e la giustificazione viene dal sacrificio di Cristo sulla croce! (cf. Rom 3, 21-26).

Di piu, la pace é il contenuto stesso della giustificazione. Questa non consiste solo nella
remissione (o, secondo Lutero, nella non-imputazione) dei peccati, cioe in qualcosa di puramente
negativo, in un “togliere” qualcosa che c’era; comporta anche e soprattutto un elemento positivo, un
mettere qualcosa che non c’era: lo Spirito Santo e, con esso, la grazia e la pace.

Una cosa & chiara: non si comprende il cambiamento radicale avvenuto nei rapporti con Dio, se
non si comprende che cosa € avvenuto nella morte di Cristo. Oriente e Occidente sono unanimi nel
descrivere la situazione dell’umanita prima di Cristo e fuori di lui. Da una parte, c’erano gli uomini
che, peccando, avevano contratto con Dio un debito e dovevano lottare contro il demonio che li
teneva schiavi: tutte cose che non potevano fare, essendo il debito infinito e essi prigionieri di Satana
da cui avrebbero dovuto liberarsi. Dall’altro lato c’era Dio che poteva espiare il peccato e vincere



3

Satana, ma non doveva farlo, cioé non era tenuto a farlo, non essendo lui il debitore. Bisognava che ci
fosse qualcuno che riunisse in se stesso colui che doveva combattere e colui che poteva vincere, e
questo é cio che e avvenuto con Cristo, Dio e uomo. Cosi si esprimono, in termini assai vicini, tra i
greci Nicola Cabasilas e tra i latini sant’ Anselmo d’Aosta.[4]

La morte di Gesu in croce e il momento in cui il Redentore compie I’opera della redenzione,
distruggendo il peccato e riportando vittoria su Satana. Come uomo, quello che compie ci appartiene:
“Cristo Gesu, ¢ stato fatto da Dio, per noi, sapienza, giustizia, santificazione e redenzione” (1Cor
1,30), per noi! D’altra parte, in quanto Dio, cio che opera ha un valore infinito e puo salvare “tutti
coloro che si accostano a lui” (Ebr 7,25).

Recentemente, c’é stato un profondo ripensamento sul senso del sacrificio di Cristo. Nel 1972 il
pensatore francese René Girard lanciava la tesi secondo cui “la violenza ¢ il cuore e 1’anima segreta
del sacro”[5]. All’origine infatti e al centro di ogni religione, compresa quella ebraica, c’e il sacrificio,
il rito del capro espiatorio che comporta sempre distruzione e morte. Gia prima pero di questa data,
quello studioso si era riavvicinato al cristianesimo e nella Pasqua del 1959 aveva reso pubblica la sua
“conversione”, dichiarandosi credente e tornando alla Chiesa.

Questo gli permise di non fermarsi, negli studi successivi, all’analisi del meccanismo della
violenza, ma di additare anche come uscire da esso. Secondo lui, Gesu smaschera e spezza il
meccanismo che sacralizza la violenza, facendo di se stesso il volontario “capro espiatorio”
dell’umanita, la vittima innocente di tutta la violenza. Cristo, diceva gia la Lettera agli Ebrei (Ebr 9,
11-14), non é venuto con sangue altrui, ma con il proprio. Non ha fatto vittime, ma si é fatto vittima.
Non ha messo i propri peccati sulle spalle degli altri —uomini o animali -; ha messo i peccati degli altri
sulle proprie spalle: “Egli porto i nostri peccati nel suo corpo sul legno della croce” (1 Pt 2, 24).

Si puo, allora, continuare a parlare del “sacrificio” della croce ¢ quindi della Messa come
sacrificio? Per molto tempo lo studioso ha rifiutato questo concetto, ritenendolo troppo segnato
dall’idea di violenza, ma poi, con tutta la tradizione cristiana, ha finito per ammetterne la legittimita, a
patto, dice, di vedere, in quello di Cristo, un genere nuovo di sacrificio, e di vedere in questo
cambiamento di significato “il fatto centrale nella storia religiosa dell’umanita”[6].

Tutto cio permette di capire meglio in che senso sulla croce € avvenuta la riconciliazione tra Dio
e gli uomini. Di solito il sacrificio di espiazione serviva a placare un Dio irato per il peccato. L uomo,
offrendo a Dio un sacrificio, chiede alla divinita la riconciliazione e il perdono. Nel sacrificio di Cristo
la prospettiva e rovesciata. Non é I’uomo a esercitare una influenza su Dio perché si plachi. Piuttosto
e Dio ad agire affinché I’'uvomo desista dalla propria inimicizia contro di lui. “La salvezza non inizia
con la richiesta di riconciliazione da parte dell’uomo, bensi con la richiesta di Dio di riconciliarsi con
lui”[7]. In questa luce si capisce ’affermazione dell’Apostolo “E Dio che ha riconciliato con sé il
mondo in Cristo” (cf. 2 Cor 5, 19) e ancora: “Mentre eravamo nemici, siamo stati riconciliati con Dio
mediante la morte del Figlio suo” (Rom 5,10).

4.”Ricevete lo Spirito Santo!”

La pace che Cristo ci ha meritato con la sua morte di croce diventa attiva e operante in noi
mediante lo Spirito Santo. Per questo, nel cenacolo, dopo aver detto agli apostoli: “Pace a voi”, soffio
su di loro e aggiunse, come d’un sol fiato: “Ricevete lo Spirito Santo!” (Gv 20, 22).

In realta la pace viene, si, dalla croce di Cristo, ma non nasce da essa. Viene da piu lontano.
Sulla croce Gesu ha distrutto il muro del peccato e dell’inimicizia che impediva alla pace di Dio di
raggiungere I'uomo. La sorgente ultima della pace ¢ la Trinita. “O Trinita beata, oceano di pace!”,
esclama la liturgia in un suo inno. Secondo Dionigi Areopagita, “Pace” ¢ uno dei nomi propri di
Dio.[8] Egli e pace in stesso, come & amore e come € luce.

Quasi tutte le religioni politeistiche parlano di divinita in permanente stato di rivalita e di guerra
tra di loro. La mitologia greca ne € I’esempio piu noto. A rigore di termini, non si puo parlare di Dio
come fonte e modello di pace, neppure nel contesto di un monoteismo assoluto e numerico. La pace
infatti, al pari dell’amore, non pud esistere meno che tra due persone. Essa consiste in relazioni belle,



4

in relazioni d’amore, e la Trinita e appunto questa bellezza e perfezione di relazioni. La cosa che
colpisce di piu quando si contempla I’icona della Trinita di Rublev ¢é il senso di sovrumana pace che
emana da essa.

Quando percio Gesu dice: “Shalom!” ¢ “Ricevete lo Spirito Santo”, egli comunica ai discepoli
qualcosa della “la pace di Dio che sorpassa ogni comprensione” (Fil 4,7). In questo senso, pace ¢
quasi un sinonimo di grazia e infatti i due termini sono usati insieme, come una specie di binomio,
all’inizio delle lettere apostoliche: “Grazia ¢ pace a voi da parte di Dio e del Signore nostro Gesu
Cristo” (Rom 1, 7; 1 Tess 1, 1). Quando nella Messa viene proclamato: “La pace sia con voi”,
“Agnello di Dio che togli i peccati del mondo, dona a noi la pace” e, alla fine, “Andate in pace”, ¢ di
questa pace come dono di Dio che si parla.

5. “Lasciatevi riconciliare con Dio!”

Vorrei cercare di mettere in luce come questo dono della pace, ricevuto ontologicamente e di
diritto nel battesimo, deve cambiare a poco a poco, anche di fatto e psicologicamente, il nostro
rapporto con Dio. L’appello accorato di Paolo: “Vi supplichiamo in nome di Cristo: lasciatevi
riconciliare con Dio” (2 Cor 5, 20) ¢ rivolto a dei cristiani battezzati che vivono da tempo in
comunita. Non si riferisce percio alla prima riconciliazione e neppure, evidentemente, a quello che noi
chiamiamo “il sacramento della riconciliazione”. In questo senso attuale ed esistenziale, esso € rivolto
anche a ciascuno di noi e cerchiamo di capire in che consiste.

Una delle cause, forse la principale, dell’alienazione dell’uomo moderno dalla religione e dalla
fede € I’immagine distorta che esso ha di Dio. Questa e anche la causa di un cristianesimo spento,
senza slancio e senza gioia, vissuto pit come dovere che come dono. Penso a come era la grandiosa
immagine di Dio Padre nella Cappella Sistina quando la vidi la prima volta, tutta ricoperta da una
patina oscura, e come ¢ ora, dopo il restauro, con i colori vivaci e i contorni nitidi con cui era uscita
dal pennello di Michelangelo. Un restauro piu urgente dell’immagine di Dio Padre deve avvenire nel
cuore degli uomini, compresi noi credenti.

Qual ¢ infatti 'immagine “predefinita” di Dio (nel linguaggio dei computer, che opera cioé
come default) nell’inconscio umano collettivo? Basta, per scoprirlo, porsi questa domanda e porla
anche agli altri: “Quali idee, quali parole, quali realta sorgono spontaneamente in te, prima di ogni
riflessione, quando dici: Padre nostro che sei nei cieli ... sia fatta la tua volonta”? Chi lo dice, china in
genere la testa rassegnato, come preparandosi al peggio.

Inconsciamente, si collega la volonta di Dio a tutto cio che é spiacevole, doloroso, a cio che, in
un modo o nell’altro, pud essere visto come mutilante la liberta e lo sviluppo individuali. E un po’
come se Dio fosse nemico di ogni festa, gioia, piacere. Non si pensa che la volonta di Dio e chiamata
nel Nuovo Testamento eudokia (Ef 1,9; Lc 2, 14), cioé volonta buona, benevolenza, per cui dire “sia
fatta la tua volonta” ¢ come dire ““si compia in me, o Padre, il tuo disegno d’amore”. Cosi Maria disse
il suo “fiat” e cosi lo disse Gesu.

Un’altra domanda rivelatrice. Cosa suggerisce in noi I’invocazione Kyrie eleison, “Signore,
pieta!” che punteggia la preghiera cristiana e, in alcune liturgie, accompagna la Messa dall’inizio alla
fine? Essa ha finito per diventare quasi solo la richiesta di perdono della creatura che vede Dio sempre
in procinto (e in diritto) di punirlo. La parola pieta & diventata tanto svilita da essere usata spesso in
senso negativo, come qualcosa di meschino e di spregevole: “fare pieta”, uno spettacolo “pietoso”.
Stando alla Bibbia, Kyrie eleison si dovrebbe tradurre: “Signore fa scendere la tua tenerezza su di
noi”. Basta leggere come Dio parla del suo popolo in Geremia: “Il mio cuore si commuove per lui e
sento per lui profonda tenerezza” (eleos) (Ger 31, 20). Quando i malati, i lebbrosi e i ciechi gridano a
Gesu: “Signore, abbi pieta (eleeson) di me!” (Mt 9,27), non intendono dire: “perdonami”, ma “abbi
compassione di me”.

Dio e visto in genere come I’Essere supremo, I’Onnipotente, il Signore del tempo e della storia,
cioe come un’entita che si impone all’individuo dall’esterno; nessun particolare della vita umana gli
sfugge. La trasgressione della sua Legge introduce inesorabilmente un disordine che esige una ripara-
zione. Non potendo, questa, ritenersi mai adeguata, sorge I’angoscia della morte e del giudizio divino.



5

Si rimane sconcertati a leggere le parole che il grande Bossuet rivolge a Gesu sulla croce, in un
suo discorso del Venerdi Santo: “Ti getti, o Gesu, tra le braccia del Padre e ti senti respinto, senti che
e proprio lui che ti perseguita, che ti colpisce, lui che ti abbandona, proprio lui che ti schiaccia sotto il
peso enorme e insopportabile della sua vendetta... La collera di un Dio irritato: Gesu prega e il Padre
adirato non I’ascolta; € la giustizia di un Dio vendicatore degli oltraggi ricevuti; Gesu soffre e il Padre
non si placa!”[9] Se cosi parlava un oratore dell’elevatezza del Bossuet, possiamo immaginare a che
cosa si abbandonavano i predicatori popolari del tempo. Si capisce allora come € venuta formandosi
quella certa immagine “predefinita” di Dio nel cuore dell’uomo.

Certo, non si e mai ignorata la misericordia di Dio! Ma ad essa si é affidata soltanto
I’incombenza di moderare gli irrinunciabili rigori della giustizia. Anzi, nella pratica, si sono fatti
dipendere I’amore e il perdono che Dio largisce dall’amore e dal perdono che si dona agli altri: se
perdoni chi ti reca I’offesa, Dio potra, a sua volta, perdonarti. E questa, in realta, & la strada della
disperazione. E venuto fuori con Dio un rapporto di mercanteggiamento. Non si dice che bisogna
accumulare meriti per guadagnare il Paradiso? E non si attribuisce grande rilevanza agli sforzi da fare,
alle messe da far celebrare, alle candele da accendere, alle novene da fare?

Tutto questo, avendo permesso a tanta gente in passato di dimostrare a Dio il proprio amore,
non puo essere gettato alle ortiche, va rispettato. Dio fa sbocciare i suoi fiori - e i suoi santi - in ogni
clima. Non si puo negare pero che c’¢ il rischio di cadere in una religione utilitaria, del “do ut des”.
Alla base di tutto c’é il presupposto che il rapporto con Dio dipenda dall’uomo. Egli non puo
presentarsi davanti a Dio con le mai vuote, deve avere qualcosa da donargli. Ora é vero che Dio dice a
Mose: “Nessuno si presentera davanti a me a mani vuote” (Es 23,15; 34, 20), ma questo ¢ il Dio della
legge, non ancora della grazia. Nel regno della grazia, I’'uomo deve presentarsi a Dio proprio “a mani
vuote”; I’unica cosa che deve avere “nelle mani” nel presentarsi a lui, ¢ il suo Figlio Gesu.

Ma vediamo come lo Spirito Santo, quando ci si apre ad esso, cambia questa situazione. Egli ci
insegna a guardare a Dio con un occhio nuovo: come il Dio della legge, certo, ma prima ancora come
il Dio dell’amore ¢ della grazia, il Dio “misericordioso e pictoso; lento all’ira e grande nell’amore”
(Es 34,6). Ce lo fa scoprire come alleato, amico, come colui che “non si € risparmiato il proprio Figlio
ma lo ha dato per tutti noi” (¢ cosi va inteso Rom 8, 32!); insomma, come Padre tenerissimo. In una
parola, lo Spirito Santo ci comunica il sentimento che aveva Gesu del Padre suo. Sboccia allora il
sentimento filiale che si traduce spontaneamente nel grido: Abba, Padre! Come chi dice: “Io non ti
conoscevo, o ti conoscevo solo per sentito dire; ora ti conosco, so chi sei, so che mi vuoi bene
davvero, che mi sei favorevole”. Il figlio ha preso il posto dello schiavo, 1’amore quello del timore. E
cosi che si € veramente “in pace con Dio”, anche sul piano soggettivo ed esistenziale.

Partiamo per il nostro lavoro quotidiano con una domanda: Quale idea di Dio Padre c’e nel mio
cuore: quella del mondo o quella di Gesu?

NOTE

[1] E. R. Dodds, Pagani e cristiani in unepoca di angoscia. Aspetti dell ‘esperienza religiosa da
Marco Aurelio a Costantino, Firenze, La Nuova Italia 1993.

[2] Inno delle Lodi della 111 domenica del tempo Ordinario.

[3] S. Leone Magno, In Nativitate Domini, XXXVI,5 (PL 54, 215).

[4] N. Cabasilas, Vita in Cristo, I, 5 (PG 150, 313); Cf Anselmo, Cur Deus homo?, 1, 18.20;
Tommaso d’Aquino, Summa theologiae, IlI, g. 46, art. 1, ad 3.

[5] Cfr. R. Girard, La violence et le sacré, Grasset, Parigi 1972.

[6] Cf. R. Girard, Il sacrificio, Milano 2004.

[7] G. Theissen - A. Merz, 1l Gesu storico, Queriniana, Brescia 2003, p. 573.
[8] Pseudo Dionigi Areopagita, I nomi divini, X1, 1 s (PG 3, 948 s).

[9] J.B. Bossuet, (Euvres completes, 1V, Parigi 1836, p. 365.



