http://combonianum.org/ FP frangais 10/2015

Fr. Enzo Bianchi - La passion de I’évangélisateur

« Les prétres, serviteurs de I’évangélisation »

Introduction

Pour réfléchir sur ’homélie comme service de 1’évangélisation, on peut commencer par relire la
seule encyclique papale qui ait été consacrée a la prédication, qui date d’il y a déja presque un siecle :

La Parole de Dieu n’est-elle plus telle que la décrivait I’ Apotre, a savoir « vivante et efficace,
plus tranchante qu’une épée a double tranchant » (He 4,12) ? Avec le temps et 1’usage, 1’épée s’est-
elle émoussée ? Si 1’épée ne manifeste plus sa puissance, cela est certainement di a la faute de ceux
qui ne la manient pas comme il faut. On ne peut affirmer que les apdtres rencontrassent des temps
meilleurs que les notres, comme s’il y avait alors davantage de docilité & 1’Evangile et moins de
révolte contre la loi de Dieu.

Par ces mots, Benoit XV, dans son encyclique Humani generis redemptionem posait en 1917 les
questions de I’échec et des difficultés de la prédication, notamment en rapport a une recherche d’art
oratoire qui visait surtout a séduire, plus qu’a convertir. L’idéal du prédicateur tracé par Benoit XV
n’¢était assurément pas Bossuet, mais plutot Jean-Marie Vianney.

Mais ces questions de Benoit XV continuent de fait a résonner aujourd’hui dans I’Eglise car,
malgré le renouvellement mis en marche par le concile Vatican II, I’homélie continue d’étre la cible
de critiques de toutes parts. Dans les médias ou dans le tissu quotidien de la communauté chrétienne
revient périodiquement le débat sur la prédication, et c’est avant tout les plaintes qui prévalent : on
juge souvent la prédication ennuyeuse, ou « obese », ou moralisante, ou agressive. On finit de telle
manicre par confirmer les mots du grand écrivain Frangois Mauriac lorsqu’il écrivait : « Il n’est de
lieu ou le visage des personnes ne soit aussi inexpressif qu’a 1’église durant le préche ! » Or nos
homélies devraient pouvoir a la fois offrir la bonne nouvelle, 1’euanghélion, et proposer la conversion.

Il ne fait pas de doute qu’un profond renouvellement homilétique a eu lieu dans les années
d’aprés-Concile. On est passé du préche a ’homélie, on a recommencé a annoncer ’Evangile « en
écoutant religieusement la Parole de Dieu » (Dei Verbum 1) contenue dans les saintes Ecritures. Aprés
des siécles ou I’annonce de la Parole de Dieu était exilée hors des communautés chrétiennes, il faut
reconnaitre que du chemin a été parcouru, malgré des imperfections et des contradictions. Ceux qui ne
I’admettent pas ne se souviennent pas de ce qui se produisait durant les années précédant Vatican Il
ou vivent de ces nostalgies impossibles qui se nourrissent de la création de mythes et d’utopies.

Pour résumer, on peut donc dire qu’une tendance trop doctrinale de la prédication a été corrigée
et qu’on a placé davantage 1’attention sur sa dimension kérygmatique : un recentrement christologique
a eu lieu, avec une attention particuliere au Christ ressuscité et vivant, ainsi qu’un recentrement
liturgique, dO a la majeure conscience de la sacramentalité de la Parole. Ce qui manque peut-étre
encore est une herméneutique liturgique qui procure au prédicateur et par conséquent a I’assemblée
une capacité mystagogique adéquate. Toutefois un renouvellement certain de I’homélie est indéniable.
Pour ce qui est de la situation italienne, il faut reconnaitre que la modeste présence de communautés
protestantes sur notre territoire n’a pas favorisé une réflexion sur I’homilétique, comme cela s’est par
contre produit dans les pays anglo-saxons et surtout en Allemagne.

Apres ces quelques bréves observations d’introduction, je voudrais vous proposer une
méditation sur « la passion du prédicateur ». Ma réflexion s’articulera en deux points :

1. La passion de Jésus pour annoncer la Parole
2. La passion de celui qui préche au nom de Jésus

1. La passion de Jésus pour annoncer la Parole

Il faut avant tout préciser qu’il est inopportun de se référer de maniére « littérale » a la méthode
de prédication adoptée par Jésus : ce serait une opération naive et archeologique, méme si elle a été
parfois tentée par d’éminents pasteurs. On ne devrait pas davantage copier de maniére immédiate le


http://combonianum.org/

2

recours de Jésus aux récits ou aux paraboles, comme si on le singeait. Dans notre culture moderne en
effet, si distante de la culture sémitique, les paraboles n’ont plus la méme efficacité pour amener
I’auditeur au choix décisif concernant sa vie, hic et nunc. 1l vaut par contre la peine — et c’est ce que je
tenterai de faire — de situer la prédication de Jésus a ’intéricur de son style de vie plus général.

Les Evangiles synoptiques témoignent du fait qu’aprés arrestation de Jean le Baptiste, Jésus se
rendit en Galilée et « commenca & proclamer » (Mt 4,17) sa prédication, surtout dans les synagogues,
lieu de ’assemblée des enfants d’Israél. Marc spécifie que « Jésus préchait (verbe kerysso) I’Evangile
de Dieu» (voir Mc 1,14), tandis que les autres synoptiques écrivent généralement que Jésus
« préchait » (verbe kerysso : Mt 4,17) ou qu’il « enseignait » (verbe didasko : Lc 4,15). Il était habilité
a ce ministére par sa sagesse (sophia). Jésus, comme tout homme, avait grandi également «en
sagesse » (Lc 2,40.52) et méme si nous n’avons pas d’informations précises a cet €gard, au cours de
ses années « cachées », il avait certainement étudié, recherché et médité autour des Saintes Ecritures
de son peuple, au point d’étre doté de cette sagesse qui frappait ceux qui I’écoutaient : « Quelle est
cette sagesse qui lui a été donnée ? » (Mc 6,2). C’est cette méme sagesse qui conduisait ceux qu’il
rencontrait a le reconnaitre comme rabbi, comme maitre.

Face a la prédication de Jésus, les auditeurs « étaient frappés de son enseignement (didaché),
car il les enseignait en homme qui a autorité (exousia) et non pas comme les scribes » (Mc 1,22). Les
foules diront : « Qu’est-ce que cela ? Voila un enseignement nouveau, plein d’autorité (exousia) ! »
(Mc 1,27). Le quatrieme Evangile offre lui aussi un écho de cette réaction : « Jamais homme n’a parlé
comme cet homme » (Jn 7,46). Ce qui est mis en évidence par ces commentaires est la nouveauté de
I’enseignement de la bonne nouvelle : une nouveauté qui est telle davantage en raison de 1’autorité de
celui qui 'exprime que par le contenu de I’enseignement méme. La réaction de I’auditoire parle en
effet davantage de Jésus que de son enseignement : Jésus est un maitre, un prophéte crédible, fiable, et
c¢’est pour cela qu’il a autorité, exousia. D’ou naissait cette crédibilité qu’il avait ? Nous ne devons pas
la chercher dans une force surhumaine ou dans une dimension prétendument extraordinaire, parce que
divine : ce qui était extraordinaire en Jésus était son humanité, sa pratique humaine de la foi. Jésus
¢tait un prédicateur qui avait autorité parce qu’en lui il n’y avait pas de fracture entre ses paroles, ses
gestes, ses sentiments, son comportement. De cette intégrité naissait également son autorité de prédi-
cateur, jugée différente de celle des scribes, les professionnels de la religion, qui le faisaient par métier !

Si les paroles de Jésus arrivaient au cceur des auditeurs — tout en ne provoquant pas toujours leur
conversion : souvenons-nous a cet égard de son homélie dans la synagogue de Nazareth, qui se
conclut non seulement par un échec mais par des insultes et méme par une tentative de passage a
tabac. (voir Lc 4,16-30) —; si ses paroles suscitaient une décision de réception-écoute ou de rejet, ce
n’était pas seulement pour leur contenu, pour I’annonce qu’elles contentaient, mais parce qu’elles
provenaient de lui, de son humanité marquée par le «grace et la vérité » (voir Jn 1,14). S’il se
produisait quelque chose dans le ceeur des auditeurs, cela n’était pas seulement di a la parole de Jésus,
mais a sa crédibilité, c’est-a-dire a sa capacité de témoigner par sa vie, en étant éloquent — a la limite —
sans méme proférer une parole. On pourrait lui appliquer un apophtegme traditionnel des péres du
désert : « Il suffisait de le voir »... Sa doctrine était bien slir une sagesse, mais elle était surtout fiable,
crédible, et des lors autorisée : ou mieux, c¢’était une sagesse rendue fiable et autorisée par sa personne
méme.

Enfin, en Jésus il ya avait aussi la passion (z€los) pour les hommes, ses fréres. Jésus n’avait pas
seulement du zé&los pour la cause de Dieu, un zéle, une passion qui le consumait (voir Jn 2,17), mais il
en avait aussi pour tous ses fréres et sceurs en humanité. On trouve le témoignage de cette passion
dans ce qu’on appelle les « sommaires » que les Evangiles synoptiques comportent pour décrire ce
que Jésus faisait habituellement et avec une hate eschatologique. Il allait de ville en ville, de village en
village, il préchait la venue du Royaume, il soignait, il guérissait, il chassait les démons, parce qu’il se
sentait « envoyé aux brebis perdues de la maison d'lsraél » (Mt 15,24). C’est pour cela que « voyant
une grande foule, il fut pris de pitié pour eux (esplanchnisthe ep autous) parce qu’ils étaient comme
des brebis qui n’ont pas de berger, et il se mit a leur enseigner beaucoup de choses » (Mc 6,34). Jésus
possedait la passion qui nait des entrailles (splanchna) : ce sentiment, attesté a neuf reprises par les
Evangiles en rapport a Jésus, dit sa capacité d’étre ému, affecté, compatissant, de souffrir-avec ; ce



3

sentiment le poussait a précher, a soigner, a libérer, il le conduisait a faire le pasteur. Cette
compassion vécue par Jesus est la méme que celle de la kénosis du Fils (voir Ph 2,7), ¢’est ce qui a
modelé son « passage parmi nous en faisant le bien » (voir Ac 10,38) et surtout en éveillant la foi en
tous ceux qu’il rencontrait.

Sagesse, autorité et passion ont non seulement caractérisé le ministere de prédication de Jésus,
mais elles I’ont rendu crédible, fiable comme personne, capable d’amener I’auditeur a une décision
bien preécise : soit la conversion soit I’endurcissement du ceeur.

2. La passion de celui qui préche au nom de Jésus

C’est de cette attitude globale de Jésus Christ, de sa vie, que découle la prédication chrétienne.
Elle a été initialement « course de la Parole » (voir 2Th 3,1) a travers les apdtres envoyés par le
Seigneur lui-méme avant tout a Israél puis aux peuples, jusqu’aux limites du monde. Ce ministére de
la prédication, qui est toujours en méme temps « ministére de la Parole » (diakonia tol Igégou : Ac
6,4) et « ministére de I’Esprit » (diakonia todl pneumatos : 2Co 3,8) confié aux apotres, a donc besoin
d’un envoyé (apodstolos), d’un annonciateur (kéryx : 1Tm 2,7 ; 2Tm 1,11), d’un anaghinéskon (Ap
1,3), c’est-a-dire d’un « lecteur autorisé » qui, a travers des paroles humaines, fasse résonner dans un
langage humain la Parole de Dieu dans 1’aujourd’hui de la communauté chrétienne. Celui qui préche
est un ambassadeur du Christ (voir 2Co 5,20), c’est une personne a travers laquelle le Christ agit (voir
Rm 15,189 et a travers laquelle Dieu agit aujourd’hui encore (voir 2Co 5,20), c’est «un
administrateur des mystéres de Dieu » (oikonémos mysterion theo( : voir 1Co 4,1). A travers lui les
chrétiens recoivent « non une parole d’homme, mais la Parole de Dieu qui agit en celui qui croit »
(voir 1Th 2,13).

Nous pourrions dire qu’il n’y a qu’une unique mission du prédicateur, qui trouve son origine
dans la volonté de Dieu, le Pére, qui se réalise par la puissance de 1’Esprit saint a travers le Fils, Parole
faite chair, et qui continue dans la diakonia de la Parole (voir Lc 1,2) exercée tout d’abord par les
apotres, puis par les évéques, et étendue aux prétres au Ve siécle. La prédication au nom de Dieu
dérive donc d’un charisme et d’une mission confiés a 1’Eglise en vertu de la mission recue du
Seigneur : celui qui préche agit au nom de I’Eglise qui I’a autorisé et, pour cette raison précise, il doit
précher. Selon Vatican Il, qui a repris la théologie de Calvin sur les tria munera du Christ, la premiére
fonction de I’évéque est justement celle du ministére de la Parole, ministére prophétique qui a pour
premiére tache 1’annonce de 1’Evangile a toute créature. C’est I’évéque qui a la mission de la
prédication ; le prétre y a part et le diacre y est délégué ; exceptionnellement, comme en témoigne
I’histoire, ce ministére peut étre confié par I’évéque également a un simple chrétien, a un laic, mais
jamais de maniére stable et permanente.

Quoi qu’il en soit, le prédicateur doit accepter de vivre au milieu de diverses tensions, et il doit
en particulier toujours garder a 1’esprit trois poles :

- la foi de I’Eglise qu’il doit proclamer et transmettre fidélement, dans la communion
apostolique ;

- sa foi personnelle qui doit étre exprimee par le sensus fidei qui I’habite ;

- la foi de 1’assemblée réunie, munie elle aussi du sensus fidei fidelium.

L’interaction féconde entre ces trois éléments exprime la vérité¢ de ’homélie : en elle, c’est la
foi de I’Eglise qui a le primat et qui, prise en charge a travers le sensus fidei, permet de lire les
Ecritures de maniére authentique.

En gardant a ’esprit cet arriére-plan, cherchons a approfondir ce que j’ai dit au début de cette
deuxieme partie : a savoir que, si la prédication de Jésus continue dans la prédication des ministres de
la Parole, il s’ensuit que ceux-Ci doivent se conformer au Christ lui-méme, ou mieux, ils doivent
laisser le Christ précher en eux et a travers eux. Ce que le Christ a préché et la maniére dont il 1’a fait
sont le contenu et le style avec lequel les ministres doivent précher ! Pour cette raison, on exige d’eux
ce que le Christ a montré qu’il possédait et qu’il leur a transmis : sophia (sagesse), exousia-dynamis
(autorité), z€los (passion). Voyons donc une par une ces trois caractéristiques nécessaires au
prédicateur pour accomplir de maniere authentique et efficace le ministere de la Parole.



a) Sophia

Dans I’Evangile selon Matthieu, adressé a des destinataires juifs, Jésus promet : « Voici que
j’envoie vers vous des propheétes, des sages et des scribes » (Mt 23,34) ; Luc, pour sa part, lit tout
I’enseignement de Jésus comme sophia, comme sagesse « reconnue juste par tous ses enfants » (Lc
7,35) et il ttmoigne de la promesse de Jésus : « Je donnerai [a mes témoins] un langage et une sagesse
que ne pourra contrarier ni contredire aucun des adversaires » (Lc 21,15).

Comme la sagesse a été nécessaire pour Jésus, de méme elle 1’est pour tout prédicateur. Comme
un don d’en-haut elle doit étre accueillie, invoquée par le prédicateur, mais celui-ci doit avoir la
conscience que ce don de Dieu peut s’établir uniquement sur une sagesse qu’il aura lui-méme
prédisposee, recherchée, exercée. L’opération humaine et 1’opération divine s’entrecroisent et agissent
en une dynamique dans laquelle il est impossible de distinguer 1’une de ’autre : malheur a celui qui
pense que la sophia n’est qu”humaine ou qu’elle n’est que charisme, don d’en-haut ! Au prédicateur
revient toute la responsabilité d’exercer le ministére de la Parole avec sagesse, laquelle doit
certainement étre demandée a Dieu comme un don (a cet égard, la priére de Salomon est exemplaire :
voir Sg 9,1-18), mais il doit surtout I’assumer comme un engagement personnel. L’attitude du
prédicateur doit étre celle du Serviteur du Seigneur qui chaque matin se laisse percer 1’oreille pour
écouter comme un disciple (voir Is 50,4). Ecouter la Parole, se laisse atteindre par la Parole, pénétrer
la Parole, penser la Parole, faire I’expérience de la Parole en la mettant en pratique est la premicre
tache du prédicateur qui veut acquérir la sagesse.

Avant d’étre habilité comme prédicateur auquel la Parole est confiée, le prédicateur est lui-
méme « confié a la Parole » (voir Ac 20,32), et cela exige de sa part une assiduité faite de lecture
(lectio), d’approfondissement méditatif (meditatio), de priére (oratio), d’expérience quotidienne sous
le jugement de la Parole de Dieu (contemplatio). Ce n’est qu’ainsi que le prédicateur fait sienne la
pensée du Christ (voir 1Co 2,16). C’est ici que se situe 1’exhortation de Paul a Timothée : « Applique-
toi a la lecture » (1Tm 4,13). 1l est banal de le redire, mais il faut se préparer, préparer I’homélie. Seul
celui qui accéde a la connaissance de Dieu peut la transmettre au peuple de Dieu ; si par contre un
prédicateur refuse a la communauté la Parole de Dieu, par manque de connaissance, par paresse ou
par lacheté, alors Dieu le refusera, comme 1’atteste clairement le prophéte Osée : « Mon peuple périt
faute de connaissance. Puisque tu as repoussé la connaissance, je te repousserai et tu ne seras plus
mon prétre » (Os 4,6). Si le prédicateur a conscience que I’acte de précher comporte un caractére
opératif, que c’est un événement de langage efficace, alors il devra s’y préparer et préparer I’homélie
avec la plus grande responsabilité. 1l faut se préparer soi-méme, tout prédisposer en soi pour étre en
condition de précher et ensuite préparer I’homélie, avant tout en puisant a la source (les Saintes
Ecritures et le missel), puis en pensant, en réfléchissant sur I’aujourd’hui ot la Parole peut étre
ressuscitée du texte qui la contient, et enfin en tenant compte des destinataires. En tout cela, toutefois,
le prédicateur doit rester vigilant : son engagement n’est jamais orienté a la recherche de consensus et
il ne doit jamais étre tenté d’identifier la bonne réussite d’une homélie avec I’approbation des
auditeurs !

Il ne m’est pas permis d’approfondir ici ma pensée sur I’acquisition de la sophia. Je voudrais
pourtant rappeler quelques nécessités. En premier lieu, la sagesse exige une écoute de la Parole faite
avec une humble obéissance, et pour cela une écoute dans la priere. Le prédicateur sit orator
antequam dictor (Augustin), qu’il soit un orant avant d’€tre un orateur, un prédicateur. Il faut écouter
le Pére, en se tournant vers son sein, pour devenir interpréte, narrateur, exégéte des Ecritures et du
Pére comme I’a été Jésus; et tout ceci a travers la médiation de Jésus méme, comme I’a
admirablement exprimé Origéne :

S’il y a une signification symbolique au fait que Jean était appuyé contre la poitrine de Jésus
(voir Jn 13,23) ... ce symbole signifie que Jean était appuyé contre le sein du Logos dans le sein qui
adhérait au Logos et qu’il se reposait en lui, de méme que le Logos est dans le sein du Pére, selon ce
qui est ecrit : « Le Fils unique, qui est tourné vers le sein du Pere, en a fait le récit » (Jn 1,18).

Par ailleurs, il ne faut jamais avoir peur de tout ce que les sciences humaines peuvent fournir
pour permettre la connaissance et la communication du texte. Tous les apports qui nous aident a



5

comprendre un texte dans son contexte, en effet, sont absolument nécessaires et utiles pour la
préparation de I’homélie. Quand manque en revanche la sophia, le prédicateur risque fort de tomber
dans le sermon moraliste ou de se laisser simplement inspirer par des éléments mondains, au point de
réduire I’homélie a un bavardage ; ou alors il finit par communiquer sa propre expérience, ses idées
personnelles, les derniéres découvertes exégétiques, voire — comme on aime dire aujourd’hui — son
« témoignage ». Mais tout ceci est une prise en otage de I’Ecriture pour I’autopromotion du
prédicateur !

Il ne faut pas davantage oublier que la préparation de I’homélie exige non seulement 1’assiduité
avec le texte biblique, mais aussi avec le missel, parce que 1’homélie ne se situe pas seulement dans le
contexte de 1’assemblée liturgique, mais elle « fait partie de 1’action liturgique », elle « fait partie de la
liturgie méme » (Sacrosanctum concilium 35 et 52). C’est donc un acte liturgique qui doit étre célébré
de maniere rituelle. Toute la célébration est proclamation de la Parole, elle est geste et événement
sacramentel ou Dieu parle a son peuple qui I’a convoqué et dont il attend 1’amen pour célébrer
I’alliance. Afin que I’homélie ne soit pas juste un préche inséré dans une célébration, une sorte de
parenthése, elle doit étre cohérente avec la célébration, avec 1’eucologie propre de ce jour. Voila
pourquoi 1’assiduité au missel est importante, de méme que la lecture et la méditation du matériel
eucologique, en vue de créer la nécessaire symphonie entre I’homélie et le temps liturgique, ¢’est-a-
dire le mystére celébré. Oui, la Bible et le missel habilitent ensemble & toute la liturgie, a la
célébration authentique, a 1’ars celebrandi et par conséquent & la communication de 1’Evangile, qui
est parole et geste.

La tache de I'homélie est de montrer que la Parole de Dieu écoutée s’accomplit aujourd’hui
dans la vie de celui qui écoute — comme I’a dit Jésus méme : « Aujourd’hui, cette Ecriture est
accomplie pour vous qui I’entendez » (Lc 4,21) — et de manifester que 1’unité des Ecritures est vivante
et grandit précisément a travers sa transmission sacramentelle. L’homélie doit faire sentir la présence
du Christ Seigneur dans sa Parole, de sorte a éveiller la faim de 1’eucharistie, du Corps du Seigneur.
L’eucharistie, par ailleurs, fait le récit de 1’unité des Saintes Ecritures et de la Tradition, grace a la
table de la Parole et du Pain, parce que la Parole proclamée s’entrecroise avec la transmission du geste
eucharistique en un grand mystere, le « mystere de la foi », comme nous le proclamons au ceeur de la
liturgie eucharistique.

b) Exousia-dynamis

Nous avons relevé que 1’auditoire de Jésus sentait en lui, a travers sa prédication, une exousia,
une dynamis, c’est-a-dire une puissance qui rendait fécond son message, qui pénétrait les coeurs
jusqu’a les mener a la décision, au choix : réception ou rejet. A I’exemple de Jésus, le prédicateur
dans 1’Eglise doit étre lui aussi muni d’exousia et doit manifester une dynamis dans toute son activité.
Mais ou puiser cette exousia et cette dynamis ? Il faut certainement 1’invocation, 1’épiclése qui
demande ce don promis par Jésus lui-méme a ses envoyeés : « Ayant réuni les Douze, Jésus leur donna
exousia et dynamis » (Lc 9,1).

Mais il y a aussi une exousia qui découle du fait d’étre crédible : crédibilité, fiabilité plus que
jamais nécessaires pour un ministere prophétique tel que la predication. La credibilité est possible
quand il n’y a pas de fracture chez le prédicateur, mais cohérence entre ce qu’il enseigne et ce qu’il
pense et vit. Le prédicateur ne pourra jamais atteindre la cohérence vécue par Jésus, « homme comme
nous en tout excepte le péché » (voir He 2,17-18 ; 4,15), homme dont I’humanité laissait transparaitre
Dieu, le Pere raconte a travers tout son étre et sa vie. Mais pour le prédicateur également, la fiabilité,
et donc I’autorité, dépend non seulement de la sophia, mais aussi de la cohérence. Et s’il est vrai que
notre foi est toujours fragile, il faudra que le prédicateur mette sa foi dans la foi de Jésus Christ, lui
qui est « la foi parfaite », selon la belle définition d’Ignace d’ Antioche.

Il n’est pas possible de précher la Parole avec efficacité si on ne I’aime pas et qu’on ne la réalise
pas : s’il n’y a pas de réalisation, il n’y a pas non plus d’écoute. Il se peut alors que I’on fasse une
homélie formellement bonne, presque parfaite dans sa forme, mais que cette homélie soit affaiblie,
qu’elle devienne méme source de jugement pour celui qui la prononce, provoquant en lui une
sklerokardia (Jr 4,4 Ixx ; Mc 10,5), un endurcissement du cceur. Nous le savons bien pour en avoir fait



6

I’expérience, si au moins nous sommes sincéres avec nous-mémes : quand on commence a vivre non
comme on pense, comme la Parole de Dieu et la cohérence 1’exigeraient, on finit aussi peu a peu par
penser comme on Vvit, par penser en s’accommodant de notre maniére de vivre, en n’écoutant plus la
Parole de Dieu, parce que notre ceeur désormais est devenu insensible a la Parole, il s’est fait calleux !
Et dans ce cas, le Seigneur nous dira : « Eloigne-toi de moi, toi qui fais le mal. Je ne t’ai jamais connu
et je n’ai donc jamais parlé en toi » (voir Lc 13,27)...

Aucun donatisme homilétique n’est ici impliqué, mais il reste vrai que le prédicateur ne peut
annoncer avec efficacité un salut auquel il ne croit pas ; certes I’Esprit saint peut tout, il peut méme
parler a travers un ane (voir Nb 22,21-35), mais cela ne dispense pas le prédicateur de se préparer
avec soin et, surtout, de croire lui-méme en premier a la Parole qu’il transmet aux autres. Dans cette
optique je voudrais brievement mettre en lumiére une autre dérive possible de I’homélie,
malheureusement plutot fréquente. Parfois, pour frapper, pour émouvoir et intriguer I’auditoire, on
peut étre tenté de communiquer ses propres expériences, de confier ses propres états d’ame, de
transmettre ses idées personnelles, de recourir a des formules poétiques qui nous plaisent & nous mais
ne disent rien de substantiel a ceux qui écoutent, qui séduisent mais ne convertissent pas, ou encore de
se servir de slogans en vogue dans les médias. Ou, pire encore, on se produit en d’«inutiles
divagations qui risquent d’attirer I’attention sur le prédicateur plutdt qu’au cceur du message évangé-
lique » (Benoit XVI, Verbum Domini no. 59). Mais il faut le dire clairement : ce sont Ia des effets
recherchés et pratiqués par ceux a qui mangue une foi solide dans la puissance de la Parole de Dieu !

L’autorité dépend donc, en bref, de la capacité de lutter contre la schizophrénie entre le dire et le
faire, entre la prédication et la réalisation de la Parole dans sa propre vie. Il faut une tension, une
discipline, un labeur pour que ce que nous annongons résonne toujours comme un jugement pour Nous
et le soit pour les autres uniquement par obéissance a la Parole de Dieu préchée. Comment oublier que
Jésus a prononceé ses « malédictions » contre ceux qui « siégeant dans la chaire ... disent et ne font
pas, lient de pesants fardeaux et les mettent sur les épaules des hommes, alors qu’eux-mémes se
refusent a les remuer du doigt » (voir Mt 23-3-4).

On reste déconcerté lorsqu’on constate la disproportion, la distance entre le message et le
messager, mais la grace du Seigneur suffit toujours et elle peut manifester sa force dans notre
faiblesse (voir 2Co 12,9).

c) Zélos

Enfin, il faut au prédicateur le zélos, la passion, cette capacité d’étre touché, blessé, ému dans
ses entrailles par ce qu’il proclame et par les destinataires, par ’assemblée a laquelle il s’adresse. Le
prédicateur doit étre totalement impliqué avec la Parole qu’il préche et, pour elle, il doit mettre en jeu
sa propre vie, il doit la dépenser et la déterminer, au point de précher par toute sa personne : non
seulement par les mots, mais aussi par son corps, par la maniére de se comporter et de se Vétir, par
tout ce qui est expression de langage en lui. Il devra se souvenir que la force de la parole des
prophétes venait également de leur zéle, de leur implication totale avec la Parole ; c¢’est pour cela
qu’ils péchaient aussi par des gestes (ce qu’on appelle les « mimes prophétiques »), par leur
habillement, par les vicissitudes de leur vie personnelle. Oui, la passion pour la Parole doit s’exprimer
a travers la vie plutdt qu’a travers une voix forte et des cris, ou par un mauvais zele !

Ce qui vaut pour tout domaine de la vie humaine vaut également pour la prédication : seul celui
qui cultive une passion forte pour quelqu’un ou pour quelque chose peut apparaitre passionnant et
sera écouté. Une foi ferme est nécessaire : la foi de celui qui voit I’invisible (voir He 11,27) et n’est
donc pas ébranlé, mais reste dans 1’espace de la conviction, laquelle doit étre renouvelée et renforcee
continuellement, surtout par la grace du Seigneur. Comme le Psalmiste, le prédicateur doit pouvoir
dire : « Credidi propter quod locutus sum (« J’ai cru, ¢’est pourquoi j’ai parlé » : Ps 115[116],1). Ce
n’est que si elle est soutenue par une foi solide, cette « foi qui nait de I’écoute » (fides ex auditu : Rm
10,17), que la prédication peut étre une annonce de la bonne nouvelle, de la belle nouvelle, qu’elle
peut étre une « verité » qui non seulement « apparait » (pateat), mais qui « plait et pousse a I’action »
(placeat et moveat), comme le conseillait saint Augustin. Pour tirer de son trésor du neuf et du vieux
(voir Mt 13,52), il faut cette adhésion amoureuse au Seigneur qui permet de discerner dans 1’Ecriture



7

la Parole de Dieu et de discerner les paroles a travers lesquelles I’annoncer. L’homélie est un service a
la foi parce qu’elle rend possible cette écoute ou se manifeste 1’amen du croyant. Le prédicateur doit
accepter de vivre dans I’homélie une tension entre deux péles toujours simultanément présents : sa foi
et la foi de I’assemblée. Sa foi doit s’exprimer dans le sensus fidei qui I’habite et doit rencontrer la foi
de I’assemblée, elle aussi dotée de sensus fidei.

Le prédicateur doit aussi manifester sa passion, son amour intense pour le Christ, pour
1’Evangile et pour le troupeau de Dieu qui lui est confié et dont il est le pasteur (voir 1P 5,2). Il faut
qu’il se demande : « Quelle est ma passion ? Qu’est-ce qui fait briiler mon ceeur ? Y a-t-il dans mon
ceeur cet amour pour le Seigneur qu’il a lui-méme exigeé, cet amour plus fort que celui par lequel nous
nous aimons humainement (voir Lc 14,26) ? » Et quel place prend pour le prédicateur 1I’amor gregis
ou également 1’amor officii, sans lequel on ne peut devenir pasteur, mais uniguement mercenaires
(voir Jn 10,11-14) ? Lorsqu’il n’y a pas cette compassion pour la communauté regue du Seigneur,
alors dans I’homélie apparaissent précisément toutes les pathologies du pasteur: la colére,
’agressivité, le mépris, le rigorisme. Et ainsi la bonne nouvelle se trouve mortifiée par une mauvaise
communication, ou I’adjectif « mauvais » ne signifie pas tant pauvre, mais faite a travers des
sentiments qui n’expriment pas 1’amour prévenant et toujours gratuit, la miséricorde infinie de Dieu,
et au contraire le contredisent.

11 faut enfin de la passion également pour le Royaume, ¢’est-a-dire de I’espérance pour la venue
du Seigneur, pour I’avenir qui s’inscrit dans 1’aujourd’hui de Dieu, pour cet horizon eschatologique
qui, s’il disparait, prive de fondement la prédication chrétienne. Nous sommes en un temps ou
manque ’espérance, mais elle fait en réalité défaut parce que notre foi est lacunaire ; et avec peu de
foi (oligopistia : Mt 17,20) il n’est pas possible d’espérer contre toute espérance (voir Rm 4,18). Mais
si le prédicateur ne s’exerce pas le premier dans cette espérance, il ne lui sera pas possible d’y
impliquer des auditeurs qui sont avant tout a la recherche de sens, d’orientation, d’un horizon qui nous
est donné par la vie éternelle, par la victoire de I’amour sur la mort.

Conclusion

En guise de conclusion de cette réflexion, je veux citer un texte extraordinaire de Jean Eudes
(1601-1680) sur le prédicateur, qui me semble résumer de maniére emblématique tout I’itinéraire que
Nnous avons parcouru :

Précher, c'est distribuer aux enfants de Dieu le pain de vie, et de vie éternelle ... Précher, c'est
faire parler Dieu, lequel ayant parlé aux hommes, par les Prophetes dans I'Ancien Testament, et par
son Fils en la Loi nouvelle, nous veut encore maintenant parler par les membres de son méme Fils,
pour nous déclarer ses volontés et pour nous exciter a les suivre. L'origine de la prédication
évangélique, c'est le sein de Dieu : puisque c'est de la qu'est sorti le verbe, la parole éternelle ... La fin
et le but de la prédication céleste, c'est de faire naitre et de former Jésus-Christ dans les cceurs des
hommes, et de I'y faire vivre et régner ... Les prédicateur, étant les hérauts de Dieu, les ambassadeurs
de Jésus, les dispensateurs de ses mysteres, les oracles du Saint-Esprit, doivent étre revétus des
qualités de Dieu, ornés des vertus de son Fils, possédés et animes de I'amour, de la charité, du zéle et
de la force de son divin Esprit ... IIs doivent étudier et pratiquer soigneusement ce que dit saint Paul :
Sicut ex Deo, coram Deo, in Christo loquimur (2Co 2,17). Sicut ex Deo, c'est-a-dire qu'ils ne doivent
pas précher les pensées et les inventions de leur esprit, mais puiser en Dieu, par la lecture des saintes
Ecritures et par l'oraison, les choses qu'ils doivent annoncer aux hommes. Coram Deo, c'est a-dire
qu'il ne faut point qu'ils aient d'autre vue, d'autre prétention ni d'autre objet devant les yeux que Dieu,
que la gloire de Dieu, que le salut des ames, qui sont les fins pour lesquelles il a établi dans son Eglise
I'office de la prédication. In Christo loquimur, c'est-a-dire qu'ils doivent renoncer a eux-mémes pour
se donner a Jésus-Christ, afin de parler en lui, de précher en son Esprit, et d'annoncer les vérités dans
les intentions et dispositions tant intérieures qu'extérieures avec lesquelles il a préché étant
visiblement en la terre, et veut encore précher maintenant par leur bouche (Jean Eudes, Le prédicateur
apostolique, Beauchesne 1907, p. 12-16).

fr. Enzo Bianchi, prieur de Bose— Bordeaux, mars 2014



