https://combonianum.org/ FP.esp 12/2020

Formacion Permanente - espafiol 12/2020

“Ensénanos a contar nuestros dias y llegaremos a la sabiduria del
corazon”
Cardenal Raniero Cantalamessa

Primera predicacion de Adviento 2020
Todos somos mortales y «no tenemos una morada estable aqui abajo»

Uno de nuestros poetas italianos, Giuseppe Ungaretti, describe el estado de &nimo de los
soldados en las trincheras durante la Primera Guerra Mundial en una poesia compuesta de apenas
ocho palabras:

Estamos

Como en otoflo
Las hojas

En los arboles

En estos tiempos toda la humanidad experimenta este sentido de precariedad y caduquez debido
a la pandemia. «El Sefior —escribié san Gregorio Magno— a veces nos instruye con palabras, a
veces, en cambio, con los hechosy .
En el aflo marcado por el gran y terrible «hecho» del coronavirus, nos esforzamos por reunir la
ensefianza que cada uno de nosotros puede extraer de ¢l para nuestra vida personal y espiritual. Son
reflexiones que podemos hacer solo nosotros los creyentes y que tal vez seria imprudente en este
momento proponer a todos indiscriminadamente para no aumentar las perplejidades que la pandemia
crea en algunos respecto de la fe.
Las verdades eternas sobre las que queremos reflexionar son: primero, que todos somos mortales y
«no tenemos una morada estable aqui abajo»; en segundo lugar, que la vida del creyente no termina
con la muerte porque nos espera la vida eterna; tercero, que no estamos solos y a merced de las olas
en el pequefio barco de nuestro planeta porque la «Palabra se hizo carne y habitd entre nosotros». La
primera de estas verdades es objeto de experiencia, las otras dos son objeto de fe y esperanza.

«Memento mori!»

Comencemos meditando hoy sobre la primera de estas «maximas eternas»: la muerte. Esta
resumida en el antiguo lema que los monjes trapenses eligieron como lema de su Orden «Memento
mori»: recuerda que moriras.

De la muerte se puede hablar de dos maneras diferentes: o en clave kerigmética o en clave sapiencial.
La primera manera consiste en proclamar que Cristo ha vencido a la muerte; que ya no es un muro
contra el cual todo se hace pedazos, sino un puente hacia la vida eterna. La forma sapiencial o
existencial consiste, en cambio, en reflexionar sobre la realidad de la muerte tal como se presenta a la
experiencia humana, con el fin de sacar lecciones de ella para vivir bien. Es la perspectiva en la que
nos situamos en esta meditacion.

Este Gltimo es el modo en que se habla de 1a muerte en el Antiguo Testamento y en particular en los
libros sapienciales: «Enséfianos a contar nuestros dias y llegaremos a la sabiduria del corazény, pide
el salmista a Dios (Sal 90,12). Esta forma de ver la muerte no termina con el Antiguo Testamento,
sino que también continia en el Evangelio de Cristo. Recordemos su amonestacion: «Mirad porque
no sabéis ni el dia ni la hora» (Mt 25,13), la conclusion de la paradbola del hombre rico que planeaba
construir graneros mas grandes para su cosecha: «Insensato, esta misma noche se te pedird la vida. Y
lo que has preparado, ;de quién sera?» (Lc 12,20), y también su dicho: «;De qué le vale al hombre
ganar el mundo entero si pierde la alma?» (cf. Mt 16,26).


https://combonianum.org/

La tradicion de la Iglesia ha hecho suya esta ensefianza. Los Padres del desierto cultivaron el
pensamiento de la muerte, hasta que lo convirtieron en una practica constante y lo tuvieron vivo con
todos los medios. Uno de ellos, que trabajaba para hilar la lana, habia tomado la costumbre de dejar
caer al suelo el huso de vez en cuando y «poner la muerte ante de sus ojos antes de recogerlo de
nuevoy . «Por la mafiana —exhorta a la Imitacion de Cristo—, ten en cuenta que no vas a llegar a la
noche. Cuando caiga la noche no te atrevas a prometerte que te levantara por la mananay (I, 23). San
Alfonso Maria de Ligorio escribi6 un tratado titulado Preparacion para la muerte que ha sido durante
siglos un clésico de la espiritualidad catdlica. Muchos santos, a partir del siglo XVI, son representados
meditando frente a un craneo.

Dicho modo sapiencial de hablar de la muerte se encuentra en todas las culturas, no s6lo en la Biblia y
en el cristianismo. También esta presente, secularizado, en el pensamiento moderno y vale la pena
mencionar brevemente las conclusiones a las que llegaron dos pensadores cuya influencia sigue
siendo fuerte en nuestra cultura.

El primero es Jean-Paul Sartre. El invirtio la relacion clésica entre esencia y existencia, afirmando
que la existencia es lo primero y es mas importante que la esencia. Traducido en términos simples, esto
significa que no hay orden ni una escala de valores objetivos y anteriores a todo —Dios, el bien, los
valores, la naturaleza— a la que el hombre debe conformarse, sino que todo debe partir de su existencia y
libertad individuales. Cada persona debe inventar y realizar su destino como el rio, que al avanzar, escava
su propio cauce. La vida es un proyecto que no esta escrito en ninguna parte, sino que se decide por las
propias elecciones libres.

Este modo de concebir la existencia ignora por completo el hecho de la muerte y, por lo tanto, es refutado
por la realidad misma de la existencia que se quiere afirmar. ;Qué puede proyectar el hombre, si no sabe,
ni depende de €1, si mafiana seguira todavia vivo? Su intento se parece al de un recluso que pasa todo su
tiempo proyectando la mejor ruta a seguir para pasar de una pared de su celda a la otra.

Mas creible, en este punto, es el pensamiento de otro filosofo, Martin Heidegger, que también
parte de premisas analogas y se mueve en el mismo cauce del existencialismo. Al definir al hombre
como «un-ser-para-la-muerte» , hace de la muerte no un accidente que acaba con la vida, sino la
esencia misma de la vida, aquello de lo que esta hecha. Vivir es morir. El hombre no puede vivir sin
quemar y acortar la vida. Cada minuto que pasa es quitado de la vida y entregado a la muerte, como,
al conducir en coche por una carretera, vemos casas y arboles que desaparecen rapidamente detras de
nosotros. Vivir para la muerte significa que la muerte no es solo el final, sino también el fin de la vida.
Se nace para morir, no para otra cosa.

(Qué es entonces —se pregunta el fildésofo— ese «nucleo sélido, seguro e infranqueabley, al que la
conciencia recuerda al hombre y sobre el que debe basarse su existencia, si quiere ser «auténtica»?
Respuesta: jSu nada! Todas las posibilidades humanas son, en realidad, imposibilidades. Todo intento
de proyectarse y de elevarse es un salto que parte de la nada y termina en la nada . Solo queda
resignarse, hacer de la necesidad virtud y amar el propio destino. Una especie de version moderna del
«amor fati» de los estoicos.

San Agustin también habia anticipado esta intuicion del pensamiento moderno sobre la muerte,
pero para sacar de ello una conclusion totalmente diferente: no el nihilismo, sino fe en la vida eterna.

Cuando un hombre nace —escribia— se hacen muchas hipotesis: tal vez sea hermoso, tal vez
sea feo; tal vez sea rico, tal vez se pobre; tal vez vivira mucho tiempo, tal vez no... Pero de nadie se
dice: tal vez muera o tal vez no muera. Esta es la tinica cosa absolutamente segura en la vida. Cuando
sabemos que uno esta enfermo de hidropesia [entonces era esta la enfermedad incurable, hoy son
otras] decimos: «Pobre hombre, debe morir; estd condenado, no hay remedio». ;Pero no deberiamos
decir lo mismo de uno que nace? «jPobre hombre, debe morir, no hay remedio, estd condenado!».
(Qué importa si en un tiempo un poco mas largo, o un poco mas corto? La muerte es la enfermedad
mortal que se contrae al nacer .

Dante Alighieri condensé en un solo verso esta vision agustiniana, definiendo la vida humana en la
tierra como «un correr a la muertey .



En la escuela de la «<hermana muerte»

En la oleada del avance de la tecnologia y de las conquistas de la ciencia, corremos el riesgo de
ser como ese hombre de la parabola que se dice a si mismo: «Alma mia, tienes muchos bienes a tu
disposicion, para muchos afios; jdescansa, come, bebe y diviértete! (Lc 12,19). La presente calamidad
ha venido a recordarnos lo poco que depende del hombre «proyectar» y decidir su propio futuro.

La consideracion sapiencial de la muerte conserva, después de Cristo, la misma funcion que
tiene la ley después de la venida de la gracia. También ella sirve para preservar el amor y la gracia. La
ley —esta escrito— fue dada para los pecadores (cf. 1 Tim 1,9) y nosotros todavia somos pecadores,
es decir, sujetos a la seduccion del mundo y de las cosas visibles, siempre tentados de «conformarnos
a este mundo» (Cf. Rom 12,2). No hay mejor lugar para colocarse para ver el mundo, a uno mismo y
todos los acontecimientos, en su verdad que el de la muerte. Entonces todo se pone en su justo lugar.
El mundo aparece a menudo como una marafa inextricable de injusticia y desorden, hasta el punto de
que todo parece suceder al azar y sin haber coherencia o plan alguno. Una especie de pintura sin
forma, en la que todos los elementos y colores parecen colocados al azar, como en ciertas pinturas
modernas. A menudo se ve que triunfa la iniquidad y la inocencia es castigada. Pero, para que no se
crea que en el mundo hay algo fijo y constante, he aqui —Bossuet sefiald6— que a veces se ve lo
contrario, es decir, jla inocencia en el trono y la iniquidad en el patibulo!

(Hay algtin punto desde el cual observar este inmenso cuadro y descifrar su significado? Si, es
el «finy, es decir, la muerte, a la que sigue inmediatamente el juicio de Dios (cf. Heb 9,27). Visto
desde aqui, todo adquiere su justo valor. La muerte es el fin de todas las diferencias e injusticias que
existen entre los hombres. La muerte, dijo nuestro actor comico Totd, es como el nivel de los
albaniles: anula todas las diferencias y los privilegios.

Mirar la vida desde el punto de vista de la muerte, otorga una ayuda extraordinaria para vivir bien.
(Estés angustiado por problemas y dificultades? Adelantate, coldcate en el punto correcto: mira estas
cosas desde el lecho de muerte. ;Como te gustaria haber actuado? ;Qué importancia darias a estas
cosas? jHazlo asi y te salvaras! ;Tienes una discrepancia con alguien? Mira la cosa desde el lecho de
muerte. ;Qué te gustaria haber hecho entonces: haber ganado o haberte humillado? ;Haber
prevalecido o haber perdonado?

El pensamiento de la muerte nos impide apegarnos a las cosas, fijar aqui abajo la morada del
corazdn, olvidando que «no tenemos una morada estable aqui abajo» (Heb 13,14). El hombre, dice un
salmo, «cuando muere no se lleva nada consigo, ni desciende con €l su gloria» (Sal 49,18). En la
antigiiedad, se acostumbraba enterrar a los reyes con sus joyas. Esto alentaba, naturalmente, la
practica de violar tumbas para llevarse de ellas sus tesoros. Se han encontrado tumbas de este tipo, en
las que, para mantener alejados a los profanadores, se ponia una inscripcion en la parte superior del
sarcofago: «Aqui estoy yo solo». jQué cierta era esa inscripcion, incluso si, de hecho, la tumba
ocultaba joyas! El ser humano «cuando muere no se lleva nada consigo».

La hermana muerte es una muy buena hermana mayor y una buena pedagoga. Nos ensefia
muchas cosas; basta que sepamos escucharla con docilidad. La Iglesia no tiene miedo de enviarnos a
la escuela con ella. En la liturgia del Miércoles de Ceniza, hay una antifona de tonos fuertes, que
suena aun mas fuerte en el texto original latino. Dice: «Emendemus in melius quae ignoranter
peccavimus; ne subito pracoccupati die mortis, quaeramus spatium poenitentiae, et invenire non
possimus»: «Enmendémonos del mal que hemos hecho por ignorancia. No suceda que alcanzados de
repente por la hora de la muerte, busquemos un espacio para hacer penitencia y ya no podamos
encontrarlo». Un dia, una hora sola, una buena confesion: jqué diferentes nos parecerian estas cosas
en ese momento! Coémo las prefeririamos a cetros y reinos, a una larga vida, a riqueza y a salud!
Pienso en otro ambito en el que necesitamos urgentemente a la hermana muerte como maestra, mas
alla del campo ascético: la evangelizacion. El pensamiento de la muerte es casi la tinica arma que nos
queda para sacudir del letargo a una sociedad opulenta, a la que le ha sucedido lo que le ocurri6 al
pueblo elegido liberado de Egipto: «Comid y se sacid, —si, engordd, se cebo, engullé— y rechazo al
Dios que lo habia hecho» (Dt 32,15).



En un momento delicado de la historia del pueblo elegido, Dios dijo al profeta Isaias: «jGrita!». El
profeta respondio: «;Qué debo gritar?» y Dios: Que «todo hombre es como la hierba y toda su gloria
es como el heno del campo. Se seca la hierba, la flor se marchita, cuando el aliento del Sefior sopla
sobre ellos» (Is 40,6-7). Creo que Dios hoy da esta misma orden a sus profetas y lo hace porque ama a
sus hijos y no quiere que «como ovejas se encaminen a los infiernos y que su pastor sea la muerte»
(Cf. Sal 49,15).

La cuestion sobre el sentido de la vida y de la muerte desempeiid un papel notable en la primera
evangelizacion de Europa y no se excluye que pueda desempefiar uno analogo en el esfuerzo actual
por su re-evangelizacion. Si hay algo que no ha cambiado en nada desde entonces, es precisamente
esto: que los hombres deben morir. Beda el Venerable relata como el cristianismo entr6 en el norte de
Inglaterra, superando las resistencias del paganismo. El rey convoco a la gran asamblea de su reino
para decidir la cuestion de si dejar o no entrar a los misioneros cristianos. Hubo opiniones
contradictorias, cuando uno de los dignatarios se puso de pie e hizo, en esencia, este discurso:

La vida presente del hombre sobre la tierra, oh rey, en comparacion con el tiempo que nos es
desconocido me parece tal como cuando, estando tii sentado a cenar en tiempo de invierno con tus
jefes y servidores, con el fuego encendido en medio y bien caliente la sala, mientras fuera se desata la
furia de los vendavales invernales de lluvias y nieves, llega un pajaro y cruza la mansion volando
raudamente: entra por una puerta y al momento sale por otra y, desde luego, en el tiempo en que esta
dentro, no le alcanza la tempestad del invierno; pero, tras recorrer en un momento un pequeno trecho
de bonanza, enseguida, volviendo del invierno al invierno, desaparece de tu vista. Asi aparece esta
vida de los hombres: por poco tiempo; pero lo que lo sigue después y lo que ha habido antes lo
ignoramos por entero. En consecuencia, si esta nueva doctrina ha aportado algo mas cierto, parece que
merece seguirse .

Fue el interrogante planteado por la muerte lo que allan6 el camino para el Evangelio, como una
brecha siempre abierta en el corazon del hombre.

«Alabado seas Seior, por la hermana muerte corporal»

Pero, ;como —se dir&— renovamos el temor a la muerte? ;No vino Jesus acaso a liberar a
cuantos, por miedo a la muerte, pasaban la vida entera como esclavos»? (Heb 2,15). Si, pero hay que
haber conocido este miedo para ser liberado de ¢l. Jesus libera del miedo a la muerte a quien lo tiene,
no al que no lo tiene e ignora alegremente que debe morir. Vino a ensefiar el miedo a la muerte eterna
a aquellos que solo conocian el miedo a la muerte temporal.

La «muerte segunday, la llama el Apocalipsis (Ap 20,6). Es la unica que realmente merece el nombre
de muerte, porque no es un transito, una Pascua, sino una terrible terminal de trayecto. Para salvar a
los hombres de esta desgracia debemos volver a predicar sobre la muerte. Nadie mas que Francisco de
Asis conocio el nuevo rostro, pascual, de la muerte cristiana. Su muerte fue verdaderamente un
transito pascual, un «transitus», como se celebra en la liturgia franciscana. Cuando se sinti6 cerca del
final, el Poverello exclamd: «jBienvenida, muerte, hermana mia!» . Sin embargo, en su Cantico de
criaturas, junto con palabras muy dulces sobre la muerte, tiene algunas de las mas terribles:

«Alabado seas, mi Sefior, por nuestra hermana la muerte corporal,
de la que ninguin hombre vivo puede escapar:
ay de aquellos que mueran en pecado mortal;
benditos aquellos a los que encuentre en su santisima voluntad,
porque la muerte segunda no les hara ningin dafio».

iAy de los que mueran en pecados mortales! «El aguijon de la muerte es el pecado», dice el
Apostol (1 Cor 15,56). Lo que da a la muerte su poder mas temible para angustiar al hombre y
atemorizarle es el pecado. Si uno vive en pecado mortal, para €l la muerte todavia tiene el aguijon, el
veneno, como antes de Cristo, y por eso hiere, mata y envia a la Gehena. No temdis —diria Jesis— a
la muerte que mata el cuerpo y luego no puede hacer nada mas. Temed a esa muerte que, después de



haber matado el cuerpo, tiene el poder de arrojar a la Gehena (cf. Lc 12,4-5). jQuita el pecado y has
quitado también a tu muerte su aguijon!

Al instituir la Eucaristia, Jesus anticip6 su propia muerte. Nosotros podemos hacer lo mismo.
De hecho, Jesus invent6 este medio de hacernos participes de su muerte, para unirnos a él. Participar
en la Eucaristia es la forma més verdadera, mas justa y mas eficaz de «prepararnos» a la muerte. En
ella celebramos también nuestra muerte y la ofrecemos, dia a dia, al Padre. En la Eucaristia podemos
elevar al Padre nuestro «amén, si», a lo que nos espera, al tipo de muerte que quiera permitir para
nosotros. En ella «hacemos testamento»: decidimos a quién dejar la vida, por quién morir.

Nacimos, es verdad, para morir; la muerte no es solo el final, sino también el fin de la vida.
Esto, sin embargo, lejos de parecer una condena, como decia el filosofo recordado antes, parece en
cambio un privilegio. «Cristo mismo —dice san Gregorio de Nisa— naci6 para morir» , es decir, para
poder dar la vida en rescate por todos. Nosotros también hemos recibido la vida como don para tener
algo unico, precioso, digno de Dios, que poder, por nuestra parte, ofrecerle como don y sacrificio.
(Qué utilizacion mas hermosa se puede pensar de la vida, que para darla, por amor, al Creador que
nos la dio por amor? Parafraseando las palabras pronunciadas por el sacerdote en el ofertorio de la
Misa, sobre el pan y el vino podemos decir: «De tu bondad hemos recibido esta vida nuestra; te la
presentamos para que se convierta en un sacrificio vivo, santo, agradable a ti» (cf. Rom 12,1).
Con todo esto, no le hemos quitado el aguijon al pensamiento de la muerte, su capacidad de
angustiarnos y que Jesus también quiso experimentar en Getsemani. Sin embargo, estamos al menos
mas preparados para acoger el mensaje consolador que nos llega de la fe y que la liturgia proclama en
el prefacio de la Misa de difuntos:

Porque la vida de tus fieles, Sefor,
no termina, se transforma,
y, al deshacerse nuestra morada terrenal,
adquirimos una mansion eterna en el cielo.

Hablaremos de esta mansion eterna en los cielos, si Dios quiere, en la proxima meditacion.

1.Homilias sobre el Evangelio, 17.
2.Apotegmas del ms. Coislin, 126, n. 58.
3.Cf. M. HEIDEGGER, Essere e Tempo, § 51 (Longanesi, Milan 1976) 308s [trad. esp. Ser y tiempo
(Fondo de Cultura Econémica, México 2002 )].
4.1Ib.11, c. 2, § 58, p. 346.
5.Cf. SAN AGUSTIN, Sermo Guelf. 12, 3: Miscelanea Agustina, I, 482s.
6.Purgatorio, XXXIII, 54.
7.BEDA EL VENERABLE, Historia eclesiastica, II, 13 [trad. esp. Historia eclesiastica del pueblo de
los anglos (Akal, Madrid 2013)].
8.CELANO, Vida Segunda 163, 217: Fonti Francescane, 808-809.
9.SAN GREGORIO DE NISA, Or. Cat., 32: PG 45, 80.



	Formación Permanente - español 12/2020
	“Enséñanos a contar nuestros días y llegaremos a la sabiduría del corazón” Cardenal Raniero Cantalamessa
	Primera predicación de Adviento 2020 Todos somos mortales y «no tenemos una morada estable aquí abajo»
	«Memento mori!»
	En la escuela de la «hermana muerte»
	«Alabado seas Señor, por la hermana muerte corporal»


