http://combonianum.orq/ FP.esp 8/2015

Encuentros del Papa con el Clero, Religiosos, Religiosas y Seminaristas
en Latinoamérica (5-13 Julio 2015).

12 Sentido de la gratuidad y de la memoria.

Encuentro en Quito (Ecuador)

Buenos dias, hermanos y hermanas.

En estos dos dias, 48 horas, que tuve contacto con ustedes, noté que habia algo raro —perdon—,
algo raro en el pueblo ecuatoriano. (...)Y me daba vuelta en la cabeza y rezaba; le pregunté a Jesus
varias veces en la oracion: ¢Qué tiene este pueblo de distinto? Y esta mafiana, orando, se me impuso
aquella consagracion al Sagrado Corazon.

Pienso que se lo debo decir como un mensaje de Jesus: Todo esto de riqueza que tienen ustedes,
de riqueza espiritual, de piedad, de profundidad, viene de haber tenido la valentia —porque fueron
momentos muy dificiles—, la valentia de consagrar la nacion al Corazén de Cristo, ese Corazon divino
y humano que nos quiere tanto. Y yo los noto un poco con eso: divinos y humanos. Seguro que son
pecadores, yo también pero... pero el Sefior perdona todo y... jCustodien eso! Y después, pocos afios
después, la consagracion al Corazén de Maria. No olviden: esa consagracion es un hito en la historia
del pueblo de Ecuador y de esa consagracion siento como que les viene esa gracia que tienen ustedes,
esa piedad, esa cosa que los hace distintos.

Hoy tengo que hablarles a los sacerdotes, a los seminaristas, las religiosas, a los religiosos y
decirles algo. Tengo un discurso preparado, pero no tengo ganas de leer. Asi que se lo doy al
Presidente de la Conferencia de Religiosos para que lo haga publico después.

iTodas las noches resituense en la gratuidad!

Y pensaba en la Virgen, pensaba en Maria. Dos palabras de Maria —acad me esta fallando la
memoria pero no sé si dijo alguna otra, ;eh?—: «Hagase en mi». Bueno si, pidi6 explicaciones de por
qué la elegian a ella, al angel. Pero dice: “Hagase en mi”. Y otra palabra: “Hagan lo que El les diga”.
Maria no protagoniz6 nada. Discipuled toda su vida. La primera discipula de su Hijo. Y tenia
conciencia de que todo lo que ella habia traido era pura gratuidad de Dios. Conciencia de gratuidad.
Por eso, “hagase”, “hagan”, que se manifieste la gratuidad de Dios.

Religiosas, religiosos, sacerdotes, seminaristas, todos los dias vuelvan, hagan ese camino de
retorno hacia la gratuidad con que Dios los eligié. Ustedes no pagaron entrada para entrar al
seminario, para entrar a la vida religiosa. No se lo merecieron. Si algin religioso, sacerdote o
seminarista 0 monja que hay aqui cree que se lo merecid, que levante la mano. Todo gratuito. Y toda
la vida de un religioso, de una religiosa, de un sacerdote y de un seminarista que va por ese camino -y
bueno, ya que estamos, digamos: y de los obispos— tiene que ir por este camino de la gratuidad, volver
todos los dias: “Sefior, hoy hice esto, me sali6 bien esto, tuve esta dificultad, todo esto pero... todo
viene de Vos, todo es gratis”. Esa gratuidad. Somos objeto de gratuidad de Dios. Si olvidamos esto,
lentamente, nos vamos haciendo importantes. Y mird vos, a este... qué obras que esta haciendo y...”
o “Mira vos, a este lo hicieron obispo de tal... qué importante, a este lo hicieron monsefior, o a
este...”. Y ahi lentamente nos vamos apartando de esto que es la base, de lo que Maria nunca se
aparto: la gratuidad de Dios. Un consejo de hermano: todos los dias, a la noche quizés es lo mejor,
antes de irse a dormir, una mirada a Jesus y decirle: “Todo me lo diste gratis”, y volverse a situar.
Entonces cuando me cambian de destino o cuando hay una dificultad, no pataleo, porque todo es
gratis, no merezco nada. Eso hizo Maria.

San Juan Pablo I, en la Redemptoris Mater... que les recomiendo que la lean. Si, agarrenla,
Iéanla. Es verdad, el Papa San Juan Pablo Il tenia un estilo de pensamiento circular, profesor, pero era
un hombre de Dios; entonces hay que leerla varias veces para sacarle todo el jugo que tiene. Y dice
que quizas Maria —no recuerdo bien la frase; estoy citando, pero quiero citar el hecho— en el momento
de la cruz de su fidelidad hubiera tenido ganas de decir: “;'Y éste me dijeron que iba salvar Israel! jMe


http://combonianum.org/

engafiaron!”. No lo dijo. Ni se permitid... pensarlo, porque era la mujer que sabia que todo lo habia
recibido gratuitamente. Consejo de hermano y de padre: todas las noches resitlense en la gratuidad. Y
digan: “Hagase, gracias porque todo me lo diste Vos”.

iNo caigan en el alzheimer espiritual!

Una segunda cosa que les quisiera decir es que cuiden la salud, pero sobre todo cuiden de no
caer en una enfermedad, una enfermedad que es media peligrosa para... o del todo peligrosa para los
que el Sefior nos llamé gratuitamente a seguirlo o a servirlo. No caigan en el alzheimer espiritual, no
pierdan la memoria, sobre todo la memoria de donde me sacaron. La escena esa del profeta Samuel
cuando es enviado a ungir al rey de Israel: va a Belén, a la casa de un sefior que se llama Jesé, que
tiene 7 u 8 hijos —no sé—, y Dios le dice que entre esos hijos va estar el rey. Y, claro, los ve y dice:
“Debe ser este, porque el mayor era alto, grande, apuesto, parecia valiente... Y Dios le dice: “No, no
es ese”. La mirada de Dios es distinta a la de los hombres. Y asi los hace pasar a todos los hijos y Dios
le dice: “No, no es”. Se encuentra con que no sabe qué hacer el profeta; entonces le pregunta al
padre: “Che, ;no tenés otro?”. Y le dice: “Si, esta el mas chico ahi cuidando las cabras o las ovejas”.
“Mandalo llamar”, y viene el mocosito, que tendria 17, 18 afios —no sé—, y Dios le dice: “Ese es”. Lo
sacaron de detras del rebafio. Y otro profeta cuando Dios le dice que haga ciertas cosas como profeta:
“Pero yo quién soy si a mi me sacaron de detras del rebafio”. No se olviden de donde los sacaron. No
renieguen las raices.

San Pablo se ve que intuia este peligro de perder la memoria y a su hijo méas querido, el obispo
Timoteo, a quien ¢l ordend, le da consejos pastorales, pero hay uno que toca el corazéon: “No te
olvides de la fe que tenia tu abuela y tu madre”, es decir: “No te olvides de donde te sacaron, no te
olvides de tus raices, no te sientas promovido”. La gratuidad es una gracia que no puede convivir con
la promocién y, cuando un sacerdote, un seminarista, un religioso, una religiosa entra en carrera —no
digo mal, en carrera humana—, empieza a enfermarse de alzheimer espiritual y empieza a perder la
memoria de donde me sacaron.

Dos principios para ustedes sacerdotes, consagrados y consagradas: todos los dias renueven el
sentimiento de que todo es gratis, el sentimiento de gratuidad de la eleccion de cada uno de ustedes, —
ninguno la merecimos—, y pidan la gracia de no perder la memoria, de no sentirse mas importante. Es
muy triste cuando uno ve a un sacerdote 0 a un consagrado, una consagrada, que en su casa hablaba el
dialecto o hablaba otra lengua, una de esas nobles lenguas antiguas que tienen los pueblos —Ecuador
cuantas tiene—, y es muy triste cuando se olvidan de la lengua, es muy triste cuando no la quieren
hablar. Eso significa que se olvidaron de dénde los sacaron. No se olviden de eso, pidan esa gracia de
la memoria, y esos son los dos principios que quisiera marcar.

Y esos dos principios, si los viven —pero todos los dias, es un trabajo de todos los dias, todas las
noches recordar esos dos principios y pedir la gracia—, esos dos principios, si los viven, les van a dar
en la vida, los van a hacer vivir con dos actitudes.

Primero, el servicio. Dios me eligié, me sacd ;para qué? Para servir. Y el servicio que me es
peculiar a mi. No, que tengo mi tiempo, que tengo mis cosas, que tengo esto, que no, que ya cierro el
despacho, que esto, que si tendria que ir a bendecir las casas pero... no, estoy cansado o... hoy pasan
una telenovela linda por television y entonces —para las monjitas—, y entonces: Servicio, servir, servir,
Y no hacer otra cosa, y servir cuando estamos cansados Yy servir cuando la gente nos harta.

Me decia un viejo cura, que fue toda su vida profesor en colegios y universidad, ensefiaba
literatura, letras, un genio... Cuando se jubild le pidi6 al provincial que lo mandara a un barrio pobre,
a un barrio... de esos barrios que se forman de gente que viene, que emigran buscando trabajo, gente
muy sencilla. Y este religioso una vez por semana iba a su comunidad y hablaba; era muy inteligente.
Y la comunidad era una comunidad de facultad de teologia; hablaba con los otros curas de teologia al
mismo nivel, pero un dia le dice a uno: “Ustedes que son... ;Quién da el tratado de Iglesia aqui? El
profesor levanta la mano: “yo”. “Te faltan dos tesis”. “;Cuales?”. “El santo Pueblo fiel de Dios es
esencialmente olimpico, o sea, hace lo que quiere, y ontolégicamente hartante”. Y eso tiene mucha
sabiduria, porque quien va por el camino del servir tiene que dejarse hartar sin perder la paciencia,



porque estd al servicio, ningln momento le pertenece, ningdn momento le pertenece. Estoy para
servir, servir en lo que debo hacer, servir delante del sagrario, pidiendo por mi pueblo, pidiendo por
mi trabajo, por la gente que Dios me ha encomendado.

Servicio, mezclalo con lo de gratuidad y entonces... aquello de Jests: “Lo que recibiste gratis
dalo gratis”. Por favor, por favor, no cobren la gracia; por favor, que nuestra pastoral sea gratuita. Y
es tan feo cuando uno va perdiendo este sentido de gratuidad y se transforma en... Si, hace cosas
buenas, pero ha perdido eso.

Y lo segundo, la segunda actitud que se ve en un consagrado, una consagrada, un sacerdote que
vive esta gratuidad y esta memoria —estos dos principios que dije al principio, gratuidad y memoria—
es el gozo y la alegria. Y es un regalo de Jesus, ese, y es un regalo que El da, que El nos da si se lo
pedimos Yy si no nos olvidamos de esas dos columnas de nuestra vida sacerdotal o religiosa, que son el
sentido de gratuidad, renovado todos los dias, y no perder la memoria de dénde nos sacaron.

Yo les deseo esto. Si, Padre, usted nos habld que quizés la receta de nuestro pueblo era... somos
asi por lo del Sagrado Corazon. Si, es verdad eso, pero yo les propongo otra receta que esta en la
misma linea, en la misma del Corazon de Jesus: sentido de gratuidad. El se hizo nada, se abajo, se
humillo, se hizo pobre para enriquecernos con su pobreza. Pura gratuidad. Y sentido de la memoria...
y hacemos memoria de las maravillas que hizo el Sefior en nuestra vida.

Que el Sefior les conceda esta gracia a todos, nos la conceda a todos los que estamos aqui, y que
siga —iba a decir premiando—, siga bendiciendo a este pueblo ecuatoriano a quienes ustedes tienen que
servir y son llamados a servir, lo siga bendiciendo con esa peculiaridad tan especial que yo noté desde
el principio al llegar aca. Que Jesus los bendiga y la Virgen los cuide.

Recemos todos juntos al Padre, que nos dio todo gratuitamente, que nos mantiene la memoria
de JesUs con nosotros. [Padre nuestro...] Los bendiga Dios Todopoderoso, el Padre y el Hijo y el
Espiritu Santo. Y, por favor, por favor, les pido que recen por mi, porque yo también siento muchas
veces la tentacion de olvidarme de la gratuidad con la que Dios me eligié y de olvidarme de dénde me
sacaron. Pidan por mi.

Santuario nacional mariano de El Quinche, Quito, 8 de julio de 2015

22 Nuestra reaccion frente al dolor de los excluidos:
pasar de la indiferencia del zapping a la l6gica de la compasion.

Encuentro en Santa Cruz de la Sierra (Bolivia)

Queridos hermanos y hermanas, jbuenas tardes!

Estoy contento con este encuentro con ustedes para compartir la alegria que llena el corazén y la
vida entera de los discipulos misioneros de Jesus. Asi lo han manifestado las palabras de saludo de
Mons. Roberto Bordi, y los testimonios del Padre Miguel, de la hermana Gabriela y del seminarista
Damian. Muchas gracias por compartir la propia experiencia vocacional.

Y en el relato del Evangelio de Marcos hemos escuchado también la experiencia de otro
discipulo Bartimeo, que se unié al grupo de los seguidores de Jesus. Fue un discipulo de dltima hora.
Era el Gltimo viaje, que el Sefior hacia de Jerico a Jerusalén, adonde iba a ser entregado. Ciego y
mendigo, Bartimeo estaba al borde del camino —jmas exclusion imposible!—, marginado, y cuando se
enter0 del paso de Jesus, comenzo a gritar, se hizo sentir, como esa buena hermanita que con la
bateria se hacia sentir y decia: “Aqui estoy”. Te felicito, tocas bien.

En torno a Jesus iban los apostoles, los discipulos, las mujeres que lo seguian habitualmente,
con quienes recorrio durante su vida los caminos de Palestina para anunciar el Reino de Dios y una
gran muchedumbre. Si traducimos esto forzando el lenguaje, en torno a Jesus iban los obispos, los
curas, las monjas, los seminaristas, los laicos comprometidos, todos los que lo seguian, escuchando a
Jesus, y el pueblo fiel de Dios.



Dos realidades aparecen con fuerza, se nos imponen. Por un lado, el grito, el grito del mendigo
Yy, por otro, las distintas reacciones de los discipulos. Pensemos las distintas reacciones de los obispos,
los curas, las monjas, los seminaristas a los gritos que vamos sintiendo o no sintiendo. Parece como
que el evangelista nos quisiera mostrar cual es el tipo de eco que encuentra el grito de Bartimeo en la
vida de la gente, en la vida de los seguidores de Jesus; como reaccionan frente al dolor de aquél que
esta al borde del camino, que nadie le hace caso —no maés le dan una limosna— de aquel que esta
sentado sobre su dolor, que no entra en ese circulo que esté siguiendo al Sefior.

Son tres las respuestas frente a los gritos del ciego, y hoy también estas tres respuestas tienen
actualidad. Podriamos decirlo con las palabras del propio Evangelio: “pasar”, “callate”, “animo,
levantate”.

1. “Pasar”.

Pasar de largo, y algunos porque ya no escuchan. Estaban con JesUs, miraban a Jesus, querian
oir a Jesus. No escuchaban. Pasar es el eco de la indiferencia, de pasar al lado de los problemas y que
éstos no nos toquen. No es mi problema. No los escuchamos, no los reconocemos. Sordera. Es la
tentacion de naturalizar el dolor, de acostumbrarse a la injusticia. Y si, hay gente asi: Yo estoy aca con
Dios, con mi vida consagrada, elegido por Jesus para el ministerio y, si, es natural que haya enfermos,
que haya pobres, que haya gente que sufre, entonces ya es tan natural que no me llama la atencion un
grito, un pedido de auxilio. Acostumbrarse. Y nos decimos: Es normal, siempre fue asi, mientras a mi
no me toque, —pero eso entre paréntesis—. ES el eco que nace en un corazén blindado, en un corazoén
cerrado, que ha perdido la capacidad de asombro y, por lo tanto, la posibilidad de cambio. ¢Cuantos
seguidores de JesUs corremos este peligro de perder nuestra capacidad de asombro, incluso con el
Sefior? Ese estupor del primer encuentro como que se va degradando, y eso le puede pasar a
cualquiera, le pasé al primer Papa: “;Adonde vamos a ir Sefor si ti tienes palabras de vida eterna?”.
Y después lo traicionan, lo niega, el estupor se le degradd. Es todo un proceso de acostumbramiento.
Corazon blindado. Se trata de un corazon que se ha acostumbrado a pasar sin dejarse tocar, una
existencia que, pasando de aqui para alla, no logra enraizarse en la vida de su pueblo simplemente
porque esta en esa elite que sigue al Sefior.

Podriamos llamarlo, la espiritualidad del zapping. Pasa y pasa, pasa y pasa, pero nada queda.
Son quienes van atras de la dltima novedad, del Gltimo bestseller pero no logran tener contacto, no
logran relacionarse, no logran involucrarse incluso con el Sefior al que estan siguiendo, porque la
sordera avanza.

Ustedes me podran decir: «Pero esa gente estaba siguiendo al Maestro estaba atenta a las
palabras del Maestro. Lo estaba escuchando a él». Creo que eso es de lo més desafiante de la
espiritualidad cristiana, como el evangelista Juan nos lo recuerda: ;Cémo puede amar a Dios, a quien
no ve, el que no ama a su hermano, a quien ve? (1 Jn 4, 20b). Ellos creian que escuchaban al Maestro,
pero también traducian, y las palabras del Maestro pasaban por el alambique de su corazén blindado.
Dividir esta unidad —entre escuchar a Dios y escuchar al hermano— es una de las grandes tentaciones
que nos acompafian a lo largo de todo el camino de los que seguimos a Jesus. Y tenemos que ser
conscientes de esto. De la misma forma que escuchamos a nuestro Padre es como escuchamos al
Pueblo fiel de Dios. Si no lo hacemos con los mismos oidos, con la misma capacidad de escuchar, con
el mismo corazon, algo se quebro.

Pasar sin escuchar el dolor de nuestra gente, sin enraizarnos en sus vidas, en su tierra, es como
escuchar la Palabra de Dios sin dejar que eche raices en nuestro interior y sea fecunda. Una planta,
una historia sin raices es una vida seca.

2. Segunda palabra: “Callate”.

Es la segunda actitud frente al grito de Bartimeo. “callate, no molestes, no disturbes, que
estamos haciendo oracion comunitaria, que estamos en una espiritualidad de profunda elevacion. No
molestes, no disturbes”. A diferencia de la actitud anterior, ésta escucha ésta reconoce, toma contacto



con el grito del otro. Sabe que estd y reacciona de una forma muy simple, reprendiendo. Son los
obispos, los curas, los monjes, los Papas del dedo asi [el dedo en sefial amenazadora]. En Argentina
decimos de las maestras del dedo asi: “Esta es como la maestra del tiempo de Yrigoyen, que
estudiaban la disciplina muy dura”. Y pobre Pueblo fiel de Dios, cudntas veces es retado, por el mal
humor o por la situacion personal de un seguidor o de una seguidora de Jesus. Es la actitud de
quienes, frente al Pueblo de Dios, lo estdn continuamente reprendiendo, rezongando, mandandolo
callar. Dale una caricia, por favor, escuchdlo, decile que Jests lo quiere. “No, eso no se puede hacer”.
“Sefora, saque al chico de la iglesia que esta llorando y yo estoy predicando”. Como si el llanto de un
chico no fuera una sublime predicacion.

Es el drama de la conciencia aislada, de aquellos discipulos y discipulas que piensan que la vida
de Jesus es sdlo para los que se creen aptos. En el fondo hay un profundo desprecio al santo Pueblo
fiel de Dios: “Este ciego qué tiene que meterse, que se quede ahi”. Pareceria licito que encuentren
espacio solamente los ‘“‘autorizados”, una “casta de diferentes”, que poco a poco se separa, se
diferencia de su Pueblo. Han hecho de la identidad una cuestion de superioridad. Esa identidad que es
pertenencia se hace superior, ya no son pastores sino capataces: “Yo llegué¢ hasta acd, ponéte en tu
sitio”. Escuchan pero no oyen, ven pero no miran.

Me permito un anécdota que vivi hace como... afio 75, en tu didcesis, en tu arquidiocesis. Yo le
habia hecho una promesa al Sefior del Milagro de ir todos los afios a Salta en peregrinacion para El
Milagro si mandaba 40 novicios. Mandd 41. Bueno, después de una concelebracion - porque ahi es
como en todo gran santuario, misa tras misa, confesiones y no paras, yo salia hablando con un cura
que me acompafaba, que estaba conmigo, habia venido conmigo, y se acerca una sefiora, ya a la
salida, con unos santitos, una sefiora muy sencilla, no sé, seria de Salta o habré venido de no sé donde,
que a veces tardan dias en llegar a la capital para la fiesta de El Milagro: “Padre, me lo bendice” —le
dice al cura que me acompafiaba—. “Sefora usted estuvo en misa”. “Si, padrecito”. “Bueno, ahi la
bendicion de Dios, la presencia de Dios bendice todo, todo, las...” “Si, padrecito, si, padrecito...”. “Y
después la bendicion final bendice todo”. “Si, padrecito, si, padrecito”. En ese momento sale otro cura
amigo de este, pero que no se habian visto. Entonces: “jOh!, vos aca”. Se da la vuelta y la sefiora que
no sé como se llamaba —digamos la sefiora ‘si, padrecito’— me mira y me dice: “Padre, me lo bendice
usted”.

Los que siempre le ponen barreras al Pueblo de Dios, lo separan. Escuchan pero no oyen, le
echan un sermén, ven pero no miran. La necesidad de diferenciarse les ha bloqueado el corazén. La
necesidad, consciente o inconsciente, de decirse: “Yo no soy como ¢l, no soy como ellos”, los ha
apartado no solo del grito de su gente, ni de su llanto, sino especialmente de los motivos de la alegria.
Reir con los que rien, llorar con los que lloran, he ahi, parte del misterio del corazén sacerdotal y del
corazén consagrado. A veces hay castas que nosotros con esta actitud vamos haciendo y nos
separamos. En Ecuador, me permiti decirle a los curas que, por favor —también estaban las monjas—,
que, por favor, pidieran todos los dias la gracia de la memoria de no olvidarse de donde te sacaron. Te
sacaron de detras del rebafio. No te olvides nunca, no te la creas, no niegues tus raices, no niegues esa
cultura que aprendiste de tu gente porque ahora tenés una cultura mas sofisticada, mas importante.
Hay sacerdotes que les da verglienza hablar su lengua originaria y entonces se olvidan de su quechua,
de su aymara, de su guarani: “Porque no, no, ahora hablo en fino”. La gracia de no perder la memoria
del Pueblo fiel. Y es una gracia. El libro del Deuteronomio, cuantas veces Dios le dice a su Pueblo:
“No te olvides, no te olvides, no te olvides”. Y Pablo, a su discipulo predilecto, que él mismo
consagro obispo, Timoteo, le dice: “Y acordate de tu madre y de tu abuela”.

3. La tercera palabra: “Animo, levantate”.

Y este es el tercer eco. Un eco que no nace directamente del grito de Bartimeo, sino de la
reaccion de la gente que mira como Jesus actu6é ante el clamor del ciego mendicante. Es decir,
aquellos que no le daban lugar al reclamo de él, no le daban paso, o alguno que lo hacia callar...
Claro, cuando ve que Jesus reacciona asi, cambia: “Levantate, te llama”.



Es un grito que se transforma en Palabra, en invitacion, en cambio, en propuestas de novedad
frente a nuestras formas de reaccionar ante el santo Pueblo fiel de Dios.

A diferencia de los otros, que pasaban, el Evangelio dice que Jesus se detuvo y pregunto: ¢Qué
pasa? ¢Quién toca la bateria?”. Se detiene frente al clamor de una persona. Sale del anonimato de la
muchedumbre para identificarlo y de esa forma se compromete con él. Se enraiza en su vida. Y lejos
de mandarlo callar, le pregunta: Decime, “qué puedo hacer por vos”. No necesita diferenciarse, no
necesita separarse, no le echa un sermon, no lo clasifica y le pregunta si esta autorizado o no para
hablar. Tan solo le pregunta, lo identifica queriendo ser parte de la vida de ese hombre, queriendo
asumir su misma suerte. Asi le restituye paulatinamente la dignidad que tenia perdida, al borde del
camino y ciego. Lo incluye. Y lejos de verlo desde fuera, se anima a identificarse con los problemas y
asi manifestar la fuerza transformadora de la misericordia. No existe una compasion, una compasion,
no una lastima, —no existe una compasion que no se detenga. Si no te detenés, no padecés con, no
tenés la divina compasion. No existe una compasion que no escuche. No existe una compasién que no
se solidarice con el otro. La compasion no es zapping, no es silenciar el dolor, por el contrario, es la
I6gica propia del amor, el padecer con. Es la logica que no se centra en el miedo sino en la libertad
que nace de amar y pone el bien del otro por sobre todas las cosas. Es la l6gica que nace de no tener
miedo de acercarse al dolor de nuestra gente. Aungque muchas veces no sea mas que para estar a su
lado y hacer de ese momento una oportunidad de oracion.

Y esta es la logica del discipulado, esto es lo que hace el Espiritu Santo con nosotros y en
nosotros. De esto somos testigos. Un dia Jesus nos vio al borde del camino, sentados sobre nuestros
dolores, sobre nuestras miserias, sobre nuestras indiferencias. Cada uno conoce su historia antigua. No
acallé nuestros gritos, por el contrario se detuvo, se acercé y nos preguntd qué podia hacer por
nosotros. Y gracias a tantos testigos que nos dijeron “animo, levantate”, paulatinamente fuimos
tocando ese amor misericordioso, ese amor transformador, que nos permitio ver la luz. No somos
testigos de una ideologia, no somos testigos de una receta, 0 de una manera de hacer teologia. No
somos testigos de eso. Somos testigos del amor sanador y misericordioso de Jesus. Somos testigos de
su actuar en la vida de nuestras comunidades.

Y esta es la pedagogia del Maestro, esta es la pedagogia de Dios con su Pueblo. Pasar de la
indiferencia del zapping al «animo, levantate, el Maestro te llama» (Mc 10,49). No porque seamos
especiales, no porque seamos mejores, no porque seamos los funcionarios de Dios, sino tan solo
porque somos testigos agradecidos de la misericordia que nos transforma. Y, cuando se vive asi, hay
gozo y alegria, y podemos adherirnos al testimonio de la hermana, que en su vida hizo suyo el consejo
de San Agustin: “Canta y camina”. Esa alegria que viene del testigo de la misericordia que
transforma.

No estamos solos en este camino. Nos ayudamos con el ejemplo y la oracién los unos a los
otros. Tenemos a nuestro alrededor una nube de testigos (cf. Hb 12,1). Recordemos a la beata Nazaria
Ignacia de Santa Teresa de Jesus, que dedico su vida al anuncio del Reino de Dios en la atencion a los
ancianos, con la «olla del pobre» para quienes no tenian qué comer, abriendo asilos para nifios
huérfanos, hospitales para heridos de la guerra, e incluso creando un sindicato femenino para la
promocion de la mujer. Recordemos también a la venerable Virginia Blanco Tardio, entregada
totalmente a la evangelizacion y al cuidado de las personas pobres y enfermas. Ellas y tantos otros
anonimos, del montdn, de los que seguimos a Jesus, son estimulo para nuestro camino. jEsa nube de
testigos! Vayamos adelante con la ayuda de Dios y colaboracién de todos. El Sefior se vale de
nosotros para que su luz llegue a todos los rincones de la tierra. Y adelante, canta y camina. Y,
mientras cantan y caminan, por favor, recen por mi, que lo necesito. Gracias.

Coliseo del colegio Don Bosco, Santa Cruz de la Sierra (Bolivia) 9 de julio de 2015



32 Hechos de nuevo por Dios cada vez que rezamos.

Encuentro en Asuncion (Paraguay)

Qué lindo es rezar todos juntos las Visperas. (Como no sofiar con una Iglesia que refleje y
repita la armonia de las voces y del canto en la vida cotidiana? Y lo hacemos en esta Catedral, que
tantas veces ha tenido que comenzar de nuevo; esta catedral es signo de la Iglesia y de cada uno de
nosotros: a veces las tempestades de afuera y de adentro nos obligan a tirar lo construido y empezar
de nuevo, pero siempre con la esperanza puesta en Dios Y, si miramos este edificio, sin duda no los
ha defraudado a los paraguayos. Porque Dios nunca defrauda Y por eso le alabamos agradecidos.

La oracion litdrgica, su estructura y modo pausado, quiere expresar a la Iglesia toda, esposa de
Cristo, que intenta configurarse con su Sefior. Cada uno de nosotros en nuestra oracion queremos ir
pareciéndonos mas a Jesus.

La oracion hace emerger aquello que vamos viviendo o deberiamos vivir en la vida cotidiana, al
menos la oracion que no quiere ser alienante o solo preciosista. La oracion nos da impulso para poner
en accion o revisarnos en aquello que rezdbamos en los salmos: somos nosotros las manos de Dios
«que alza de la basura al pobre» (Sal 112,7); y somos nosotros los que trabajamos para que la tristeza
de la esterilidad se convierta en la alegria del campo fértil. Nosotros que cantamos que «vale mucho a
los ojos del sefior la vida de los fieles», somos los que luchamos, peleamos, defendemos la valia de
toda vida humana, desde la concepcidn hasta que los afios son muchos y las fuerzas pocas. La oracién
es reflejo del amor que sentimos por Dios, por los otros, por el mundo creado; el mandamiento del
amor es la mejor configuracion con Jesus del discipulo misionero. Estar apegados a JesUs da
profundidad a la vocacion cristiana, que interesada en el «hacer» de Jesus —que es mucho mas que
actividades— busca asemejarse a El en todo lo realizado. La belleza de la comunidad eclesial nace de
la adhesién de cada uno de sus miembros a la persona de Jesus, formando un «conjunto vocacional»
en la riqueza de la diversidad arménica.

Las antifonas de los canticos evangélicos de este fin de semana nos recuerdan el envio de JesUs
a los doce. Siempre es bueno crecer en esa conciencia de trabajo apostolico en comunion. Es hermoso
verlos colaborando pastoralmente, siempre desde la naturaleza y funcién eclesial de cada una de las
vocaciones y carismas. Quiero exhortarlos a todos ustedes, sacerdotes, religiosos y religiosas, laicos y
seminaristas, obispos, a comprometerse en esta colaboracion eclesial, especialmente en torno a los
planes de pastoral de las didcesis y la mision continental, cooperando con toda su disponibilidad al
bien comdn. Si la division entre nosotros provoca esterilidad, (cf. Evangelii gaudium, 98-101), no
cabe duda de que de la comunion y la armonia nacen la fecundidad, porque son profundamente
consonantes con el Espiritu Santo.

Todos tenemos limitaciones, ninguno puede reproducir en su totalidad a Jesucristo, y si bien
cada vocacion se configura principalmente con algunos rasgos de la vida y la obra de Jesus, hay algunos
comunes e irrenunciables. Recién hemos alabado al Sefior porque «no hizo alarde de su categoria de
Dios» (Flp 2,6) y esa es una caracteristica de toda vocacion cristiana, «no hizo alarde de su categoria
de Dios». El llamado por Dios no se pavonea, no anda tras reconocimientos ni aplausos pasatistas, no
siente que subid de categoria ni trata a los demas como si estuviera en un peldafio mas alto.

La supremacia de Cristo es claramente descrita en la liturgia de la Carta a los Hebreos; nosotros
acabamos de leer casi el final de esa carta: «Hacernos perfectos como el gran pastor de las ovejas»
(Hb 13,20). Y esto supone asumir que todo consagrado se configura con Aquel que en su vida terrena,
«entre ruegos Yy suplicas, con poderoso clamor y lagrimas», alcanzé la perfeccion cuando aprendid,
sufriendo, qué significaba obedecer; y eso también es parte del llamado.

Terminemos de rezar nuestras visperas; el campanario de esta Catedral fue rehecho varias
veces; el sonido de las campanas antecede y acompafia en muchas oportunidades nuestra oracién
litirgica: hechos de nuevo por Dios cada vez que rezamos, firmes como un campanario, gozosos de
predicar las maravillas de Dios, compartamos el Magnificat y lo dejemos al Sefior hacer —que El
haga—, a través de nuestra vida consagrada, grandes cosas en el Paraguay.

Catedral Metropolitana de Asuncion, Sabado 11 de julio de 2015



