
https://combonianum.org/ FP.fr 4/2021

Formation Permanente – Français 4/2021

Vivre dans la réalité du quotidien et du mystère

L'Evangile (Mt 1,16.18-21.24) nous dit que Joseph était "juste", c'est-à-dire un homme de foi, 
qui vivait la foi. Un homme qui peut figurer sur la liste de tous ces gens de foi que nous avons 
rappelés aujourd'hui dans l’office des lectures (cf. Heb 11). Ces personnes qui ont vécu la foi 
comme le fondement de l’espérance, comme garantie de ce qui ne se voit pas, et la preuve ne se voit
pas. Joseph est un homme de foi : c'est pourquoi il était "juste". Non seulement parce qu'il croyait 
mais aussi parce qu'il vivait cette foi. Un homme "juste". Il a été élu pour éduquer un homme qui 
était un vrai homme mais qui était aussi Dieu : il fallait un homme-Dieu pour éduquer un tel 
homme, mais il n’y en avait pas. Le Seigneur a choisi un "juste", un homme de foi. Un homme 
capable d'être un homme et aussi capable de parler avec Dieu, d'entrer dans le mystère de Dieu. Et 
c'est ce qu’a été la vie de Joseph. Vivre sa profession, sa vie d'homme et entrer dans le mystère. Un 
homme capable de parler avec le mystère, d'interagir avec le mystère de Dieu. Ce n'était pas un 
rêveur. Il entrait dans le mystère. Avec le même naturel avec lequel il exerçait son métier, avec cette
précision de son métier : il était capable de régler un angle d'un millimètre sur le bois, il savait le 
faire ; il était capable de niveler, de réduire un millimètre du bois, de la surface d'un bois. C'est vrai,
il était précis. Mais il était également capable d'entrer dans le mystère qu'il ne pouvait pas contrôler.

C'est la sainteté de Joseph : poursuivre sa vie, son métier avec droiture, avec professionnalité; 
et à l'instant, entrer dans le mystère. Lorsque l'Evangile nous parle des songes de Joseph, il nous fait
comprendre ceci : il entre dans le mystère.

Je pense à l'Église aujourd'hui, en cette solennité de Saint Joseph. Nos fidèles, nos évêques, 
nos prêtres, nos consacrés, les papes : sont-ils capables d'entrer dans le mystère ? Ou bien ont-ils 
besoin de se régler selon les prescriptions qui les défendent contre ce qu'ils ne peuvent pas contrôler
? Lorsque l'Église perd la possibilité d'entrer dans le mystère, elle perd la capacité d'adorer. La 
prière d'adoration peut arriver seulement si l'on entre dans le mystère de Dieu. Demandons au 
Seigneur la grâce que l'Église puisse vivre dans la réalité de la vie quotidienne et aussi dans le 
‘concret’ - entre guillemets - du mystère. Si elle ne peut pas le faire, elle sera une Eglise à moitié, 
une association pieuse, maintenue par des prescriptions mais sans le sens de l'adoration. Entrer dans
le mystère ce n'est pas rêver, entrer dans le mystère c'est précisément ceci : adorer. Entrer dans le 
mystère c’est faire aujourd'hui ce que nous ferons à l'avenir, lorsque nous arriverons à la présence 
de Dieu : adorer.

Que le Seigneur accorde cette grâce à l'Église.

Pape François 19/03/2020

« Gardiens » de la création, gardiens de l’autre

Chers frères et sœurs !

Je remercie le Seigneur de pouvoir célébrer cette Messe de l’inauguration de mon ministère 
pétrinien en la solennité de saint Joseph, époux de la Vierge Marie et Patron de l’Église universelle :
c’est une coïncidence très riche de signification, et c’est aussi la fête de mon vénéré Prédécesseur : 
nous lui sommes proches par la prière, pleins d’affection et de reconnaissance. (...)

Nous avons entendu dans l’Évangile que « Joseph fit ce que l’ange du Seigneur lui avait 
prescrit : il prit chez lui son épouse » (Mt 1, 24). Dans ces paroles est déjà contenue la mission que 
Dieu confie à Joseph, celle d’être custos, gardien. Gardien de qui ? De Marie et de Jésus ; mais c’est
une garde qui s’étend ensuite à l’Église, comme l’a souligné le bienheureux Jean-Paul II : « Saint 
Joseph a pris un soin affectueux de Marie et s’est consacré avec joie à l’éducation de Jésus Christ, 

https://combonianum.org/


2

de même il est le gardien et le protecteur de son Corps mystique, l’Église, dont la Vierge sainte est 
la figure et le modèle » (Exhort. apost. Redemptoris Custos, n. 1).

Comment Joseph exerce-t-il cette garde ? Avec discrétion, avec humilité, dans le silence, mais
par une présence constante et une fidélité totale, même quand il ne comprend pas. Depuis son 
mariage avec Marie jusqu’à l’épisode de Jésus, enfant de douze ans, dans le Temple de Jérusalem, il
accompagne chaque moment avec prévenance et avec amour. Il est auprès de Marie son épouse 
dans les moments sereins et dans les moments difficiles de la vie, dans le voyage à Bethléem pour 
le recensement et dans les heures d’anxiété et de joie de l’enfantement ; au moment dramatique de 
la fuite en Égypte et dans la recherche inquiète du fils au Temple ; et ensuite dans le quotidien de la 
maison de Nazareth, dans l’atelier où il a enseigné le métier à Jésus.

Comment Joseph vit-il sa vocation de gardien de Marie, de Jésus, de l’Église ? Dans la 
constante attention à Dieu, ouvert à ses signes, disponible à son projet, non pas tant au sien propre ; 
et c’est cela que Dieu demande à David, comme nous l’avons entendu dans la première Lecture : 
Dieu ne désire pas une maison construite par l’homme, mais il désire la fidélité à sa Parole, à son 
dessein ; c’est Dieu lui-même qui construit la maison, mais de pierres vivantes marquées de son 
Esprit. Et Joseph est « gardien », parce qu’il sait écouter Dieu, il se laisse guider par sa volonté, et 
justement pour cela il est encore plus sensible aux personnes qui lui sont confiées, il sait lire avec 
réalisme les événements, il est attentif à ce qui l’entoure, et il sait prendre les décisions les plus 
sages. En lui, chers amis, nous voyons comment on répond à la vocation de Dieu, avec 
disponibilité, avec promptitude, mais nous voyons aussi quel est le centre de la vocation 
chrétienne : le Christ ! Nous gardons le Christ dans notre vie, pour garder les autres, pour garder la 
création !

La vocation de garder, cependant, ne nous concerne pas seulement nous les chrétiens, elle a 
une dimension qui précède et qui est simplement humaine, elle concerne tout le monde. C’est le fait
de garder la création tout entière, la beauté de la création, comme il nous est dit dans le Livre de la 
Genèse et comme nous l’a montré saint François d’Assise : c’est le fait d’avoir du respect pour 
toute créature de Dieu et pour l’environnement dans lequel nous vivons. C’est le fait de garder les 
gens, d’avoir soin de tous, de chaque personne, avec amour, spécialement des enfants, des 
personnes âgées, de celles qui sont plus fragiles et qui souvent sont dans la périphérie de notre 
cœur. C’est d’avoir soin l’un de l’autre dans la famille : les époux se gardent réciproquement, puis 
comme parents ils prennent soin des enfants et avec le temps aussi les enfants deviennent gardiens 
des parents. C’est le fait de vivre avec sincérité les amitiés, qui sont une garde réciproque dans la 
confiance, dans le respect et dans le bien. Au fond, tout est confié à  la garde de l’homme, et c’est 
une responsabilité qui nous concerne tous. Soyez des gardiens des dons de Dieu !

Et quand l’homme manque à cette responsabilité, quand nous ne prenons pas soin de la 
création et des frères, alors la destruction trouve une place et le cœur s’endurcit. À chaque époque 
de l’histoire, malheureusement, il y a des « Hérode » qui trament des desseins de mort, détruisent et 
défigurent le visage de l’homme et de la femme.

Je voudrais demander, s’il vous plaît, à tous ceux qui occupent des rôles de responsabilité 
dans le domaine économique, politique ou social, à tous les hommes et à toutes les femmes de 
bonne volonté : nous sommes « gardiens » de la création, du dessein de Dieu inscrit dans la nature, 
gardiens de l’autre, de l’environnement ; ne permettons pas que des signes de destruction et de mort
accompagnent la marche de notre monde ! Mais pour « garder » nous devons aussi avoir soin de 
nous-mêmes ! Rappelons-nous que la haine, l’envie, l’orgueil souillent la vie ! Garder veut dire 
alors veiller sur nos sentiments, sur notre cœur, parce que c’est de là que sortent les intentions 
bonnes et mauvaises : celles qui construisent et celles qui détruisent ! Nous ne devons pas avoir 
peur de la bonté, et même pas non plus de la tendresse !

Et ici j’ajoute alors une remarque supplémentaire : le fait de prendre soin, de garder, demande
bonté, demande d’être vécu avec tendresse. Dans les Évangiles, saint Joseph apparaît comme un 
homme fort, courageux, travailleur, mais dans son âme émerge une grande tendresse, qui n’est pas 



3

la vertu du faible, mais au contraire, dénote une force d’âme et une capacité d’attention, de 
compassion, de vraie ouverture à l’autre, d’amour. Nous ne devons pas avoir peur de la bonté, de la 
tendresse !

Aujourd’hui, en même temps que la fête de saint Joseph, nous célébrons l’inauguration du 
ministère du nouvel Évêque de Rome, Successeur de Pierre, qui comporte aussi un pouvoir. Certes, 
Jésus Christ a donné un pouvoir à Pierre, mais de quel pouvoir s’agit-il ? À la triple question de 
Jésus à Pierre sur l’amour, suit une triple invitation : sois le pasteur de mes agneaux, sois le pasteur 
de mes brebis. N’oublions jamais que le vrai pouvoir est le service et que le Pape aussi pour exercer
le pouvoir doit entrer toujours plus dans ce service qui a son sommet lumineux sur la Croix ; il doit 
regarder vers le service humble, concret, riche de foi, de saint Joseph et comme lui, ouvrir les bras 
pour garder tout le Peuple de Dieu et accueillir avec affection et tendresse l’humanité tout entière, 
spécialement les plus pauvres, les plus faibles, les plus petits, ceux que Matthieu décrit dans le 
jugement final sur la charité : celui qui a faim, soif, est étranger, nu, malade, en prison (cf. Mt 25, 
31-46). Seul celui qui sert avec amour sait garder !

Dans la deuxième Lecture, saint Paul parle d’Abraham, qui « espérant contre toute espérance, 
a cru » (Rm 4, 18). Espérant contre toute espérance ! Aujourd’hui encore devant tant de traits de ciel
gris, nous avons besoin de voir la lumière de l’espérance et de donner nous-mêmes espérance. 
Garder la création, tout homme et toute femme, avec un regard de tendresse et d’amour, c’est ouvrir
l’horizon de l’espérance, c’est ouvrir une trouée de lumière au milieu de tant de nuages, c’est porter 
la chaleur de l’espérance! Et pour le croyant, pour nous chrétiens, comme Abraham, comme saint 
Joseph, l’espérance que nous portons a l’horizon de Dieu qui nous a été ouvert dans le Christ, est 
fondée sur le rocher qui est Dieu.

Garder Jésus et Marie, garder la création tout entière, garder chaque personne, spécialement la
plus pauvre, nous garder nous-mêmes : voici un service que l’Évêque de Rome est appelé à 
accomplir, mais auquel nous sommes tous appelés pour faire resplendir l’étoile de l’espérance : 
gardons avec amour ce que Dieu nous a donné !

Je demande l’intercession de la Vierge Marie, de saint Joseph, des saints Pierre et Paul, de 
saint François, afin que l’Esprit Saint accompagne mon ministère et je vous dis à tous : priez pour 
moi ! Amen.

Inauguration du Pontificat du Pape François
19/03/2013

HOMÉLIE DU SAINT-PÈRE PAUL VI
Mercredi 19 mars 1969

Saint Joseph exemple et modèle de notre vie chrétienne

La fête de ce jour nous invite à la méditation sur saint Joseph, père légal et putatif de Jésus 
Notre-Seigneur. En raison de sa fonction près du Verbe Incarné pendant son enfance et sa jeunesse, 
il fut aussi déclaré protecteur de l'Eglise, qui continue dans le temps et reflète dans l'histoire l'image 
et la mission du Christ.

Pour cette méditation, de prime abord la matière semble faire défaut: que savons-nous de saint
Joseph, outre son nom et quelques rares épisodes de la période de l'enfance du Seigneur? L'Evangile
ne rapporte de lui aucune parole. Son langage, c'est le silence; c'est l'écoute de voix angéliques qui 
lui parlent pendant le sommeil; c'est l'obéissance prompte et généreuse qui lui est demandée; c'est le
travail manuel sous ses formes les plus modestes et les plus rudes, celles qui valurent à Jésus le 
qualificatif de « fils du charpentier » (Mt 13, 55). Et rien d'autre: on dirait que sa vie n'est qu'une vie
obscure, celle d'un simple artisan, dépourvu de tout signe de grandeur personnelle.

Cependant cette humble figure, si proche de Jésus et de Marie, si bien insérée dans leur vie, si 
profondément rattachée à la généalogie messianique qu'elle représente le rejeton terminal de la 



4

descendance promise à la maison de David (Mt 1, 20), cette figure, si on l'observe avec attention, se
révèle riche d'aspects et de significations. L'Eglise dans son culte et les fidèles dans leur dévotion 
traduisent ces aspects multiples sous forme de litanies. Et un célèbre et moderne sanctuaire érigé en 
l'honneur du Saint par l'initiative d'un simple religieux laïc, Frère André, de la Congrégation de 
Sainte-Croix de Montréal, au Canada, met ces titres en évidence dans une série de chapelles situées 
derrière le maître-autel, toutes dédiées à saint Joseph sous les vocables de protecteur de l'enfance, 
protecteur des époux, protecteur de la famille, protecteur des travailleurs, protecteur des vierges, 
protecteur des réfugiés, protecteur des mourants.

Si vous observez avec attention cette vie si modeste, vous la découvrirez plus grande, plus 
heureuse, plus audacieuse que ne le paraît à notre vue hâtive le profil ténu de sa figure biblique. 
L'Evangile définit saint Joseph comme « juste » (Mt 1, 19). On ne saurait louer de plus solides 
vertus ni des mérites plus élevés en un homme d'humble condition, qui n'a évidemment pas à 
accomplir d'actions éclatantes. Un homme pauvre, honnête, laborieux, timide peut-être, mais qui a 
une insondable vie intérieure, d'où lui viennent des ordres et des encouragements uniques, et, 
pareillement, comme il sied aux âmes simples et limpides, la logique et la force de grandes 
décision, par exemple, celle de mettre sans délai à la disposition des desseins divins sa liberté, sa 
légitime vocation humaine, son bonheur conjugal. De la famille il a accepté la condition, la 
responsabilité et le poids, mais en renonçant à l'amour naturel conjugal qui la constitue et l'alimente,
en échange d'un amour virginal incomparable. Il a ainsi offert en sacrifice toute son existence aux 
exigences impondérables de la surprenante venue du Messie, auquel il imposera le nom à jamais 
béni de Jésus (Mt 1, 21); il Le reconnaîtra comme le fruit de l'Esprit-Saint et, quant aux effets 
juridiques et domestiques seulement, comme son fils. S. Joseph est donc un homme engagé. Engagé
— et combien! —: envers Marie, l'élue entre toutes les femmes de la terre et de l'histoire, son 
épouse non au sens physique, mais une épouse toujours virginale; envers Jésus, son enfant non au 
sens naturel, mais en vertu de sa descendance légale. A lui le poids, les responsabilités, les risques, 
les soucis de la petite et singulière Sainte Famille. A lui le service, à lui le travail, à lui le sacrifice, 
dans la pénombre du tableau évangélique, où il nous plaît de le contempler et, maintenant que nous 
savons tout, de le proclamer heureux, bienheureux.

C'est cela, l'Evangile, dans lequel les valeurs de l'existence humaine assument une tout autre 
mesure que celle avec laquelle nous avons coutume de les apprécier: ici, ce qui est petit devient 
grand (souvenons-nous des effusions de Jésus, au chapitre XI de saint Matthieu: « Je vous bénis, 
Père, Seigneur du ciel et de la terre, de ce que vous avez caché ces choses aux sages et aux simples 
»); ici, ce qui est misérable devient digne de la condition sociale du Fils de Dieu fait fils de 
l'homme; ici, ce qui est le résultat élémentaire d'un travail artisanal rudimentaire et pénible sert à 
initier à l'œuvre humaine l'Auteur du cosmos et du monde (cf. Jn 1, 3; 5, 17) et à fournir d'humble 
pain la table de celui qui se définira lui-même « le pain de vie » (Jn 6, 48); ici ce que l'on a perdu 
par amour du Christ est retrouvé (cf. Mt 10, 39), et celui qui sacrifie pour Lui sa vie en ce monde la 
conserve pour la vie éternelle (cf. Jn 12, 25). Saint Joseph est le type évangélique que Jésus, après 
avoir quitté l'atelier de Nazareth pour entreprendre sa mission de prophète et de maître, annoncera 
comme programme pour la rédemption de l'humanité. Saint Joseph est le modèle des humbles que 
le christianisme élève à de grands destins. Saint Joseph est la preuve que pour être bon et vrai 
disciple du Christ, il n'est pas nécessaire d'accomplir de grandes choses; qu'il suffit de vertus 
communes, humaines, simples, mais authentiques.

Et ici la méditation porte son regard de l'humble Saint au tableau de notre humaine condition 
personnelle, comme il advient d'habitude dans l'exercice de l'oraison mentale. Elle établit un 
rapprochement, une comparaison entre lui et nous: une comparaison dont nous n'avons assurément 
pas à nous glorifier, mais où nous pouvons puiser quelque bonne réflexion. Nous serons portés à 
imiter saint Joseph suivant les possibilités de nos conditions respectives; nous serons entraînés à le 
suivre dans l'esprit et la pratique concrète des vertus que nous trouvons en lui si vigoureusement 
affirmées, de la pauvreté, spécialement, dont on parle tant aujourd'hui. Et nous ne nous laisserons 
pas troubler par les difficultés qu'elle présente, dans un monde tourné vers la conquête de la richesse



5

économique, comme si elle était la contradiction du progrès, comme si elle était paradoxale et 
irréelle dans notre société de consommation et de bien-être. Mais, avec saint Joseph pauvre et 
laborieux, occupé comme nous à gagner quelque chose pour vivre, nous penserons que les biens 
économiques aussi sont dignes de notre intérêt de chrétiens, à condition de n'être pas considérés 
comme fin en soi, mais comme moyens de sustenter la vie orientée vers les biens supérieurs; à 
condition de n'être pas l'objet d'un égoïsme avare, mais le stimulant et la source d'une charité 
prévoyante; à condition encore de n'être pas destinés à nous exonérer d'un travail personnel et à 
favoriser une facile et molle jouissance des prétendus plaisirs de la vie, mais d'être au contraire 
honnêtement et largement dispensés au profit de tous. La pauvreté laborieuse et digne de ce saint 
évangélique nous est encore aujourd'hui un guide excellent pour retrouver dans notre monde 
moderne la trace des pas du Christ. Elle est en même temps une maîtresse éloquente de bien-être 
décent qui, au sein d'une économie compliquée et vertigineuse, nous garde dans ce droit sentier, 
aussi loin de la poursuite ambitieuse de richesses tentatrices que de l'abus idéologique de la 
pauvreté comme force de haine sociale et de subversion systématique.

Saint Joseph est donc pour nous un exemple que nous chercherons à imiter; et, en tant que 
protecteur, nous l'invoquerons. C'est ce que l'Eglise, ces derniers temps, a coutume de faire, pour 
une réflexion théologique spontanée sur la coopération de l'action divine et de l'action humaine dans
la grande économie de la Rédemption. Car, bien que l'action divine se suffise, l'action humaine, 
pour impuissante qu'elle soit en elle-même (cf. Jn 15, 5), n'est jamais dispensée d'une humble mais 
conditionnelle et ennoblissantecollaboration. Comme protecteur encore, l'Eglise l'invoque dans un 
profond et très actuel désir de faire reverdir son existence séculaire par des vertus véritablement 
évangéliques, telles qu'elles ont resplendi en saint Joseph. Enfin l'Eglise le veut comme protecteur, 
dans la confiance inébranlable que celui à qui le Christ voulut confier sa fragile enfance humaine 
voudra continuer du ciel sa mission tutélaire de guide et de défenseur du Corps mystique du même 
Christ, toujours faible, toujours menacé, toujours dramatiquement en danger. Et puis nous 
invoquerons saint Joseph pour le monde, sûrs que dans ce cœur maintenant comblé d'une sagesse et 
d'une puissance incommensurables réside encore et pour toujours une particulière et précieuse 
sympathie pour l'humanité entière. Ainsi soit-il.


	Formation Permanente – Français 4/2021
	Vivre dans la réalité du quotidien et du mystère
	« Gardiens » de la création, gardiens de l’autre
	HOMÉLIE DU SAINT-PÈRE PAUL VI Mercredi 19 mars 1969


