https://combonianum.org/ FP.fr 4/2021

Formation Permanente — Frangais 4/2021

Vivre dans la réalité du quotidien et du mystere

L'Evangile (Mt 1,16.18-21.24) nous dit que Joseph était "juste", c'est-a-dire un homme de foi,
qui vivait la foi. Un homme qui peut figurer sur la liste de tous ces gens de foi que nous avons
rappelés aujourd'hui dans 1’office des lectures (cf. Heb 11). Ces personnes qui ont vécu la foi
comme le fondement de 1’espérance, comme garantie de ce qui ne se voit pas, et la preuve ne se voit
pas. Joseph est un homme de foi : c'est pourquoi il était "juste". Non seulement parce qu'il croyait
mais aussi parce qu'il vivait cette foi. Un homme "juste". Il a été €lu pour éduquer un homme qui
¢était un vrai homme mais qui était aussi Dieu : il fallait un homme-Dieu pour éduquer un tel
homme, mais il n’y en avait pas. Le Seigneur a choisi un "juste", un homme de foi. Un homme
capable d'étre un homme et aussi capable de parler avec Dieu, d'entrer dans le mystére de Dieu. Et
c'est ce qu’a été la vie de Joseph. Vivre sa profession, sa vie d'homme et entrer dans le mystere. Un
homme capable de parler avec le mystére, d'interagir avec le mystére de Dieu. Ce n'était pas un
réveur. Il entrait dans le mystére. Avec le méme naturel avec lequel il exergait son métier, avec cette
précision de son métier : il était capable de régler un angle d'un millimeétre sur le bois, il savait le
faire ; il était capable de niveler, de réduire un millimetre du bois, de la surface d'un bois. C'est vrai,
il était précis. Mais il était également capable d'entrer dans le mystére qu'il ne pouvait pas contrdler.

C'est la sainteté de Joseph : poursuivre sa vie, son métier avec droiture, avec professionnalité;
et a 'instant, entrer dans le mystére. Lorsque 1'Evangile nous parle des songes de Joseph, il nous fait
comprendre ceci : il entre dans le mystere.

Je pense a 'Eglise aujourd'hui, en cette solennité de Saint Joseph. Nos fidéles, nos évéques,
nos prétres, nos consacrés, les papes : sont-ils capables d'entrer dans le mystére ? Ou bien ont-ils
besoin de se régler selon les prescriptions qui les défendent contre ce qu'ils ne peuvent pas controler
? Lorsque I'Eglise perd la possibilité d'entrer dans le mystére, elle perd la capacité d'adorer. La
priere d'adoration peut arriver seulement si 1'on entre dans le mystére de Dieu. Demandons au
Seigneur la grace que 1'Eglise puisse vivre dans la réalité de la vie quotidienne et aussi dans le
‘concret’ - entre guillemets - du mystére. Si elle ne peut pas le faire, elle sera une Eglise a moitié,
une association pieuse, maintenue par des prescriptions mais sans le sens de 1'adoration. Entrer dans
le mystére ce n'est pas réver, entrer dans le mystére c'est précisément ceci : adorer. Entrer dans le
mystere c’est faire aujourd'hui ce que nous ferons a I'avenir, lorsque nous arriverons a la présence
de Dieu : adorer.

Que le Seigneur accorde cette grace a I'Eglise.
Pape Frangois 19/03/2020

« Gardiens » de la création, gardiens de I'autre

Chers freres et seeurs !

Je remercie le Seigneur de pouvoir célébrer cette Messe de I’inauguration de mon ministere
pétrinien en la solennité de saint Joseph, époux de la Vierge Marie et Patron de I’Eglise universelle :
c’est une coincidence trés riche de signification, et c’est aussi la féte de mon vénéré Prédécesseur :
nous lui sommes proches par la priére, pleins d’affection et de reconnaissance. (...)

Nous avons entendu dans I’Evangile que « Joseph fit ce que I’ange du Seigneur lui avait
prescrit : il prit chez lui son épouse » (Mt 1, 24). Dans ces paroles est déja contenue la mission que
Dieu confie a Joseph, celle d’étre custos, gardien. Gardien de qui ? De Marie et de Jésus ; mais c’est
une garde qui s’étend ensuite a I’Eglise, comme 1’a souligné le bienheureux Jean-Paul II : « Saint
Joseph a pris un soin affectueux de Marie et s’est consacré avec joie a I’éducation de Jésus Christ,


https://combonianum.org/

de méme il est le gardien et le protecteur de son Corps mystique, I’Eglise, dont la Vierge sainte est
la figure et le modéle » (Exhort. apost. Redemptoris Custos, n. 1).

Comment Joseph exerce-t-il cette garde ? Avec discrétion, avec humilité, dans le silence, mais
par une présence constante et une fidélité totale, méme quand il ne comprend pas. Depuis son
mariage avec Marie jusqu’a 1’épisode de Jésus, enfant de douze ans, dans le Temple de Jérusalem, il
accompagne chaque moment avec prévenance et avec amour. Il est aupreés de Marie son épouse
dans les moments sereins et dans les moments difficiles de la vie, dans le voyage a Bethléem pour
le recensement et dans les heures d’anxiété et de joie de I’enfantement ; au moment dramatique de
la fuite en Egypte et dans la recherche inquiéte du fils au Temple ; et ensuite dans le quotidien de la
maison de Nazareth, dans I’atelier ou il a enseigné le métier a Jésus.

Comment Joseph vit-il sa vocation de gardien de Marie, de Jésus, de I’Eglise ? Dans la
constante attention a Dieu, ouvert a ses signes, disponible a son projet, non pas tant au sien propre ;
et c’est cela que Dieu demande a David, comme nous 1’avons entendu dans la premicre Lecture :
Dieu ne désire pas une maison construite par I’homme, mais il désire la fidélité a sa Parole, a son
dessein ; ¢’est Dieu lui-méme qui construit la maison, mais de pierres vivantes marquées de son
Esprit. Et Joseph est « gardien », parce qu’il sait écouter Dieu, il se laisse guider par sa volonté, et
justement pour cela il est encore plus sensible aux personnes qui lui sont confiées, il sait lire avec
réalisme les événements, il est attentif a ce qui I’entoure, et il sait prendre les décisions les plus
sages. En lui, chers amis, nous voyons comment on répond a la vocation de Dieu, avec
disponibilité, avec promptitude, mais nous voyons aussi quel est le centre de la vocation
chrétienne : le Christ ! Nous gardons le Christ dans notre vie, pour garder les autres, pour garder la
création !

La vocation de garder, cependant, ne nous concerne pas seulement nous les chrétiens, elle a
une dimension qui précéde et qui est simplement humaine, elle concerne tout le monde. C’est le fait
de garder la création tout entiére, la beauté de la création, comme il nous est dit dans le Livre de la
Genese et comme nous 1’a montré saint Frangois d’Assise : c’est le fait d’avoir du respect pour
toute créature de Dieu et pour I’environnement dans lequel nous vivons. C’est le fait de garder les
gens, d’avoir soin de tous, de chaque personne, avec amour, spécialement des enfants, des
personnes agées, de celles qui sont plus fragiles et qui souvent sont dans la périphérie de notre
ceeur. C’est d’avoir soin I’un de 1’autre dans la famille : les époux se gardent réciproquement, puis
comme parents ils prennent soin des enfants et avec le temps aussi les enfants deviennent gardiens
des parents. C’est le fait de vivre avec sincérité les amitiés, qui sont une garde réciproque dans la
confiance, dans le respect et dans le bien. Au fond, tout est confié & la garde de ’homme, et c’est
une responsabilité qui nous concerne tous. Soyez des gardiens des dons de Dieu !

Et quand I’homme manque a cette responsabilité, quand nous ne prenons pas soin de la
création et des fréres, alors la destruction trouve une place et le ceeur s’endurcit. A chaque époque
de I’histoire, malheureusement, il y a des « Hérode » qui trament des desseins de mort, détruisent et
défigurent le visage de I’homme et de la femme.

Je voudrais demander, s’il vous plait, a tous ceux qui occupent des roles de responsabilité
dans le domaine économique, politique ou social, a tous les hommes et a toutes les femmes de
bonne volonté : nous sommes « gardiens » de la création, du dessein de Dieu inscrit dans la nature,
gardiens de 1’autre, de ’environnement ; ne permettons pas que des signes de destruction et de mort
accompagnent la marche de notre monde ! Mais pour « garder » nous devons aussi avoir soin de
nous-mémes ! Rappelons-nous que la haine, I’envie, 1’orgueil souillent la vie ! Garder veut dire
alors veiller sur nos sentiments, sur notre coeur, parce que c’est de 1a que sortent les intentions
bonnes et mauvaises : celles qui construisent et celles qui détruisent ! Nous ne devons pas avoir
peur de la bonté, et méme pas non plus de la tendresse !

Et ici j’ajoute alors une remarque supplémentaire : le fait de prendre soin, de garder, demande
bonté, demande d’étre vécu avec tendresse. Dans les Evangiles, saint Joseph apparait comme un
homme fort, courageux, travailleur, mais dans son ame émerge une grande tendresse, qui n’est pas



la vertu du faible, mais au contraire, dénote une force d’ame et une capacité d’attention, de
compassion, de vraie ouverture a I’autre, d’amour. Nous ne devons pas avoir peur de la bonté, de la
tendresse !

Aujourd’hui, en méme temps que la féte de saint Joseph, nous célébrons 1’inauguration du
ministére du nouvel Evéque de Rome, Successeur de Pierre, qui comporte aussi un pouvoir. Certes,
Jésus Christ a donné un pouvoir a Pierre, mais de quel pouvoir s’agit-il ? A la triple question de
Jésus a Pierre sur I’amour, suit une triple invitation : sois le pasteur de mes agneaux, sois le pasteur
de mes brebis. N’oublions jamais que le vrai pouvoir est le service et que le Pape aussi pour exercer
le pouvoir doit entrer toujours plus dans ce service qui a son sommet lumineux sur la Croix ; il doit
regarder vers le service humble, concret, riche de foi, de saint Joseph et comme lui, ouvrir les bras
pour garder tout le Peuple de Dieu et accueillir avec affection et tendresse I’humanité tout entiere,
spécialement les plus pauvres, les plus faibles, les plus petits, ceux que Matthieu décrit dans le
jugement final sur la charité : celui qui a faim, soif, est étranger, nu, malade, en prison (cf. Mt 25,
31-46). Seul celui qui sert avec amour sait garder !

Dans la deuxiéme Lecture, saint Paul parle d’ Abraham, qui « espérant contre toute espérance,
acru» (Rm 4, 18). Espérant contre toute espérance ! Aujourd’hui encore devant tant de traits de ciel
gris, nous avons besoin de voir la lumiéere de I’espérance et de donner nous-mémes espérance.
Garder la création, tout homme et toute femme, avec un regard de tendresse et d’amour, ¢’est ouvrir
I’horizon de I’espérance, c’est ouvrir une trouée de lumiére au milieu de tant de nuages, c’est porter
la chaleur de I’espérance! Et pour le croyant, pour nous chrétiens, comme Abraham, comme saint
Joseph, I’espérance que nous portons a I’horizon de Dieu qui nous a été ouvert dans le Christ, est
fondée sur le rocher qui est Dieu.

Garder Jésus et Marie, garder la création tout entiere, garder chaque personne, spécialement la
plus pauvre, nous garder nous-mémes : voici un service que I’Evéque de Rome est appelé a
accomplir, mais auquel nous sommes tous appelés pour faire resplendir 1’étoile de I’espérance :
gardons avec amour ce que Dieu nous a donné !

Je demande I’intercession de la Vierge Marie, de saint Joseph, des saints Pierre et Paul, de
saint Francois, afin que I’Esprit Saint accompagne mon ministére et je vous dis a tous : priez pour
moi ! Amen.

Inauguration du Pontificat du Pape Francgois
19/03/2013

HOMELIE DU SAINT-PERE PAUL VI
Mercredi 19 mars 1969

Saint Joseph exemple et modeéle de notre vie chrétienne

La féte de ce jour nous invite a la méditation sur saint Joseph, pere 1égal et putatif de Jésus
Notre-Seigneur. En raison de sa fonction pres du Verbe Incarné pendant son enfance et sa jeunesse,
il fut aussi déclaré protecteur de 1'Eglise, qui continue dans le temps et refléte dans 1'histoire I'image
et la mission du Christ.

Pour cette méditation, de prime abord la matiére semble faire défaut: que savons-nous de saint
Joseph, outre son nom et quelques rares épisodes de la période de l'enfance du Seigneur? L'Evangile
ne rapporte de lui aucune parole. Son langage, c'est le silence; c'est 1'écoute de voix angéliques qui
lui parlent pendant le sommeil; c'est I'obéissance prompte et généreuse qui lui est demandée; c'est le
travail manuel sous ses formes les plus modestes et les plus rudes, celles qui valurent a Jésus le
qualificatif de « fils du charpentier » (Mt 13, 55). Et rien d'autre: on dirait que sa vie n'est qu'une vie
obscure, celle d'un simple artisan, dépourvu de tout signe de grandeur personnelle.

Cependant cette humble figure, si proche de Jésus et de Marie, si bien insérée dans leur vie, si
profondément rattachée a la généalogie messianique qu'elle représente le rejeton terminal de la



descendance promise a la maison de David (Mt 1, 20), cette figure, si on I'observe avec attention, se
révele riche d'aspects et de significations. L'Eglise dans son culte et les fidéles dans leur dévotion
traduisent ces aspects multiples sous forme de litanies. Et un célébre et moderne sanctuaire érigé en
I'honneur du Saint par l'initiative d'un simple religieux laic, Frére André, de la Congrégation de
Sainte-Croix de Montréal, au Canada, met ces titres en évidence dans une série de chapelles situées
derri¢re le maitre-autel, toutes dédiées a saint Joseph sous les vocables de protecteur de 1'enfance,
protecteur des époux, protecteur de la famille, protecteur des travailleurs, protecteur des vierges,
protecteur des réfugiés, protecteur des mourants.

Si vous observez avec attention cette vie si modeste, vous la découvrirez plus grande, plus
heureuse, plus audacieuse que ne le parait a notre vue hative le profil ténu de sa figure biblique.
L'Evangile définit saint Joseph comme « juste » (Mt 1, 19). On ne saurait louer de plus solides
vertus ni des mérites plus élevés en un homme d'humble condition, qui n'a évidemment pas a
accomplir d'actions éclatantes. Un homme pauvre, honnéte, laborieux, timide peut-Etre, mais qui a
une insondable vie intérieure, d'ou lui viennent des ordres et des encouragements uniques, et,
pareillement, comme il sied aux ames simples et limpides, la logique et la force de grandes
décision, par exemple, celle de mettre sans délai a la disposition des desseins divins sa liberté, sa
légitime vocation humaine, son bonheur conjugal. De la famille il a accepté la condition, la
responsabilité et le poids, mais en renongant a I'amour naturel conjugal qui la constitue et 'alimente,
en échange d'un amour virginal incomparable. Il a ainsi offert en sacrifice toute son existence aux
exigences impondérables de la surprenante venue du Messie, auquel il imposera le nom a jamais
béni de Jésus (Mt 1, 21); il Le reconnaitra comme le fruit de I'Esprit-Saint et, quant aux effets
juridiques et domestiques seulement, comme son fils. S. Joseph est donc un homme engagé. Engagé
— et combien! —: envers Marie, 1'élue entre toutes les femmes de la terre et de I'histoire, son
épouse non au sens physique, mais une €épouse toujours virginale; envers Jésus, son enfant non au
sens naturel, mais en vertu de sa descendance légale. A lui le poids, les responsabilités, les risques,
les soucis de la petite et singuliere Sainte Famille. A lui le service, a lui le travail, a lui le sacrifice,
dans la pénombre du tableau évangélique, ou il nous plait de le contempler et, maintenant que nous
savons tout, de le proclamer heureux, bienheureux.

C'est cela, 'Evangile, dans lequel les valeurs de 'existence humaine assument une tout autre
mesure que celle avec laquelle nous avons coutume de les apprécier: ici, ce qui est petit devient
grand (souvenons-nous des effusions de Jésus, au chapitre XI de saint Matthieu: « Je vous bénis,
Pére, Seigneur du ciel et de la terre, de ce que vous avez caché ces choses aux sages et aux simples
»); ici, ce qui est misérable devient digne de la condition sociale du Fils de Dieu fait fils de
I'homme; ici, ce qui est le résultat ¢lémentaire d'un travail artisanal rudimentaire et pénible sert a
initier a I'ceuvre humaine 1'Auteur du cosmos et du monde (cf. Jn 1, 3; 5, 17) et a fournir d'humble
pain la table de celui qui se définira lui-méme « le pain de vie » (Jn 6, 48); ici ce que 1'on a perdu
par amour du Christ est retrouvé (cf. Mt 10, 39), et celui qui sacrifie pour Lui sa vie en ce monde la
conserve pour la vie éternelle (cf. Jn 12, 25). Saint Joseph est le type évangélique que Jésus, apres
avoir quitté l'atelier de Nazareth pour entreprendre sa mission de prophéte et de maitre, annoncera
comme programme pour la rédemption de I'humanité. Saint Joseph est le modele des humbles que
le christianisme éléve a de grands destins. Saint Joseph est la preuve que pour étre bon et vrai
disciple du Christ, il n'est pas nécessaire d'accomplir de grandes choses; qu'il suffit de vertus
communes, humaines, simples, mais authentiques.

Et ici la méditation porte son regard de I'humble Saint au tableau de notre humaine condition
personnelle, comme il advient d'habitude dans I'exercice de 1'oraison mentale. Elle établit un
rapprochement, une comparaison entre lui et nous: une comparaison dont nous n'avons assurément
pas a nous glorifier, mais ou nous pouvons puiser quelque bonne réflexion. Nous serons portés a
imiter saint Joseph suivant les possibilités de nos conditions respectives; nous serons entrainés a le
suivre dans l'esprit et la pratique concréete des vertus que nous trouvons en lui si vigoureusement
affirmées, de la pauvreté, spécialement, dont on parle tant aujourd'hui. Et nous ne nous laisserons
pas troubler par les difficultés qu'elle présente, dans un monde tourné vers la conquéte de la richesse



économique, comme si elle était la contradiction du progres, comme si elle était paradoxale et
irréelle dans notre société de consommation et de bien-étre. Mais, avec saint Joseph pauvre et
laborieux, occupé comme nous a gagner quelque chose pour vivre, nous penserons que les biens
économiques aussi sont dignes de notre intérét de chrétiens, a condition de n'étre pas considérés
comme fin en soi, mais comme moyens de sustenter la vie orientée vers les biens supérieurs; a
condition de n'étre pas 1'objet d'un égoisme avare, mais le stimulant et la source d'une charité
prévoyante; a condition encore de n'étre pas destinés a nous exonérer d'un travail personnel et a
favoriser une facile et molle jouissance des prétendus plaisirs de la vie, mais d'étre au contraire
honnétement et largement dispensés au profit de tous. La pauvreté laborieuse et digne de ce saint
évangélique nous est encore aujourd'hui un guide excellent pour retrouver dans notre monde
moderne la trace des pas du Christ. Elle est en méme temps une maitresse ¢loquente de bien-étre
décent qui, au sein d'une économie compliquée et vertigineuse, nous garde dans ce droit sentier,
aussi loin de la poursuite ambitieuse de richesses tentatrices que de 1'abus idéologique de la
pauvreté comme force de haine sociale et de subversion systématique.

Saint Joseph est donc pour nous un exemple que nous chercherons a imiter; et, en tant que
protecteur, nous l'invoquerons. C'est ce que 1'Eglise, ces derniers temps, a coutume de faire, pour
une réflexion théologique spontanée sur la coopération de l'action divine et de 1'action humaine dans
la grande économie de la Rédemption. Car, bien que I'action divine se suffise, I'action humaine,
pour impuissante qu'elle soit en elle-méme (cf. Jn 15, 5), n'est jamais dispensée d'une humble mais
conditionnelle et ennoblissantecollaboration. Comme protecteur encore, 1'Eglise l'invoque dans un
profond et tres actuel désir de faire reverdir son existence séculaire par des vertus véritablement
évangéliques, telles qu'elles ont resplendi en saint Joseph. Enfin I'Eglise le veut comme protecteur,
dans la confiance inébranlable que celui a qui le Christ voulut confier sa fragile enfance humaine
voudra continuer du ciel sa mission tutélaire de guide et de défenseur du Corps mystique du méme
Christ, toujours faible, toujours menacé, toujours dramatiquement en danger. Et puis nous
invoquerons saint Joseph pour le monde, sirs que dans ce cceur maintenant comblé d'une sagesse et
d'une puissance incommensurables réside encore et pour toujours une particuliére et précieuse
sympathie pour 'humanité entieére. Ainsi soit-il.



	Formation Permanente – Français 4/2021
	Vivre dans la réalité du quotidien et du mystère
	« Gardiens » de la création, gardiens de l’autre
	HOMÉLIE DU SAINT-PÈRE PAUL VI Mercredi 19 mars 1969


