
https://combonianum.org/ FP Italiano 10/2021

Formazione Permanente – italiano - 10/2021

La secolarizzazione della coscienza e il fenomeno delle
chiese vuote

Le chiese vuote e l’Umanesimo integrale

La secolarizzazione in Europa sembra non conoscere soste. Le diverse correlazioni statistiche
però non spiegano cosa c’è dietro. Nasce dunque spontanea la domanda: l’uomo moderno ha
ancora bisogno di Dio e della religione? Dai dati riportati sembrerebbe di no.

Pier Giorgio Gawronski

La secolarizzazione  in  Europa sembra  non conoscere  soste.  Nei  Paesi  del  Nord  la  pratica
religiosa è da tempo su livelli bassi (Scandinavia, Regno Unito, Olanda: minore del 10 per cento), e
ciononostante continua lentamente a calare (Germania, Francia); non resiste neppure la tradizionale
tendenza femminile alla religiosità.

La  novità  è  che  ora  crolla  anche  il  numero  di  coloro  (non  praticanti)  che  si  definiscono
“cristiani”. Le stesse tendenze, da livelli più alti, si registrano in Irlanda e nei Paesi mediterranei.

In Italia i “praticanti” sono scesi in dieci anni dal 33% al 27%; tra i giovani (18-29 anni) i
praticanti  sono solo il  14%, e  continuano a calare  di  quasi  il  3% l’anno.  E i  dati  ufficiali  sulla
religiosità sono persino sovrastimati.

Nel  cosiddetto  Sud  del  mondo  due  tendenze  demografiche  frenano  la  secolarizzazione.  In
America latina (Messico), Africa (Sud Africa), Asia (Filippine), i dati disponibili non rilevano cali
della religiosità. Succede così che la migrazione da quei Paesi attutisca il processo di secolarizzazione
dei Paesi di destinazione. Inoltre, i migranti che arrivano in Italia (il 52% dei quali non è musulmano,
ma cristiano) praticano più dei nativi; e gli italiani “praticanti” sono più prolifici degli atei. Ma questi
fenomeni non sono sufficienti a invertire il trend: le chiese continuano a svuotarsi.

Nei Paesi nordici si chiudono i luoghi di culto, si accorpano le parrocchie, si sperimentano
nuovi  tipi  di  “comunità  parrocchiali”  nei  luoghi  di  lavoro;  le  Confessioni  protestanti  minori  si
fondono fra loro o confluiscono in quelle maggiori; ciò non cambia le tendenze di lungo termine. Le
Chiese devono dunque interrogarsi più profondamente sulle cause del loro declino.

L’analisi sociologica sembra mostrare che la secolarizzazione colpisce di più: i Paesi protestanti
e ortodossi, che non quelli cattolici; e i Paesi più “avanzati” in base al reddito, mentre incerto è il
ruolo dell’istruzione. Ma le correlazioni statistiche non spiegano cosa c’è dietro.

Nel corso degli anni c’è chi ha posto l’accento soprattutto sulla identità (cattolica), sbiadita e
inquinata dal benessere e dal liberalismo. Semplificando: la tesi era che una linea di fermezza e rigore
dottrinale avrebbe potuto restituire credibilità e appeal alla Chiesa cattolica.

Successivamente l’accento si è spostato e oggi sembra prevalere la visione opposta: se non si
ascoltano “i segni dei tempi”, non si è capiti dalle “nuove generazioni”. Così, oltre ad “attualizzare il
messaggio”,  le  Chiese  cercano  di  “modernizzare  la  comunicazione”.  Come  si  può  pensare  di
intercettare i giovani quando questi comunicano sulle piattaforme digitali, se il messaggio religioso
viaggia in modo tradizionale? Ma gli strumenti digitali non possono creare un interesse se questo non
c’è. Altre questioni sul tappeto sono il “maschilismo” di alcune Chiese, la morale sessuale, il celibato
dei preti,  il  rapporto con il potere economico e politico.  Ma nessuna sembra spiegare davvero la
questione.  E statisticamente non ottengono risultati  soddisfacenti  né le Chiese più “moderne”,  né
quelle più “conservatrici”.

Nasce  dunque  spontanea  la  domanda:  l’uomo  moderno  ha  ancora  bisogno  di  Dio  e  della
religione? Dai dati riportati sembrerebbe di no.

https://combonianum.org/


https://combonianum.org/ FP Italiano 10/2021

L’invito di Gesù è sempre lo stesso: «Chi vuol venire dietro di me prenda la sua croce e mi segua»
(Lc 9, 23). A ben vedere però, i giovani europei sono solo sopraffatti da mille cose — una fra tutte è
l’abuso di audiovisivi —, in famiglie dove figure genitoriali deboli stentano a trasmettere concretamente
i valori che hanno conosciuto e sperimentato: tra questi, l’esperienza religiosa. Spesso sono abbandonati
alla noia, alla pigrizia, alle scorciatoie e al vuoto. Ma gli operatori giovanili riportano che i giovani
hanno fame di infinito, di bellezza, e di Dio; si interrogano su chi sono, da dove vengono, dove vanno,
che senso hanno l’impegno, il dolore, l’amore, chi li ama, e chi no. Quando emergono queste domande
latenti,  diventano più interessati  alle relazioni con gli adulti,  con il diverso, con il Mistero. Difatti,
grande successo hanno i raduni internazionali delle Giornate mondiali della gioventù; e nelle Chiese
sono ancora vitali molti gruppi giovanili, laddove si intrecciano relazioni concrete.

Quali dunque i possibili rimedi contro la secolarizzazione? La “fotografia” della prima Chiesa
di Gerusalemme che emerge dalla lettura degli Atti degli Apostoli,  può essere d’aiuto (2, 42-47).
Schematizzando, la prima comunità cristiana perseverava in 4 cose: la trasmissione del messaggio di
Cristo; l’unione fraterna, stare, mangiare insieme; condividere i beni materiali «secondo il bisogno di
ciascuno»; l’Eucaristia, frequentare insieme il tempio.

La pratica religiosa delle Chiese moderne è incentrata sulla liturgia domenicale, che privilegia
fortemente il primo punto. Ma già quando si passa al secondo si nota una profonda divaricazione:
nella pratica religiosa moderna manca la relazione umana. I membri della prima Chiesa cristiana
socializzavano, erano amici, o stavano dentro a un meccanismo che favoriva l’amicizia a priori. Si
può immaginare uno che dice all’altro:  “mio figlio è malato,  sono preoccupato”,  il  confronto fra
persone diverse per età, classe sociale, cultura e provenienza, «come in una famiglia accogliente in cui
ciascuno può essere sé stesso, con i suoi dubbi e le sue domande, senza timore di essere giudicato»
(Frère Alois, Taizé). Infatti all’epoca le confessioni — o lo status di penitente — erano pubbliche.

Riflettiamo un momento  sul  concetto  di  “amicizia  a  priori”.  Per  fare  degli  amici  non basta
assemblare gente come in un villaggio turistico: si diventa “amici” quando si condivide un’esperienza
umana realmente — non solo potenzialmente — importante. Sia i cristiani del I secolo che quelli del
XXI  hanno  in  comune  (“condividono”  passivamente)  la  fede  in  Cristo.  Ma  i  primi  cristiani
condividevano (attivamente) oltre alla dottrina anche l’esperienza quotidiana dell’incarnazione nella
loro vita, della Salvezza che viene dallo Spirito. E questa era un’esperienza umana mai scontata: la città
terrena «non è una società di genti installate in dimore definitive, ma di genti in cammino» (Maritain).
La vita cristiana e la fede nel primo secolo, era anch’essa non lineare: fatta di dubbi, contraddizioni,
timori, incertezze, fallimenti, oltreché di gioia e, speranza. La complessità di ogni cammino di fede
individuale era condivisa, grazie a una disponibilità reciproca “a priori”. Perciò anche un forestiero
appena arrivato  poteva  essere  immediatamente  inserito  in  questo  processo di  condivisione,  da cui
nascevano: il consiglio (la “correzione fraterna”), l’incoraggiamento, e la testimonianza reciproca sulla
presenza dello Spirito Santo: nutrimenti essenziali di ogni cammino di fede.

Nelle  odierne  messe  domenicali  invece  partecipano  per  la  maggior  parte  sconosciuti  che
resteranno sempre tali.  All’uscita  dalla  messa salutiamo talvolta  i  nostri  conoscenti  ed amici  che
abitano nel quartiere, è vero; ma lo facciamo spesso con un filo di imbarazzo, quasi scusandoci di
confessare la fede, e ci affrettiamo a parlare d’altro: «Come stanno i figli, come va il lavoro, quando
partite  per  le  vacanze...».  Questo  perché  tali  amicizie,  nate  fuori  dalla  chiesa,  anche  quando
coinvolgono i credenti, non si basano sulla fede comune, ma su altre situazioni comuni a credenti e
non credenti: l’amore per le passeggiate in montagna, un interesse professionale ecc. Le condivisioni
fondative dell’amicizia si realizzano oggi per la maggior parte in occasioni sociali dove — per un
giusto rispetto del pluralismo ideologico — non è politically correct  parlare della presenza viva di
Gesù nella propria vita.

Anche la condivisione dei beni (terzo punto) oggigiorno appare improponibile, salvo che in
forme tiepide e minimaliste. Innanzitutto per mancanza di informazioni: come determinare “il bisogno
di ciascuno”, se non si conoscono gli altri? La risposta al “bisogno” sfugge alle regole semplici: come
“l’uguaglianza” dei redditi, delle ricchezze, o dei consumi. Forse che un uomo privo di gambe non ha
bisogno di supplementi di reddito — per pagarsi delle protesi o un taxi — per potersi recare al lavoro

https://combonianum.org/


https://combonianum.org/ FP Italiano 10/2021

come tutti gli altri (A. Sen)? In secondo luogo, le relazioni umane e spirituali fra i primi cristiani
rendevano più naturale la risposta al bisogno anche materiale dell’altro: la condivisione non era un
obbligo ma un atto d’amore. E come dice san Paolo, puoi fare qualsiasi cosa, ma se non lo fai per
amore non vale niente (e spesso fai bene a non farla). Al contrario, la carità oggi è diventata anch’essa
una transazione anonima poco attraente.

Quanto al quarto punto, del “pregare insieme”, si ha spesso la sensazione che i fedeli domenicali
preghino da soli; che pur partecipando insieme alla Messa, pur recitando le stesse preghiere nello stesso
momento,  si  sentano fondamentalmente  soli.  Anche l’Eucaristia,  pur  chiamandosi  “comunione”,  è
purtroppo spesso vissuta come un accesso individuale alla grazia, con la presenza più o meno casuale di
altri che, simultaneamente ma per conto proprio, ricevono il medesimo sacramento.

I giovani, assetati di autentica comunione, sono sempre meno interessati a questo modo di stare
insieme. E la secolarizzazione è la spia di una grave sofferenza anche dei fedeli che perseverano nella
fede. Com’è possibile che la religione dell’Umanesimo integrale abbia disumanizzato le sue pratiche?
Senza relazioni umane profonde, la comunità religiosa non è tale, e perde di senso. I cristiani hanno
bisogno di condividere la fede e la preghiera: altrimenti la fede si inaridisce. Certo, la condivisione
può avvenire e in parte avviene ancora in famiglia. Ma nell’Europa contemporanea anche le famiglie
hanno smesso da tempo di essere un luogo privilegiato dove condividere la quotidianità della fede: le
coppie sono spesso miste; e comunque una condivisione “a due” sarebbe limitata.

Perché allora la religiosità organizzata intorno alla funzione domenicale è stata vitale fino a 50 anni
fa? Forse, il mondo era fatto di tanti “piccoli villaggi”, nei quali le comunità locali già erano costituite
prima di entrare in chiesa,  dove “si sapeva tutto di tutti”.  A Roma, per esempio,  in quartieri  come
Trastevere e Garbatella, molte case avevano all’ingresso due scalini; e ancora negli anni Cinquanta, fra il
tardo pomeriggio e l’inizio della sera, gli abitanti uscivano per sedersi a conversare; la strada era un luogo
pubblico.  L’assenza di opportunità favoriva la socializzazione.  La funzione religiosa domenicale  era
perciò il culmine di una vita in comune; e l’assemblea dei fedeli a buon diritto poteva dirsi “comunità”.

La  rottura  delle  relazioni  sociali  locali  determinata  dall’interconnessione  globale,  dalla
pervasività del mercato (e delle automobili), dall’elevata produttività del fattore umano, in Occidente
può aver snaturato la liturgia domenicale, trasformandola suo malgrado in un rito anonimo di fedeli
anonimi. In un mondo che cambia, la staticità della pratica religiosa ne determina la crisi.

Stando così le cose, la migliore risposta alla secolarizzazione non è né inseguire né respingere la
modernità, bensì di reagire all’individualismo, all’atomizzazione, all’evanescenza delle relazioni nelle
Chiese. La vita non può essere tenuta al margine della Chiesa, solo commentata, giudicata, o perdonata dal
clero. I cristiani hanno bisogno di esplorare, riflettere, e parlare fra loro del loro essere cristiani.

di Pier Giorgio Gawronski
22/02/2021
https://www.osservatoreromano.va/

Una Chiesa che esce dalle chiese

L’indifferenza al problema di Dio e l’abbandono sempre più massiccio della pratica religiosa
riguardano una “ferita” dell’immaginazione: la secolarizzazione restringe il nostro desiderio,
rimpicciolisce il nostro io e i nostri desideri, condizionando il nostro modo di immaginare la vita.

Francesco Cosentino
Qualche giorno fa, l’economista e giornalista Pier Giorgio Gawronski ha offerto dalle colonne

di  questo  quotidiano  un'interessante  riflessione  sulla  secolarizzazione  europea  e  sui  suoi  effetti
dall’impatto a dir poco traumatico per il cristianesimo e per le Chiese.

Ci troviamo dinanzi a un termine — secolarizzazione — che nel tempo è andato evolvendosi e
che,  come afferma il  filosofo Marramao,  ha conosciuto una continua metamorfosi  di  significato,
includendo oggi  una certa  molteplicità  di  aspetti.  Ciò premesso,  l’analisi  di  Gawronski  tocca  un

https://combonianum.org/


https://combonianum.org/ FP Italiano 10/2021

aspetto  importante:  non  si  tratta  di  un  fenomeno  “esterno”  al  cristianesimo,  che  riguarda  cioè
semplicemente la sua relazione con il mondo e con la modernità, ma di qualcosa che interessa il modo
di essere del cristianesimo e il suo tradursi nella pratica ecclesiale. Occorre chiedersi, sulla scorta di
quanto affermava Italo Mancini, “con quale cristianesimo” possiamo affrontare l’inarrestabile ondata
della secolarizzazione europea. Gawronski riprende l’immagine della prima comunità cristiana, il cui
punto d’aggancio principale della pratica religiosa era la relazione di amicizia e fraternità tra i suoi
membri.

L’analisi  contribuisce  a  spostare  l’asse  della  riflessione  sulla  secolarizzazione  dall’aspetto
puramente  sociologico  a  quello  che  riguarda  la  vita  affettiva  e  interiore  delle  persone.  La
secolarizzazione, infatti, non ha a che fare soltanto con un dato empirico, con i numeri e la rilevanza
sociale e politica della religioni e delle sue istituzioni,  bensì con i significati  più profondi che ci
portiamo dentro, i simboli  interiori  della nostra vita,  i  valori  che coltiviamo. Parafrasando il mai
dimenticato  prof.  Gallagher:  il  combattimento  si  è  spostato  oggi  più  in  profondità,  dall’esterno
all’interno, dalle idee alle disposizioni interiori, dai cambiamenti visibili delle istituzioni sociali ai
movimenti  più  profondi  della  sensibilità  spirituale.  Gallagher  leggeva  così  l’apporto  offerto  da
Charles Taylor sul tema, affermando che l’indifferenza al problema di Dio e l’abbandono sempre più
massiccio  della  pratica  religiosa  riguardano  una  “ferita”  dell’immaginazione:  la  secolarizzazione
restringe il nostro desiderio, rimpicciolisce il nostro io e i nostri desideri, condizionando il nostro
modo di immaginare la vita.

Neanche la società  in cui operarono gli  Apostoli  era cristiana,  eppure quella  fu la stagione
migliore dell’evangelizzazione. Ciò su cui soffermarci, piuttosto, riguarda le condizioni di possibilità
del credere, cioè quella disposizione interiore di partenza con cui ci mettiamo dinanzi alla proposta
della fede. Per dirla con una parabola evangelica: il terreno in cui il seme del Vangelo viene seminato,
che può essere, prima ancora della semina, “disponibile” oppure sassoso e spinoso. Questo terreno
subisce oggi quella che il teologo tedesco Metz ha definito la secolarizzazione della coscienza, cioè la
superficialità delle visioni della vita, la compulsività del consumismo, la perenne insoddisfazione per
una vita frammentata,  l’impetuosa accelerazione dei nostri ritmi di vita, il  criterio della merce di
scambio che ha ormai svuotato l’uomo di sogni, desideri e speranze.

C’è bisogno allora di un’esperienza e una pratica cristiana che — come afferma Gawronski —
spezzi questo circolo e generi una nuova qualità delle relazioni amicali e fraterne, ma ciò non può
realizzarsi “dentro” la forma, il modello e lo stile attuale di Chiesa, di parrocchia e di pastorale. Per
citare uno degli ultimi libri di Armando Matteo: non si può pensare che le cose cambino senza però
cambiare nulla né delle nostre parrocchie e né della nostra pastorale.

Per creare quel senso di appartenenza e di comunità, che quasi fa sorgere l’esperienza cristiana
da quella “precedente” delle relazioni umane, non ci si può limitare a radunarsi in Chiesa. Prima,
questo gesto era l’espressione domenicale o festiva di qualcosa che già si viveva nelle case e nei
quartieri, come ben afferma Gawronski; oggi, le persone che arrivano spesso non si conoscono tra di
loro, hanno un legame debole o sfilacciato, sono per lo più turisti solitari.

È in questo contesto che, personalmente, penso a come bisognerebbe interrogarsi di più sulla
profezia di Papa Francesco. Una “Chiesa in uscita” è infatti una Chiesa che esce per “fare Chiesa” nei
luoghi della vita. È una Chiesa che non pretende più di organizzare le forme dell’annuncio e della
pastorale semplicemente creando occasioni — da tenersi tutte nell’edificio ecclesiale — in cui invita
gli altri, ma si sposta cercando di creare “reti di relazioni” tra le persone. È una Chiesa, cioè, che cerca
di generare esperienze di amicizia, di preghiera comune e di condivisione dei beni, uscendo da se
stessa e “decentrandosi”, cioè cercando di riattivare quei “piccoli villaggi” di relazione umana che
oggi si vanno perdendo.

In  questo  senso,  la  stessa  pandemia  ha  aperto  nuove possibilità  per  ripensare  l’annuncio  del
Vangelo: è possibile avviare in modo più sistematico e organizzato la preghiera e la liturgia nelle famiglie?
È possibile articolare la catechesi dei ragazzi uscendo definitivamente dal classico metodo scolastico che li
rinchiude in aule parrocchiali simili a quelle scolastiche, e proporre percorsi in cui anche i genitori si
rendono protagonisti attivi, qualche volta nelle stesse case o in concrete esperienze vissute nel quartiere? È

https://combonianum.org/


https://combonianum.org/ FP Italiano 10/2021

possibile iniziare le persone a una formazione biblica e spirituale che li renda capaci di vivere l’esperienza
con Dio non soltanto nella moltiplicazione delle Messe o di atti devozionali, bensì nella Liturgia delle Ore,
nell’ascolto della Parola e lectio divina? E cosa si può fare per vivere esperienze di cristianesimo — con la
preghiera come con le opere di carità — nelle case, nei condomini, nei quartieri? Si può pensare a piccoli
gruppi di cristiani — anche e finalmente senza il prete — che portano avanti un cammino di condivisione
della Parola di Dio e dei travagli quotidiani della vita?

Non si tratta di idee nuove, ma di trovare il modo per avviare proposte che vadano oltre le
occasioni generiche e spesso anonime della parrocchia di città; proposte creative che, con linguaggio
fresco,  favoriscono  la  relazione  e  l’amicizia  tra  piccoli  gruppi  di  persone,  le  quali  pian  piano
condividono una chiacchierata, qualche domanda, qualche comune fatica, un pranzo o una cena. Non
c’è bisogno di massimi sistemi: il Vangelo spesso ci racconta questa dimensione domestica in cui
Gesù, tra i profumi della cucina, incontra le persone, le ascolta, le tocca nel profondo, le guarisce.

C’è bisogno di una Chiesa che esce dalle chiese. Di un’esperienza cristiana strutturata su più
livelli, che pur non mancando di offrire alcuni servizi essenziali della trasmissione della fede, riesce a
intercettare i luoghi e i ritmi della vita quotidiana. La celebrazione quotidiana o “l’andare in chiesa”
dovrebbe essere il punto di arrivo e di sintesi di un’esperienza vissuta prima e altrove.

Un Sinodo della  Chiesa  italiana,  lungi  dal  trasformarsi  in  un “evento”  ecclesiale  esteriore,
potrebbe avviare una discussione franca e serena su come avviare un tale ripensamento pastorale.

di Francesco Cosentino
20 marzo 2021
https://www.osservatoreromano.va/

Le chiese vuote e l’alibi della secolarizzazione

Il  problema della Chiesa odierna è che difetta troppo spesso di pastori,  di persone che
amano Cristo e condividono la vita di coloro che sono loro affidati. La secolarizzazione
rappresenta, da questo punto di vista, l’alibi che nasconde il vuoto di fede e di tenerezza.

Massimo Borghesi

Il dibattito suscitato da Giorgio Gawrosnski su «L’Osservatore Romano», con il suo articolo del
22  febbraio Le  chiese  vuote  e  l’Umanesimo  integrale,  costituisce  una  delle  poche  discussioni
interessanti che agitano, attualmente, il pensiero cattolico. Ripreso da altri interventi (G. De Rita, Le
sfide della Chiesa di fronte all’era dello Spirito, 13-03; L. Brunelli, Le chiese vuote e la fantasia di
Dio, 10-04; A. Piva, Vuote le piazze, vuote le chiese, 24-04; M. Matzuzzi, Cristiani senza Cristo, «Il
Foglio», 01-05), esso pone il problema evocato dal titolo: perché le chiese sono vuote e tendono a
diventare sempre più vuote? «In Italia — scrive Gawronski — i “praticanti” sono scesi in dieci anni
dal 33% al 27%; tra i giovani (18-29 anni) i praticanti sono solo il 14%, e continuano a calare di quasi
il 3% l’anno». Da cosa dipende questa disaffezione che colpisce l’Europa e il mondo economicamente
sviluppato, molto meno l’Africa, l’America Latina, le Filippine?

Le motivazioni consuete le conosciamo: la secolarizzazione, il consumismo, il relativismo etico,
ecc. A queste i tradizionalisti e i settori conservatori della Chiesa aggiungono le critiche al concilio
Vaticano II  e  al  suo rappresentante  attuale,  Papa Francesco il  cui  peccato  risiederebbe nell’aver
allontanato  la  dottrina  dalla  retta  tradizione.  Sul  versante  opposto  i  progressisti  addebitano
l’allontanamento dei fedeli alla Chiesa “immobile”, ferma al celibato dei preti, alla morale sessuale
chiusa,  al  maschilismo  ecclesiastico.  Si  tratta  di  argomenti  che,  a  destra  come  a  sinistra,  non
convincono.  Più  giustificazioni  che  spiegazioni.  Come  scrive  Gawronski:  «Statisticamente  non
ottengono risultati  soddisfacenti  né le Chiese più “moderne”,  né quelle  più “conservatrici”».  Ciò
significa che la crisi presente della fede in Occidente non può certo essere imputata al concilio, né si
può pensare che la sua risoluzione stia in un Vaticano III. 

https://combonianum.org/


https://combonianum.org/ FP Italiano 10/2021

Come bene scrive Lucio Brunelli: «La crisi delle “chiese vuote” viene da lontano, inizia quando
le chiese erano piene. … Era, quella degli anni ‘50, una chiesa militante, tosta nella dottrina, influente
sulla vita politica.  Eppure, salvo ancora un rispetto esteriore di forme e convenzioni sociali,  non
catturava più il cuore e le menti di larga parte delle giovani generazioni. La pratica religiosa ancora
teneva, ma era una tenuta simile a quella di un’impalcatura priva di agganci solidi sul terreno. Basta
uno scossone e viene giù. Il vento del ’68 portò via d’un botto alla Chiesa una generazione di figli
inquieti. L’avvento di un nuovo potere consumista “che se la ride del Vangelo” — come profetizzava
Pasolini negli anni ‘70 — sembrò far svanire come neve al sole, in poco più di un decennio, tutto un
tessuto popolare cristiano, legato a un’Italia rurale, che c’era voluto secoli per formare». Matzuzzi
riporta, in proposito, le parole del cardinale Wimeijk, arcivescovo di Utrecht: «Avevamo un surplus di
sacerdoti,  ordini  religiosi  congregazioni.  Molti  missionari  nel  mondo  provenivano  dalla  piccola
Olanda. Ma presto si è capito che le fondamenta di quella orgogliosa colonna cattolica erano molto
meno solide di quanto sembrasse».

Ciò significa che il cristianesimo “tradizionale” degli anni ‘50 presentava gravi carenze. Non si
spiega diversamente la velocità della sua liquidazione di fronte alla sfida della modernizzazione che in
Europa si  ha  soprattutto  a  partire  dagli  anni  ‘60.  Quel  cristianesimo  si  fondava su  due  pilastri:
l’accettazione passiva del dogma e una dottrina morale limitata, per lo più, alla questione sessuale.
Quando l’american style of life irrompe, con la sua visione liberal della vita, il mondo cattolico è
decisamente impreparato. Abituato, dalla Controriforma in avanti, a concepirsi in una posizione di
difesa, largamente incapace di sviluppare un confronto critico con il moderno, esso si trova spiazzato
dal modernismo americano al cui confronto la Chiesa cattolica appare improvvisamente antiquata, un
residuo di  tempi  passati.  La  dolce  vita  di  Fellini  è  del  1960 e  rappresenta  bene  il  momento  di
passaggio, lo stacco generazionale tra le due Italie, quella del passato e quella del futuro. Qual era il
limite della Chiesa e del cristianesimo di allora? Innanzitutto quello della sua cultura, la Neoscolastica
dominante nei seminari e nelle Facoltà pontificie, un pensiero segnato da un radicale atteggiamento
antimoderno,  ostile  al  quadro  delle  libertà,  accompagnato  da  una  teologia  dogmatica  priva  di
un’antropologia teologica.  Era il tempo in cui la teologia guardava con sospetto alle categorie di
“esperienza” e di “senso religioso”.

Travolte  dalla  polemica  antimodernista,  a  causa  della  loro  formulazione  inadeguata,  esse
lasciavano un vuoto, quello di una visione dell’uomo aperta al soprannaturale. La Neoscolastica, il
neotomismo novecentesco, concepiva l’umano, al pari dell’illuminismo, come un blocco autonomo,
chiuso, a cui la grazia si aggiungeva come un meteorite. La conseguenza era il timore di fronte al
mondo  secolarizzato,  avvertito  come antropologicamente  estraneo e  nemico.  Il  ponte  dal  dogma
all’umanesimo “ateo” sembrava impossibile. Il risultato era che la psicologia “cristiana” teneva finché
le porte della  Chiesa rimanevano chiuse.  Ogni uscita  veniva pagata,  con crisi  interne,  cedimenti,
fughe. La grande crisi che segue gli anni del post-concilio non dipende da crolli improvvisi quanto dai
limiti della cultura cattolica. Il progressismo post-conciliare è l’esatto rovescio del tradizionalismo
precedente, ne è il calco rovesciato e può trovare spiegazione solo a partire dai limiti della cultura
Neoscolastica.

Di fronte all’esodo di centinaia di migliaia di cristiani, che trovarono nel marxismo il loro punto
dì approdo, la risposta più significativa, da parte della Chiesa, non venne dai settori tradizionalisti,
dagli oppositori al concilio, ma dai nuovi movimenti ecclesiali i quali dimostrarono allora, in un clima
fortemente ostile, di non sposare la reazione conservatrice ma di intercettare le speranze e le attese dei
giovani più lontani, di quelli che non provenivano dalle famiglie cattoliche o dalle parrocchie. Questo
incontro fu possibile non solo grazie alle personalità carismatiche dei fondatori ma perché la proposta
cristiana rivolta ai giovani ricordava, come afferma Gawronski nel suo articolo, la dinamica della
Chiesa dei primi secoli: quella della testimonianza personale e comunitaria, della partecipazione ad
un’esperienza di umanità rinnovata capace di investire la realtà e la storia. «Come accadeva nei primi
secoli» scrive Brunelli. 

Di fatto i movimenti ecclesiali hanno rappresentato, almeno fino agli ‘90. una grande speranza,
un segno di vitalità e di giovinezza per un cristianesimo alla deriva, respinto dal messianismo politico
e  settario  del  ‘68  pensiero.  Poi  il  vento  della  restaurazione,  seguente  all’89  e  alla  caduta  del

https://combonianum.org/


https://combonianum.org/ FP Italiano 10/2021

comunismo, ha di nuovo riannodato il gomitolo. La Chiesa nel suo insieme è tornata a blindarsi,
impaurita di fronte ad una secolarizzazione sempre più arrogante, a chiudere nuovamente le porte.
Evangelizzazione e promozione umana, i due poli della Evangelii nuntiandi di Paolo VI, si sono perse
per strada. Al posto della evangelizzazione troviamo le “battaglie” etiche incentrate sulla lotta contro
aborto,  eutanasia,  matrimonio  gay,  mentre  al  posto  della  promozione  umana  troviamo  una
acquiescenza totale verso il modello capitalista e un oblio profondo della dottrina sociale della Chiesa.

Conformismo e manicheismo, questi i due poli del cattolicesimo odierno. Di fronte a questa
prospettiva non sorprende il progressivo svuotarsi delle chiese e la distanza che separa i giovani dalla
fede. Perché mai un giovane di oggi dovrebbe essere attratto da una posizione che si qualifica solo per
un campo ristretto di battaglie etico-culturali? Un giovane che, lo ricordiamo, è distante anni luce dal
militante impegnato degli anni ‘70.

Ciò che difetta al cattolicesimo odierno, anche e soprattutto a quello impegnato, è la categoria di
“incontro”. Una categoria che attraversa e supera la distinzione tra destra e sinistra e che consente di
andare direttamente  al  cuore dell’umano.  Come può oggi la Chiesa raggiungere questo “cuore”?
Questa è la domanda che occorre porsi di fronte allo spettacolo delle chiese occupate dai soli anziani.
Rispondendo ad essa Papa Francesco ha affermato, il 13 settembre 2018: «La teologia, infatti, non
può  essere  astratta  —  se  fosse  astratta,  sarebbe  ideologia—,  perché  nasce  da  una  conoscenza
esistenziale, nasce dall’incontro col Verbo fatto carne! La teologia è chiamata allora a comunicare la
concretezza del Dio amore. E tenerezza è un buon “esistenziale concreto”, per tradurre ai nostri tempi
l’affetto  che il  Signore nutre per noi. Oggi,  infatti,  ci  si  concentra meno,  rispetto al  passato,  sul
concetto o sulla prassi e più sul “sentire”. Può non piacere, ma è un dato di fatto: si parte da quello che
si sente. La teologia non può certamente ridursi a sentimento, ma non può nemmeno ignorare che in
molte parti del mondo l’approccio alle questioni vitali non inizia più dalle domande ultime o dalle
esigenze sociali, ma da ciò che la persona avverte emotivamente».

Il Papa fa qui un’affermazione di grande rilievo: «L’approccio alle questioni vitali non inizia
più dalle domande ultime o dalle esigenze sociali, ma da ciò che la persona avverte emotivamente».
Come a dire che la linea d’onda lungo la quale il cristianesimo può incontrare il mondo non è più
quella filosofica degli anni ’50, segnati dall’esistenzialismo e dalle domande sul senso della vita, né
quella politica degli anni ’70, segnati dall’impegno militante e ideologico del marxismo, ma trova la
sua possibilità in una sensibilità nuova che caratterizza l’ora presente.

Questo è un giudizio storico che motiva l’insistenza con cui Francesco parla della tenerezza di
Dio. L’uomo di oggi è, nella sua fragilità, particolarmente ricettivo alla dimensione affettiva. Nel
“mondo  senza  legami”,  nella  società  liquida,  il  tema  del  senso  della  vita  non  rappresenta  la
conclusione di un ragionamento logico quanto l’esito della scoperta di sentirsi amati, voluti bene. A
questa responsabilità “affettiva” sono oggi chiamati in primis i presbiteri e i religiosi, uomini e donne.
Le chiese sono vuote quando i pastori invece di essere tali sono burocrati, funzionari, impiegati. Il
problema della Chiesa odierna è che difetta troppo spesso di pastori, di persone che amano Cristo e
condividono la vita di coloro che sono loro affidati. La secolarizzazione rappresenta, da questo punto
di vista, l’alibi che nasconde il vuoto di fede e di tenerezza, la distanza tra le parole, spesso altisonanti
e melliflue delle omelie, e la prossimità reale capace di saluti e di gesti. Là dove il pastore è un uomo
di Dio che si fa tutto a tutti lì le chiese tornano, miracolosamente piene. L’uomo odierno, il giovane di
oggi, non ha perso il senso dell’amore divino.

di Massimo Borghesi
15 maggio 2021
https://www.osservatoreromano.va/

https://combonianum.org/

	Formazione Permanente – italiano - 10/2021
	La secolarizzazione della coscienza e il fenomeno delle chiese vuote
	Le chiese vuote e l’Umanesimo integrale
	La secolarizzazione in Europa sembra non conoscere soste. Le diverse correlazioni statistiche però non spiegano cosa c’è dietro. Nasce dunque spontanea la domanda: l’uomo moderno ha ancora bisogno di Dio e della religione? Dai dati riportati sembrerebbe di no.
	Pier Giorgio Gawronski

	Una Chiesa che esce dalle chiese
	L’indifferenza al problema di Dio e l’abbandono sempre più massiccio della pratica religiosa riguardano una “ferita” dell’immaginazione: la secolarizzazione restringe il nostro desiderio, rimpicciolisce il nostro io e i nostri desideri, condizionando il nostro modo di immaginare la vita.
	Francesco Cosentino

	Le chiese vuote e l’alibi della secolarizzazione
	Il problema della Chiesa odierna è che difetta troppo spesso di pastori, di persone che amano Cristo e condividono la vita di coloro che sono loro affidati. La secolarizzazione rappresenta, da questo punto di vista, l’alibi che nasconde il vuoto di fede e di tenerezza.
	Massimo Borghesi


