https://combonianum.orq/ FP Italiano 10/2021

Formazione Permanente - italiano - 10/2021

La secolarizzazione della coscienza e il fenomeno delle
chiese vuote

Le chiese vuote e 'Umanesimo integrale

La secolarizzazione in Europa sembra non conoscere soste. Le diverse correlazioni statistiche
pero non spiegano cosa c’é dietro. Nasce dunque spontanea la domanda: 'uomo moderno ha
ancora bisogno di Dio e della religione? Dai dati riportati sembrerebbe di no.

Pier Giorgio Gawronski

La secolarizzazione in Europa sembra non conoscere soste. Nei Paesi del Nord la pratica
religiosa ¢ da tempo su livelli bassi (Scandinavia, Regno Unito, Olanda: minore del 10 per cento), e
ciononostante continua lentamente a calare (Germania, Francia); non resiste neppure la tradizionale
tendenza femminile alla religiosita.

La novita ¢ che ora crolla anche il numero di coloro (non praticanti) che si definiscono
“cristiani”. Le stesse tendenze, da livelli piu alti, si registrano in Irlanda e nei Paesi mediterranei.

In Italia i “praticanti” sono scesi in dieci anni dal 33% al 27%; tra i giovani (18-29 anni) i
praticanti sono solo il 14%, e continuano a calare di quasi il 3% I’anno. E 1 dati ufficiali sulla
religiosita sono persino sovrastimati.

Nel cosiddetto Sud del mondo due tendenze demografiche frenano la secolarizzazione. In
America latina (Messico), Africa (Sud Africa), Asia (Filippine), 1 dati disponibili non rilevano cali
della religiosita. Succede cosi che la migrazione da quei Paesi attutisca il processo di secolarizzazione
dei Paesi di destinazione. Inoltre, 1 migranti che arrivano in Italia (il 52% dei quali non ¢ musulmano,
ma cristiano) praticano piu dei nativi; e gli italiani “praticanti” sono piu prolifici degli atei. Ma questi
fenomeni non sono sufficienti a invertire il trend: le chiese continuano a svuotarsi.

Nei Paesi nordici si chiudono 1 luoghi di culto, si accorpano le parrocchie, si sperimentano
nuovi tipi di “comunitd parrocchiali” nei luoghi di lavoro; le Confessioni protestanti minori si
fondono fra loro o confluiscono in quelle maggiori; cid non cambia le tendenze di lungo termine. Le
Chiese devono dunque interrogarsi piu profondamente sulle cause del loro declino.

L’analisi sociologica sembra mostrare che la secolarizzazione colpisce di piu: 1 Paesi protestanti
e ortodossi, che non quelli cattolici; e 1 Paesi piu “avanzati” in base al reddito, mentre incerto ¢ il
ruolo dell’istruzione. Ma le correlazioni statistiche non spiegano cosa c’¢ dietro.

Nel corso degli anni c’¢ chi ha posto 1’accento soprattutto sulla identita (cattolica), sbiadita e
inquinata dal benessere e dal liberalismo. Semplificando: la tesi era che una linea di fermezza e rigore
dottrinale avrebbe potuto restituire credibilita e appeal alla Chiesa cattolica.

Successivamente I’accento si € spostato e oggi sembra prevalere la visione opposta: se non si
ascoltano “i segni dei tempi”, non si ¢ capiti dalle “nuove generazioni”. Cosi, oltre ad “attualizzare il
messaggio”, le Chiese cercano di “modernizzare la comunicazione”. Come si pud pensare di
Intercettare 1 giovani quando questi comunicano sulle piattaforme digitali, se il messaggio religioso
viaggia in modo tradizionale? Ma gli strumenti digitali non possono creare un interesse se questo non
c’e. Altre questioni sul tappeto sono il “maschilismo” di alcune Chiese, la morale sessuale, il celibato
dei preti, il rapporto con il potere economico e politico. Ma nessuna sembra spiegare davvero la
questione. E statisticamente non ottengono risultati soddisfacenti né¢ le Chiese piu “moderne”, né
quelle piu “conservatrici”.

Nasce dunque spontanea la domanda: I’'uomo moderno ha ancora bisogno di Dio e della
religione? Dai dati riportati sembrerebbe di no.


https://combonianum.org/

https://combonianum.orq/ FP Italiano 10/2021

L’invito di Gesu € sempre lo stesso: «Chi vuol venire dietro di me prenda la sua croce e mi segua»
(Lc 9, 23). A ben vedere pero, 1 giovani europei sono solo sopraffatti da mille cose — una fra tutte ¢
’abuso di audiovisivi —, in famiglie dove figure genitoriali deboli stentano a trasmettere concretamente
1 valori che hanno conosciuto e sperimentato: tra questi, 1’esperienza religiosa. Spesso sono abbandonati
alla noia, alla pigrizia, alle scorciatoie e al vuoto. Ma gli operatori giovanili riportano che i giovani
hanno fame di infinito, di bellezza, e di Dio; si interrogano su chi sono, da dove vengono, dove vanno,
che senso hanno I’'impegno, il dolore, I’amore, chi li ama, e chi no. Quando emergono queste domande
latenti, diventano piu interessati alle relazioni con gli adulti, con il diverso, con il Mistero. Difatti,
grande successo hanno i raduni internazionali delle Giornate mondiali della gioventu; e nelle Chiese
sono ancora vitali molti gruppi giovanili, laddove si intrecciano relazioni concrete.

Quali dunque 1 possibili rimedi contro la secolarizzazione? La “fotografia” della prima Chiesa
di Gerusalemme che emerge dalla lettura degli Atti degli Apostoli, pud essere d’aiuto (2, 42-47).
Schematizzando, la prima comunita cristiana perseverava in 4 cose: la trasmissione del messaggio di
Cristo; ’'unione fraterna, stare, mangiare insieme; condividere i beni materiali «secondo il bisogno di
ciascunoy; I’Eucaristia, frequentare insieme il tempio.

La pratica religiosa delle Chiese moderne ¢ incentrata sulla liturgia domenicale, che privilegia
fortemente il primo punto. Ma gia quando si passa al secondo si nota una profonda divaricazione:
nella pratica religiosa moderna manca la relazione umana. I membri della prima Chiesa cristiana
socializzavano, erano amici, o stavano dentro a un meccanismo che favoriva ’amicizia a priori. Si
pud immaginare uno che dice all’altro: “mio figlio ¢ malato, sono preoccupato”, il confronto fra
persone diverse per eta, classe sociale, cultura e provenienza, «come in una famiglia accogliente in cui
ciascuno puo essere s¢€ stesso, con 1 suoi dubbi e le sue domande, senza timore di essere giudicato»
(Frére Alois, Taizé). Infatti all’epoca le confessioni — o lo status di penitente — erano pubbliche.

Riflettiamo un momento sul concetto di “amicizia a priori”. Per fare degli amici non basta
assemblare gente come in un villaggio turistico: si diventa “amici” quando si condivide un’esperienza
umana realmente — non solo potenzialmente — importante. Sia i cristiani del I secolo che quelli del
XXI hanno in comune (“condividono” passivamente) la fede in Cristo. Ma 1 primi cristiani
condividevano (attivamente) oltre alla dottrina anche 1’esperienza quotidiana dell’incarnazione nella
loro vita, della Salvezza che viene dallo Spirito. E questa era un’esperienza umana mai scontata: la citta
terrena «non ¢ una societa di genti installate in dimore definitive, ma di genti in cammino» (Maritain).
La vita cristiana e la fede nel primo secolo, era anch’essa non lineare: fatta di dubbi, contraddizioni,
timori, incertezze, fallimenti, oltreché di gioia e, speranza. La complessita di ogni cammino di fede
individuale era condivisa, grazie a una disponibilita reciproca “a priori”. Percid anche un forestiero
appena arrivato poteva essere immediatamente inserito in questo processo di condivisione, da cui
nascevano: il consiglio (la “correzione fraterna”), I’incoraggiamento, e la testimonianza reciproca sulla
presenza dello Spirito Santo: nutrimenti essenziali di ogni cammino di fede.

Nelle odierne messe domenicali invece partecipano per la maggior parte sconosciuti che
resteranno sempre tali. All’uscita dalla messa salutiamo talvolta 1 nostri conoscenti ed amici che
abitano nel quartiere, ¢ vero; ma lo facciamo spesso con un filo di imbarazzo, quasi scusandoci di
confessare la fede, e ci affrettiamo a parlare d’altro: «Come stanno 1 figli, come va il lavoro, quando
partite per le vacanze..». Questo perché tali amicizie, nate fuori dalla chiesa, anche quando
coinvolgono 1 credenti, non si basano sulla fede comune, ma su altre situazioni comuni a credenti e
non credenti: I’amore per le passeggiate in montagna, un interesse professionale ecc. Le condivisioni
fondative dell’amicizia si realizzano oggi per la maggior parte in occasioni sociali dove — per un
giusto rispetto del pluralismo ideologico — non ¢ politically correct parlare della presenza viva di
Gesu nella propria vita.

Anche la condivisione dei beni (terzo punto) oggigiorno appare improponibile, salvo che in
forme tiepide e minimaliste. Innanzitutto per mancanza di informazioni: come determinare “il bisogno
di ciascuno”, se non si conoscono gli altri? La risposta al “bisogno” sfugge alle regole semplici: come
“I’'uguaglianza” dei redditi, delle ricchezze, o dei consumi. Forse che un uomo privo di gambe non ha
bisogno di supplementi di reddito — per pagarsi delle protesi o un taxi — per potersi recare al lavoro


https://combonianum.org/

https://combonianum.orq/ FP Italiano 10/2021

come tutti gli altri (A. Sen)? In secondo luogo, le relazioni umane e spirituali fra i primi cristiani
rendevano piu naturale la risposta al bisogno anche materiale dell’altro: la condivisione non era un
obbligo ma un atto d’amore. E come dice san Paolo, puoi fare qualsiasi cosa, ma se non lo fai per
amore non vale niente (e spesso fai bene a non farla). Al contrario, la carita oggi ¢ diventata anch’essa
una transazione anonima poco attraente.

Quanto al quarto punto, del “pregare insieme”, si ha spesso la sensazione che i1 fedeli domenicali
preghino da soli; che pur partecipando insieme alla Messa, pur recitando le stesse preghiere nello stesso
momento, si sentano fondamentalmente soli. Anche I’Eucaristia, pur chiamandosi “comunione”, €
purtroppo spesso vissuta come un accesso individuale alla grazia, con la presenza pit o meno casuale di
altri che, simultaneamente ma per conto proprio, ricevono il medesimo sacramento.

I giovani, assetati di autentica comunione, sono sempre meno interessati a questo modo di stare
insieme. E la secolarizzazione ¢ la spia di una grave sofferenza anche dei fedeli che perseverano nella
fede. Com’¢ possibile che la religione dell’Umanesimo integrale abbia disumanizzato le sue pratiche?
Senza relazioni umane profonde, la comunita religiosa non ¢ tale, e perde di senso. I cristiani hanno
bisogno di condividere la fede e la preghiera: altrimenti la fede si inaridisce. Certo, la condivisione
puo avvenire e in parte avviene ancora in famiglia. Ma nell’Europa contemporanea anche le famiglie
hanno smesso da tempo di essere un luogo privilegiato dove condividere la quotidianita della fede: le
coppie sono spesso miste; € comunque una condivisione “a due” sarebbe limitata.

Perché allora la religiosita organizzata intorno alla funzione domenicale ¢ stata vitale fino a 50 anni
fa? Forse, il mondo era fatto di tanti “piccoli villaggi”, nei quali le comunita locali gia erano costituite
prima di entrare in chiesa, dove “si sapeva tutto di tutti”. A Roma, per esempio, in quartieri come
Trastevere e Garbatella, molte case avevano all’ingresso due scalini; e ancora negli anni Cinquanta, fra il
tardo pomeriggio e I’inizio della sera, gli abitanti uscivano per sedersi a conversare; la strada era un luogo
pubblico. L’assenza di opportunita favoriva la socializzazione. La funzione religiosa domenicale era
percio il culmine di una vita in comune; e I’assemblea dei fedeli a buon diritto poteva dirsi “comunita”.

La rottura delle relazioni sociali locali determinata dall’interconnessione globale, dalla
pervasivita del mercato (e delle automobili), dall’elevata produttivita del fattore umano, in Occidente
puo aver snaturato la liturgia domenicale, trasformandola suo malgrado in un rito anonimo di fedeli
anonimi. In un mondo che cambia, la staticita della pratica religiosa ne determina la crisi.

Stando cosi le cose, la migliore risposta alla secolarizzazione non ¢ né inseguire né respingere la
modernita, bensi di reagire all’individualismo, all’atomizzazione, all’evanescenza delle relazioni nelle
Chiese. La vita non puo essere tenuta al margine della Chiesa, solo commentata, giudicata, o perdonata dal
clero. I cristiani hanno bisogno di esplorare, riflettere, e parlare fra loro del loro essere cristiani.

di Pier Giorgio Gawronski
22/02/2021
https://www.osservatoreromano.va/

Una Chiesa che esce dalle chiese

L’indifferenza al problema di Dio e 'abbandono sempre piu massiccio della pratica religiosa
riguardano una “ferita” dellimmaginazione: la secolarizzazione restringe il nostro desiderio,
rimpicciolisce il nostro io e i nostri desideri, condizionando il nostro modo di immaginare la vita.

Francesco Cosentino

Qualche giorno fa, I’economista e giornalista Pier Giorgio Gawronski ha offerto dalle colonne
di questo quotidiano un'interessante riflessione sulla secolarizzazione europea e sui suoi effetti
dall’impatto a dir poco traumatico per il cristianesimo e per le Chiese.

Ci troviamo dinanzi a un termine — secolarizzazione — che nel tempo ¢ andato evolvendosi e
che, come afferma il filosofo Marramao, ha conosciuto una continua metamorfosi di significato,
includendo oggi una certa molteplicita di aspetti. Cid premesso, 1’analisi di Gawronski tocca un


https://combonianum.org/

https://combonianum.orq/ FP Italiano 10/2021

aspetto importante: non si tratta di un fenomeno ‘“esterno” al cristianesimo, che riguarda cioe
semplicemente la sua relazione con il mondo e con la modernita, ma di qualcosa che interessa il modo
di essere del cristianesimo e il suo tradursi nella pratica ecclesiale. Occorre chiedersi, sulla scorta di
quanto affermava Italo Mancini, “con quale cristianesimo” possiamo affrontare 1’inarrestabile ondata
della secolarizzazione europea. Gawronski riprende I’immagine della prima comunita cristiana, il cui
punto d’aggancio principale della pratica religiosa era la relazione di amicizia e fraternita tra 1 suoi
membri.

L’analisi contribuisce a spostare 1’asse della riflessione sulla secolarizzazione dall’aspetto
puramente sociologico a quello che riguarda la vita affettiva e interiore delle persone. La
secolarizzazione, infatti, non ha a che fare soltanto con un dato empirico, con i numeri e la rilevanza
sociale e politica della religioni e delle sue istituzioni, bensi con 1 significati piu profondi che ci
portiamo dentro, i simboli interiori della nostra vita, i valori che coltiviamo. Parafrasando il mai
dimenticato prof. Gallagher: il combattimento si ¢ spostato oggi piu in profondita, dall’esterno
all’interno, dalle idee alle disposizioni interiori, dai cambiamenti visibili delle istituzioni sociali ai
movimenti piu profondi della sensibilita spirituale. Gallagher leggeva cosi ’apporto offerto da
Charles Taylor sul tema, affermando che I’indifferenza al problema di Dio e I’abbandono sempre piu
massiccio della pratica religiosa riguardano una “ferita” dell’immaginazione: la secolarizzazione
restringe il nostro desiderio, rimpicciolisce il nostro io e 1 nostri desideri, condizionando il nostro
modo di immaginare la vita.

Neanche la societa in cui operarono gli Apostoli era cristiana, eppure quella fu la stagione
migliore dell’evangelizzazione. Ci0 su cui soffermarci, piuttosto, riguarda le condizioni di possibilita
del credere, cio¢ quella disposizione interiore di partenza con cui ci mettiamo dinanzi alla proposta
della fede. Per dirla con una parabola evangelica: il terreno in cui il seme del Vangelo viene seminato,
che puo essere, prima ancora della semina, “disponibile” oppure sassoso e spinoso. Questo terreno
subisce oggi quella che il teologo tedesco Metz ha definito /a secolarizzazione della coscienza, cio¢ la
superficialita delle visioni della vita, la compulsivita del consumismo, la perenne insoddisfazione per
una vita frammentata, I’impetuosa accelerazione dei nostri ritmi di vita, il criterio della merce di
scambio che ha ormai svuotato I'uomo di sogni, desideri e speranze.

C’¢ bisogno allora di un’esperienza e una pratica cristiana che — come afferma Gawronski —
spezzi questo circolo e generi una nuova qualita delle relazioni amicali e fraterne, ma cid non pud
realizzarsi “dentro” la forma, il modello e lo stile attuale di Chiesa, di parrocchia e di pastorale. Per
citare uno degli ultimi libri di Armando Matteo: non si pud pensare che le cose cambino senza pero
cambiare nulla né delle nostre parrocchie e né della nostra pastorale.

Per creare quel senso di appartenenza e di comunita, che quasi fa sorgere 1’esperienza cristiana
da quella “precedente” delle relazioni umane, non ci si pud limitare a radunarsi in Chiesa. Prima,
questo gesto era I’espressione domenicale o festiva di qualcosa che gia si viveva nelle case e nei
quartieri, come ben afferma Gawronski; oggi, le persone che arrivano spesso non si conoscono tra di
loro, hanno un legame debole o sfilacciato, sono per lo piu turisti solitari.

\

E in questo contesto che, personalmente, penso a come bisognerebbe interrogarsi di piu sulla
profezia di Papa Francesco. Una “Chiesa in uscita” ¢ infatti una Chiesa che esce per “fare Chiesa” nei
luoghi della vita. E una Chiesa che non pretende pit di organizzare le forme dell’annuncio e della
pastorale semplicemente creando occasioni — da tenersi tutte nell’edificio ecclesiale — in cui invita
gli altri, ma si sposta cercando di creare “reti di relazioni” tra le persone. E una Chiesa, ciog, che cerca
di generare esperienze di amicizia, di preghiera comune e di condivisione dei beni, uscendo da se
stessa e “decentrandosi”, cioe cercando di riattivare quei “piccoli villaggi” di relazione umana che
oggi si vanno perdendo.

In questo senso, la stessa pandemia ha aperto nuove possibilita per ripensare I’annuncio del
Vangelo: ¢ possibile avviare in modo piu sistematico e organizzato la preghiera e la liturgia nelle famiglie?
E possibile articolare la catechesi dei ragazzi uscendo definitivamente dal classico metodo scolastico che li
rinchiude in aule parrocchiali simili a quelle scolastiche, e proporre percorsi in cui anche 1 genitori si
rendono protagonisti attivi, qualche volta nelle stesse case o in concrete esperienze vissute nel quartiere? E


https://combonianum.org/

https://combonianum.orq/ FP Italiano 10/2021

possibile iniziare le persone a una formazione biblica e spirituale che li renda capaci di vivere I’esperienza
con Dio non soltanto nella moltiplicazione delle Messe o di atti devozionali, bensi nella Liturgia delle Ore,
nell’ascolto della Parola e lectio divina? E cosa si puo fare per vivere esperienze di cristianesimo — con la
preghiera come con le opere di carita — nelle case, nei condomini, nei quartieri? Si puo pensare a piccoli
gruppi di cristiani — anche e finalmente senza il prete — che portano avanti un cammino di condivisione
della Parola di Dio e dei travagli quotidiani della vita?

Non si tratta di idee nuove, ma di trovare il modo per avviare proposte che vadano oltre le
occasioni generiche e spesso anonime della parrocchia di citta; proposte creative che, con linguaggio
fresco, favoriscono la relazione e I’amicizia tra piccoli gruppi di persone, le quali pian piano
condividono una chiacchierata, qualche domanda, qualche comune fatica, un pranzo o una cena. Non
c’e bisogno di massimi sistemi: il Vangelo spesso ci racconta questa dimensione domestica in cui
Ges, tra 1 profumi della cucina, incontra le persone, le ascolta, le tocca nel profondo, le guarisce.

C’¢ bisogno di una Chiesa che esce dalle chiese. Di un’esperienza cristiana strutturata su piu
livelli, che pur non mancando di offrire alcuni servizi essenziali della trasmissione della fede, riesce a
intercettare 1 luoghi e i ritmi della vita quotidiana. La celebrazione quotidiana o “I’andare in chiesa”
dovrebbe essere il punto di arrivo e di sintesi di un’esperienza vissuta prima e altrove.

Un Sinodo della Chiesa italiana, lungi dal trasformarsi in un “evento” ecclesiale esteriore,
potrebbe avviare una discussione franca e serena su come avviare un tale ripensamento pastorale.

di Francesco Cosentino
20 marzo 2021
https://www.osservatoreromano.va/

Le chiese vuote e lI'alibi della secolarizzazione

Il problema della Chiesa odierna é che difetta troppo spesso di pastori, di persone che
amano Cristo e condividono la vita di coloro che sono loro affidati. La secolarizzazione
rappresenta, da questo punto di vista, I'alibi che nasconde il vuoto di fede e di tenerezza.

Massimo Borghesi

11 dibattito suscitato da Giorgio Gawrosnski su «L.’Osservatore Romanoy, con il suo articolo del
22 febbraio Le chiese vuote e I’'Umanesimo integrale, costituisce una delle poche discussioni
interessanti che agitano, attualmente, il pensiero cattolico. Ripreso da altri interventi (G. De Rita, Le
sfide della Chiesa di fronte all’era dello Spirito, 13-03; L. Brunelli, Le chiese vuote e la fantasia di
Dio, 10-04; A. Piva, Vuote le piazze, vuote le chiese, 24-04; M. Matzuzzi, Cristiani senza Cristo, «Il
Foglio», 01-05), esso pone il problema evocato dal titolo: perché le chiese sono vuote e tendono a
diventare sempre piu vuote? «In Italia — scrive Gawronski — i “praticanti” sono scesi in dieci anni
dal 33% al 27%; tra 1 giovani (18-29 anni) i praticanti sono solo il 14%, e continuano a calare di quasi
il 3% I’anno». Da cosa dipende questa disaffezione che colpisce I’Europa e il mondo economicamente
sviluppato, molto meno 1’ Africa, I’ America Latina, le Filippine?

Le motivazioni consuete le conosciamo: la secolarizzazione, il consumismo, il relativismo etico,
ecc. A queste i tradizionalisti e 1 settori conservatori della Chiesa aggiungono le critiche al concilio
Vaticano II e al suo rappresentante attuale, Papa Francesco il cui peccato risiederebbe nell’aver
allontanato la dottrina dalla retta tradizione. Sul versante opposto 1 progressisti addebitano
I’allontanamento dei fedeli alla Chiesa “immobile”, ferma al celibato dei preti, alla morale sessuale
chiusa, al maschilismo ecclesiastico. Si tratta di argomenti che, a destra come a sinistra, non
convincono. Piu giustificazioni che spiegazioni. Come scrive Gawronski: «Statisticamente non
ottengono risultati soddisfacenti né le Chiese piu “moderne”, né quelle piu “conservatrici”». Cio
significa che la crisi presente della fede in Occidente non puo certo essere imputata al concilio, né si
puo pensare che la sua risoluzione stia in un Vaticano III.


https://combonianum.org/

https://combonianum.orq/ FP Italiano 10/2021

Come bene scrive Lucio Brunelli: «La crisi delle “chiese vuote” viene da lontano, inizia quando
le chiese erano piene. ... Era, quella degli anni ‘50, una chiesa militante, tosta nella dottrina, influente
sulla vita politica. Eppure, salvo ancora un rispetto esteriore di forme e convenzioni sociali, non
catturava piu il cuore e le menti di larga parte delle giovani generazioni. La pratica religiosa ancora
teneva, ma era una tenuta simile a quella di un’impalcatura priva di agganci solidi sul terreno. Basta
uno scossone € viene giu. Il vento del 68 portd via d’un botto alla Chiesa una generazione di figli
inquieti. L’avvento di un nuovo potere consumista “che se la ride del Vangelo” — come profetizzava
Pasolini negli anni ‘70 — sembro far svanire come neve al sole, in poco piu di un decennio, tutto un
tessuto popolare cristiano, legato a un’Italia rurale, che c’era voluto secoli per formare». Matzuzzi
riporta, in proposito, le parole del cardinale Wimeijk, arcivescovo di Utrecht: «Avevamo un surplus di
sacerdoti, ordini religiosi congregazioni. Molti missionari nel mondo provenivano dalla piccola
Olanda. Ma presto si ¢ capito che le fondamenta di quella orgogliosa colonna cattolica erano molto
meno solide di quanto sembrasse».

Ci0 significa che il cristianesimo “tradizionale” degli anni ‘50 presentava gravi carenze. Non si
spiega diversamente la velocita della sua liquidazione di fronte alla sfida della modernizzazione che in
Europa si ha soprattutto a partire dagli anni ‘60. Quel cristianesimo si fondava su due pilastri:
I’accettazione passiva del dogma e una dottrina morale limitata, per lo piu, alla questione sessuale.
Quando 1’american style of life irrompe, con la sua visione liberal della vita, il mondo cattolico ¢
decisamente impreparato. Abituato, dalla Controriforma in avanti, a concepirsi in una posizione di
difesa, largamente incapace di sviluppare un confronto critico con il moderno, esso si trova spiazzato
dal modernismo americano al cui confronto la Chiesa cattolica appare improvvisamente antiquata, un
residuo di tempi passati. La dolce vita di Fellini ¢ del 1960 e rappresenta bene il momento di
passaggio, lo stacco generazionale tra le due Italie, quella del passato e quella del futuro. Qual era il
limite della Chiesa e del cristianesimo di allora? Innanzitutto quello della sua cultura, la Neoscolastica
dominante nei seminari e nelle Facolta pontificie, un pensiero segnato da un radicale atteggiamento
antimoderno, ostile al quadro delle liberta, accompagnato da una teologia dogmatica priva di
un’antropologia teologica. Era il tempo in cui la teologia guardava con sospetto alle categorie di
“esperienza” e di “senso religioso”.

Travolte dalla polemica antimodernista, a causa della loro formulazione inadeguata, esse
lasciavano un vuoto, quello di una visione dell’'uomo aperta al soprannaturale. La Neoscolastica, il
neotomismo novecentesco, concepiva 1’umano, al pari dell’illuminismo, come un blocco autonomo,
chiuso, a cui la grazia si aggiungeva come un meteorite. La conseguenza era il timore di fronte al
mondo secolarizzato, avvertito come antropologicamente estraneo ¢ nemico. Il ponte dal dogma
all’umanesimo ““ateo” sembrava impossibile. Il risultato era che la psicologia “cristiana” teneva finché
le porte della Chiesa rimanevano chiuse. Ogni uscita veniva pagata, con crisi interne, cedimenti,
fughe. La grande crisi che segue gli anni del post-concilio non dipende da crolli improvvisi quanto dai
limiti della cultura cattolica. Il progressismo post-conciliare ¢ 1’esatto rovescio del tradizionalismo
precedente, ne ¢ il calco rovesciato e pud trovare spiegazione solo a partire dai limiti della cultura
Neoscolastica.

Di fronte all’esodo di centinaia di migliaia di cristiani, che trovarono nel marxismo il loro punto
di approdo, la risposta piu significativa, da parte della Chiesa, non venne dai settori tradizionalisti,
dagli oppositori al concilio, ma dai nuovi movimenti ecclesiali i quali dimostrarono allora, in un clima
fortemente ostile, di non sposare la reazione conservatrice ma di intercettare le speranze e le attese dei
giovani piu lontani, di quelli che non provenivano dalle famiglie cattoliche o dalle parrocchie. Questo
incontro fu possibile non solo grazie alle personalita carismatiche dei fondatori ma perché la proposta
cristiana rivolta ai giovani ricordava, come afferma Gawronski nel suo articolo, la dinamica della
Chiesa dei primi secoli: quella della testimonianza personale e comunitaria, della partecipazione ad
un’esperienza di umanita rinnovata capace di investire la realta e la storia. «Come accadeva nei primi
secoli» scrive Brunelli.

Di fatto i movimenti ecclesiali hanno rappresentato, almeno fino agli ‘90. una grande speranza,
un segno di vitalita e di giovinezza per un cristianesimo alla deriva, respinto dal messianismo politico
e settario del ‘68 pensiero. Poi il vento della restaurazione, seguente all’89 e alla caduta del


https://combonianum.org/

https://combonianum.orq/ FP Italiano 10/2021

comunismo, ha di nuovo riannodato il gomitolo. La Chiesa nel suo insieme ¢ tornata a blindarsi,
impaurita di fronte ad una secolarizzazione sempre piu arrogante, a chiudere nuovamente le porte.
Evangelizzazione e promozione umana, i due poli della Evangelii nuntiandi di Paolo VI, si sono perse
per strada. Al posto della evangelizzazione troviamo le “battaglie” etiche incentrate sulla lotta contro
aborto, eutanasia, matrimonio gay, mentre al posto della promozione umana troviamo una
acquiescenza totale verso il modello capitalista e un oblio profondo della dottrina sociale della Chiesa.

Conformismo e manicheismo, questi i due poli del cattolicesimo odierno. Di fronte a questa
prospettiva non sorprende il progressivo svuotarsi delle chiese e la distanza che separa i giovani dalla
fede. Perché mai un giovane di oggi dovrebbe essere attratto da una posizione che si qualifica solo per
un campo ristretto di battaglie etico-culturali? Un giovane che, lo ricordiamo, ¢ distante anni luce dal
militante impegnato degli anni “70.

Ci0 che difetta al cattolicesimo odierno, anche e soprattutto a quello impegnato, ¢ la categoria di
“incontro”. Una categoria che attraversa e supera la distinzione tra destra e sinistra e che consente di
andare direttamente al cuore dell’umano. Come puo oggi la Chiesa raggiungere questo “cuore”?
Questa ¢ la domanda che occorre porsi di fronte allo spettacolo delle chiese occupate dai soli anziani.
Rispondendo ad essa Papa Francesco ha affermato, il 13 settembre 2018: «La teologia, infatti, non
puo essere astratta — se fosse astratta, sarebbe ideologia—, perché nasce da una conoscenza
esistenziale, nasce dall’incontro col Verbo fatto carne! La teologia ¢ chiamata allora a comunicare la
concretezza del Dio amore. E tenerezza ¢ un buon “esistenziale concreto”, per tradurre ai nostri tempi
’affetto che il Signore nutre per noi. Oggi, infatti, ci si concentra meno, rispetto al passato, sul
concetto o sulla prassi e piu sul “sentire”. Pud non piacere, ma ¢ un dato di fatto: si parte da quello che
si sente. La teologia non puod certamente ridursi a sentimento, ma non pud nemmeno ignorare che in
molte parti del mondo I’approccio alle questioni vitali non inizia piu dalle domande ultime o dalle
esigenze sociali, ma da cio che la persona avverte emotivamente».

Il Papa fa qui un’affermazione di grande rilievo: «L’approccio alle questioni vitali non inizia
piu dalle domande ultime o dalle esigenze sociali, ma da ci0 che la persona avverte emotivamentey.
Come a dire che la linea d’onda lungo la quale il cristianesimo puo incontrare il mondo non ¢ piu
quella filosofica degli anni 50, segnati dall’esistenzialismo e dalle domande sul senso della vita, né
quella politica degli anni ’70, segnati dall’impegno militante e ideologico del marxismo, ma trova la
sua possibilita in una sensibilita nuova che caratterizza I’ora presente.

Questo ¢ un giudizio storico che motiva I’insistenza con cui Francesco parla della tenerezza di
Dio. L’uomo di oggi ¢, nella sua fragilita, particolarmente ricettivo alla dimensione affettiva. Nel
“mondo senza legami”, nella societa liquida, il tema del senso della vita non rappresenta la
conclusione di un ragionamento logico quanto I’esito della scoperta di sentirsi amati, voluti bene. A
questa responsabilita “affettiva” sono oggi chiamati in primis 1 presbiteri e 1 religiosi, uomini e donne.
Le chiese sono vuote quando i pastori invece di essere tali sono burocrati, funzionari, impiegati. I
problema della Chiesa odierna ¢ che difetta troppo spesso di pastori, di persone che amano Cristo e
condividono la vita di coloro che sono loro affidati. La secolarizzazione rappresenta, da questo punto
di vista, I’alibi che nasconde il vuoto di fede e di tenerezza, la distanza tra le parole, spesso altisonanti
e melliflue delle omelie, e la prossimita reale capace di saluti e di gesti. La dove il pastore ¢ un uomo
di Dio che si fa tutto a tutti li le chiese tornano, miracolosamente piene. L’ uomo odierno, il giovane di
oggi, non ha perso il senso dell’amore divino.

di Massimo Borghesi
15 maggio 2021
https://www.osservatoreromano.va/


https://combonianum.org/

	Formazione Permanente – italiano - 10/2021
	La secolarizzazione della coscienza e il fenomeno delle chiese vuote
	Le chiese vuote e l’Umanesimo integrale
	La secolarizzazione in Europa sembra non conoscere soste. Le diverse correlazioni statistiche però non spiegano cosa c’è dietro. Nasce dunque spontanea la domanda: l’uomo moderno ha ancora bisogno di Dio e della religione? Dai dati riportati sembrerebbe di no.
	Pier Giorgio Gawronski

	Una Chiesa che esce dalle chiese
	L’indifferenza al problema di Dio e l’abbandono sempre più massiccio della pratica religiosa riguardano una “ferita” dell’immaginazione: la secolarizzazione restringe il nostro desiderio, rimpicciolisce il nostro io e i nostri desideri, condizionando il nostro modo di immaginare la vita.
	Francesco Cosentino

	Le chiese vuote e l’alibi della secolarizzazione
	Il problema della Chiesa odierna è che difetta troppo spesso di pastori, di persone che amano Cristo e condividono la vita di coloro che sono loro affidati. La secolarizzazione rappresenta, da questo punto di vista, l’alibi che nasconde il vuoto di fede e di tenerezza.
	Massimo Borghesi


