https://combonianum.orq/ FP.pt 7/2016

Exercicios Espirituais para os sacerdotes — 2016
RETIRO ESPIRITUAL GUIADO PELO PAPA FRANCISCO
POR OCASIAO DO JUBILEU DOS SACERDOTES

PRIMEIRA MEDITACAO

Bom dia, queridos sacerdotes!

Comecamos este dia de retiro espiritual. Creio que nos fard bem rezar uns pelos outros, em
comunh&o. Um retiro, mas em comunhdo, todos.

Escolhi o tema da misericérdia. Comeco por uma breve introducéo a todo o retiro.

A misericérdia, no seu aspeto mais feminino, é o entranhavel amor materno que se comove
perante a fragilidade da sua criatura recém-nascida e a abraca, suprindo tudo o que lhe falta para
poder viver e crescer (rahamim); e, no seu aspeto propriamente masculino, é a fidelidade forte do Pai
que sempre sustenta, perdoa e reencaminha os seus filhos. A misericordia €, simultaneamente, o fruto
duma «alianca» — dai dizer-se que Deus Se lembra do seu (pacto de) misericordia (hesed) — e um
«ato» gratuito de benevoléncia e bondade, que brota da nossa psicologia mais profunda e se traduz
numa obra exterior (eleos, transforma-se em esmola). Este carater inclusivo permite que esteja sempre
ao alcance de todos «misericordiar», compadecer-se de quem sofre, comover-se perante 0
necessitado, indignar-se porque sente o intimo estremecer-lhe diante duma injustica patente e trata
imediatamente de fazer algo de concreto, com respeito e ternura, para remediar a situacédo. E, partindo
deste sentimento visceral, estd ao alcance de todos contemplar Deus a partir da perspetiva deste
primeiro e ultimo atributo com que Jesus no-Lo quis revelar: o nome de Deus é Misericordia.

Quando meditamos sobre a misericérdia, algo de especial acontece. A dindmica dos Exercicios
Espirituais fortalece-se a partir de dentro. A misericérdia faz ver que as vias objetivas da mistica
classica — purgativa, iluminativa e unitiva — ndo sdo jamais etapas sucessivas, que se vao superando;
mas sempre temos necessidade de nova conversdo, de maior contemplagéo e de renovado amor. Estas
trés fases entrelacam-se e retornam. Nada une mais a Deus do que um ato de misericordia — ndo é um
exagero: nada nos une mais a Deus do que um ato de misericordia —, quer se trate da misericordia com
que o Senhor nos perdoa 0s nNossos pecados, quer se trate da graca que nos da para praticarmos as
obras de misericordia em seu nome. Nada ilumina mais a fé do que purificar 0s nossos pecados, e nao
ha nada de mais claro que Mateus 25 e a frase «felizes os misericordiosos, porque alcancarao
misericordia» (Mt 5, 7), para entender qual é a vontade de Deus, a missdo que nos confia. A
misericordia pode-se aplicar este ensinamento de Jesus: «Com a medida com que medirdes, assim
sereis medidos» (Mt 7, 2). Desculpai, mas eu penso aqui nos confessores impacientes, que «malham»»
nos penitentes, que os repreendem. Serd assim que Deus os tratara a eles! Por esta razdo ao menos,
ndo facais estas coisas. A misericordia permite a passagem de nos sentirmos «misericordiados» a
desejar «misericordiar». Podem coexistir, numa tensdo saudavel, o sentimento de vergonha pelos
préprios pecados com o sentimento da dignidade a que o Senhor nos eleva. Podemos passar, sem
preambulos, do distanciamento a festa, como na parabola do filho prodigo, e usar como recetaculo da
misericordia o nosso proprio pecado. Repito isto, que é a chave desta primeira Meditagdo: usar como
recetaculo da misericordia o0 nosso proprio pecado. A misericordia impele-nos a passar do pessoal ao
comunitario. Quando agimos com misericordia, como nos milagres da multiplicacdo dos pées, que
nascem da compaixdo de Jesus pelo seu povo e pelos forasteiros, os paes multiplicam-se a medida que
sdo repartidos.

Trés sugestoes

Trés sugestdes para este dia de retiro. A familiaridade alegre e franca que se estabelece, a todos
0s niveis, entre aqueles que se relacionam mutuamente no vinculo da misericérdia — familiaridade do
Reino de Deus, tal como Jesus o descreve nas suas parabolas — leva-me a sugerir trés coisas para a
vossa oragdo pessoal deste dia.


https://combonianum.org/

A primeira tem a ver com dois conselhos praticos que d& Santo Inacio — peco desculpa pela
publicidade «de familia» —, ao dizer: «N&o é o muito saber que enche e satisfaz a alma, mas o sentir e
saborear as coisas de Deus interiormente» (Exercicios Espirituais, 2). E Santo Inacio acrescenta que,
onde uma pessoa encontrar 0 que deseja e sente gosto, ai se ha-de deter a rezar «sem ansia de passar
adiante, até que me satisfaca» (ibid., 76). Assim, nestas medita¢des sobre a misericordia, uma pessoa
pode comecar por onde mais gostar e parar ai, pois uma obra de misericordia leva-la-a certamente as
outras. Se comegarmos por dar gragas ao Senhor, que maravilhosamente nos criou e ainda mais
maravilhosamente nos redimiu, isso levar-nos-a com certeza a sentir pesar pelos nossos pecados. Se
comegarmos por nos compadecer dos mais pobres e marginalizados, com certeza precisaremos
também nds de ser «misericordiados».

A segunda sugestdo para a oracdo tem a ver com uma forma nova de usar a palavra misericordia.
Como ja se deram conta, quando falo da misericordia, gosto — embora forgando a lingua — de usar a
forma verbal: «E preciso “misericordiar” (usar de misericordia) para “ser misericordiado” (receber
misericordia)». «Mas, Padre, isto ndo é portugués!» — «E verdade, mas é a forma que encontro para
penetrar no mistério: «misericordiar» para «ser misericordiado». O facto de a misericordia pbr em
contato uma miséria humana com o coracdo de Deus, faz desencadear imediatamente a a¢do; nao se
pode meditar sobre a misericérdia, sem pbr tudo em acdo. Por isso, na oracdo, ndo nos ajuda
intelectualizar. Rapidamente, com a ajuda da graca, 0 nosso didlogo com o Senhor deve concretizar-se
sobre 0 meu pecado que requer gque a misericordia do Senhor pouse sobre mim, o pecado de que sinto
mais vergonha e maior desejo de reparar; e, rapidamente, devemos falar daquilo que mais nos comove,
daqueles rostos que nos levam a desejar intensamente trabalhar para remediar a sua fome e sede de
Deus, de justica e ternura. A misericdrdia contempla-se na agdo; mas um género de acdo que € omni-
inclusiva: a misericordia inclui todo o0 nosso ser — entranhas e espirito — e todos os seres.

A Ultima sugestdo para a jornada de hoje tem em vista o fruto dos Exercicios, isto &, a graca que
temos de pedir e que €, diretamente, a graca de nos tornarmos sacerdotes mais «misericordiados» e
mais misericordiosos. Uma das coisas mais belas, que me comovem, é a confissdo dum sacerdote: é
uma coisa grande, bela, porque este homem que se aproxima para confessar 0s seus pecados € 0
mesmo que depois presta ouvidos ao cora¢do doutra pessoa que vem confessar os pecados dela.
Podemo-nos concentrar na misericordia, porque esta € a realidade essencial, definitiva. Pelos degraus
da misericordia (cf. Enc. Laudato si’, 77), podemos descer até ao fundo da condicdo humana —
incluindo fragilidade e pecado — e subir até ao mais alto da perfeicdo divina: «Sede misericordiosos
(perfeitos) como o vosso Pai é misericordioso». Mas sempre e sd para «colher» mais misericordia.
Daqui devem derivar os frutos de conversdo da nossa mentalidade institucional: se as nossas
estruturas ndo vivem e ndo sao utilizadas para receber melhor a misericordia de Deus e para ser mais
misericordiosos com 0s outros, podem transformar-se em qualquer coisa muito diversa e
contraproducente. Nalguns documentos da Igreja e em muitos discursos dos Papas, fala-se disto: a
conversdo institucional, a conversao pastoral.

Portanto, este retiro espiritual encaminhar-se-a pela senda daquela «simplicidade evangélica»
gue compreende e realiza todas as coisas em chave de misericérdia; e de uma misericérdia dinamica,
ndo como um substantivo coisificado e definido nem como adjetivo que decora um pouco a vida, mas
como verbo — «misericordiar» e ser «misericordiados». Isto impele-nos a acdo no meio do mundo. E,
além disso, como misericordia «sempre maior», uma misericordia que cresce e aumenta, indo de bem
a melhor, de menos a mais, pois a imagem que Jesus nos oferece é a do Pai sempre maior — Deus
sempre maior — e cuja infinita misericdrdia «cresce», se assim podemos dizer, e ndo tem cimo nem
fundo porque provem da sua liberdade soberana.

Primeira Meditacgao:
Do distanciamento a festa

E agora passemos a primeira meditacdo. Dei-lhe o titulo: «Do distanciamento a festa». Se a
misericordia do Evangelho é, como dissemos, um excesso de Deus, um transbordamento inaudito, a
primeira coisa a fazer € ver onde 0 mundo de hoje, e cada pessoa, mais precisa de um excesso de amor



assim. A primeira coisa é perguntarmo-nos qual é o recetdculo para tal misericordia; qual é o terreno
deserto e seco para tal transbordamento de &gua viva; quais sdo as feridas para esse 0leo de balsamo;
qual é a orfandade que tem necessidade deste desfazer-se em carinhos e atengdes; qual é o
distanciamento para uma sede t&o grande de abraco e de encontro...

A parabola que vos proponho para esta meditacdo é a do Pai misericordioso (cf. Lc 15, 11-31).
Encontramo-nos no &mbito do mistério do Pai. E o coracdo diz-me para come¢ar do momento em que
o filho prédigo esta no meio da pocilga, naquele inferno do egoismo que fez tudo o que Ihe apeteceu
e, em vez de ser livre, se encontra escravo. Fixa 0s porcos que comem bolotas..., sente inveja e vem-
Ihe a saudade. Saudade: palavra-chave. Saudade do pdo recém-cozido que os assalariados de sua casa,
a casa de seu pai, comem ao pequeno-almoco. A saudade, a nostalgia é um sentimento poderoso. Tem
a ver com a misericordia, porque nos alarga a alma. Faz-nos lembrar o bem primeiro — a pétria donde
saimos — e acorda em nos a esperanca de voltar. A nostalgia, o nostos algos. Em tal horizonte amplo
da saudade, este jovem — diz o Evangelho — caiu em si e sentiu-se miseravel. E cada um de nés pode
procurar ou deixar-se levar até aquele ponto em que se sente mais miseravel. Cada um de nds tem o
seu segredo de miséria dentro... E preciso pedir a graga de o encontrar.

Né&o nos detenhamos agora a descrever quao miseravel era o seu estado, mas passemos ao outro
momento em que, depois de seu Pai o abracar e beijar efusivamente, ele se vé sujo mas vestido de
festa. Porque o pai ndo Ihe disse: «Vai! Toma um banho e depois volta». N&o. Sujo e vestido de festa.
Gira no dedo o anel que o coloca a par do seu pai. Tem sandalias novas nos pés. Esta no meio da
festa, entre as pessoas. Algo parecido com o que sentimos nds, se ja alguma vez nos aconteceu
confessar-nos antes da Missa e imediatamente nos encontramos «revestidos» e no meio duma
cerimonia. E um estado de dignidade envergonhada.

Dignidade envergonhada

Detenhamo-nos naquela «dignidade envergonhada» do filho prodigo e predileto. Se nos
esforcarmos, serenamente, por manter o coragdo entre estes dois extremos — a dignidade e a vergonha
—, sem descuidar nenhum deles, talvez possamos sentir como bate o coragdo do nosso Pai. Era um
coracdo que batia ansioso, quando todos os dias subia ao terraco a olhar. E olhava o qué? Se o filho
tornava... Mas, neste ponto, neste lugar onde ha dignidade e vergonha, podemos perceber como bate
0 coragdo do nosso Pai. Podemos imaginar que a misericordia jorra n’Ele como sangue. Sai a nossa
procura — nos, pecadores —, atrai-nos para Si, purifica-nos e reenvia-nos, renovados, a todas as
periferias, para «misericordiar» a todos. O seu sangue € o Sangue de Cristo, sangue da Nova e Eterna
Alianca de misericordia, derramado por nos e por todos em remissdo dos pecados. Contemplamos
este sangue que entra e sai do seu Coragdo, e do coracdo do Pai. E 0 nosso Gnico tesouro, a Gnica
coisa que temos para dar a0 mundo: o sangue que purifica e pacifica tudo e todos. O sangue do
Senhor que perdoa os pecados. O sangue que é verdadeira bebida, que ressuscita e da vida ao que esta
morto por causa do pecado.

Na nossa oracao, serena, que vai da vergonha a dignidade e da dignidade a vergonha — as duas
juntas —, pedimos a gracga de sentir esta misericordia como constitutiva de toda a nossa vida; a graca
de sentir como aquela pulsacdo do coracdo do Pai se une com o bater do nosso. Ndo basta sentir a
misericordia de Deus como um gesto que Ele realiza, ocasionalmente, ao perdoar-nos um pecado
grande, para logo em seguida nos arranjarmos sozinhos, autonomamente. Isto ndo basta.

Santo Inédcio propBe uma imagem que é prépria da cavalaria do seu tempo, mas, sendo a
lealdade entre amigos um valor perene, pode ajudar-nos. Diz ele que, para sentir «confusdo e
vergonha» pelos nossos pecados (sem deixar de sentir a misericérdia) podemos usar um exemplo:
imaginemos que «um cavaleiro comparece diante do seu rei e de toda a sua corte, cheio de vergonha e
confusdo por té-lo ofendido muito, depois de ter recebido dele inUmeros presentes e mercés»
(Exercicios espirituais, 74). Imaginemos aquela cena. Entretanto, seguindo a dinamica do filho
prédigo na festa, podemos imaginar este cavaleiro como alguém que o rei, em vez de o envergonhar
diante de todos, inesperadamente pega na mao dele e devolve-lhe a sua dignidade. E vemos que ndo
sO 0 convida para acompanha-lo na sua batalha, mas coloca-o a frente dos seus companheiros. Com



quanta humildade e lealdade o serviré este cavaleiro daqui em diante! Isto faz-me pensar na ultima
parte do capitulo 16 de Ezequiel.

Quer nos sintamos como o filho prodigo festejado quer como o cavaleiro desleal transformado
em superior, 0o importante é que cada um se situe nesta tensdo fecunda em que nos coloca a
misericordia do Senhor: ndo s6 pecadores perdoados, mas pecadores dignificados. O Senhor ndo so6
nos limpa, mas coroa-nos, da-nos dignidade.

Simdo Pedro oferece-nos a imagem do ministério desta tensdo salutar. O Senhor educa-o e,
gradualmente, forma-o e exercita-o para permanecer assim: Siméo e Pedro. O homem comum, com as
suas contradicdes e fraquezas, e 0 homem que é Pedra, 0 que tem as chaves, 0 que guia 0S Outros.
Quando André o leva a Cristo assim como estd, vestido de pescador, o Senhor da-lhe o nome de
Pedra. Acabara apenas de elogiar a sua confissdo de fé, que vem do Pai, e ja 0 repreende duramente
porque tentado a escutar a voz do espirito maligno quando diz a Jesus para por de lado a cruz.
Convida-lo-4 a caminhar sobre as aguas e deixa-lo-a comecar a afundar no seu proprio medo, para de
imediato lhe estender a mao; logo que se confessa pecador, dar-lhe-a a missdo de ser pescador de
homens; interroga-lo-a repetidamente sobre o seu amor, fazendo-lhe sentir pesar e vergonha pela sua
deslealdade e covardia, mas também trés vezes lhe confiard o pastoreio das suas ovelhas. Sempre
estes dois polos...

Temos, portanto, de nos colocar neste espaco onde convivem a nossa miseria mais vergonhosa e
a nossa dignidade mais alta. Que sentimos quando as pessoas nos beijam a médo e olhamos a nossa
miséria mais intima e somos honrados pelo Povo de Deus? Temos aqui outra situa¢éo para entender
isto. Sempre o contraste. Devemos situar-nos aqui, no espaco onde convivem a nossa miséria mais
vergonhosa e a nossa dignidade mais alta. O mesmo espacgo. Sujos, impuros, mesquinhos, vaidosos —
é um pecado de padres, a vaidade —, egoistas e, a0 mesmo tempo, com os peés lavados, chamados e
escolhidos, ocupados na distribuicdo dos seus péaes multiplicados, abencoados pelo nosso povo,
amados e cuidados. S6 a misericordia torna suportavel esta posicdo. Sem ela, ou nos cremos justos
como os fariseus ou nos afastamos como aqueles que ndo se sentem dignos. Em ambos os casos,
endurece-se 0 nosso coragdo. Ou quando nos sentimos justos como os fariseus, ou quando nos
afastamos como aqueles que n&o se sentem dignos. E verdade que ndo me sinto digno, mas néo devo
afastar-me, devo permanecer ali: na vergonha com a dignidade, as duas juntas.

Aprofundemos um pouco mais. Perguntemo-nos: Porgue € tdo fecunda esta tensdo entre miséria
e dignidade, entre distanciamento e festa? Diria que € fecunda, porque manté-la nasce duma decisédo
livre. E 0 Senhor, embora nos ajude em tudo, atua principalmente sobre a nossa liberdade. A
misericordia é questdo de liberdade. O sentimento brota espontaneo e, quando dizemos que € visceral,
poderia parecer sinonimo de «animal». Mas ndo! Os animais ndo conhecem a misericérdia «moral»,
embora alguns possam experimentar algo dessa compaixdo, como um céo fiel que permanece ao lado
do seu dono enfermo. A misericordia é uma comocao que toca as entranhas, mas pode brotar também
duma percecéo intelectual aguda — direta como um raio, simples mas nem por isso menos complexa —:
uma pessoa intui muitas coisas quando sente misericordia. Compreende, por exemplo, que 0 outro se
encontra numa situacdo desesperada, numa situacao-limite; verifica-se nele algo que excede 0s seus
pecados ou as suas culpas; percebe também que o outro € igual a si, poderia estar no seu lugar; e que o
mal é tdo grande e devastador que ndo se resolve apenas com a justica... No fundo, a pessoa
convence-se de que € necessaria uma misericordia infinita como a do coracdo de Cristo, para remediar
tanto mal e sofrimento que vemos na vida dos seres humanos... Menos do que ela, ndo basta. Quantas
coisas intui a nossa mente simplesmente ao ver alguém deitado na rua, descalco, numa manha fria ou
ao ver o Senhor pregado na cruz por mim!

Além disso, a misericordia ou se aceita e cultiva ou se rejeita livremente. Se uma pessoa se
deixa levar, um gesto traz outro. Se uma pessoa passa ao largo, o coracdo resfria-se. A misericérdia
faz-nos experimentar a nossa liberdade e, nisto, podemos experimentar a liberdade de Deus, que «usa
de misericordia com quem for misericordioso» (cf. Dt 5, 10), como disse a Moisés. Na sua
misericordia, o Senhor expressa a sua liberdade; e nos, a nossa.



Podemos viver muito tempo «sem» a misericdrdia do Senhor. Isto é, pode-se viver sem estar
consciente dela e sem a pedir explicitamente, até que a pessoa se apercebe de que «tudo é
misericordia» e entdo chora amargamente por nao a ter aproveitado antes... e tanto precisava dela!

A miséria de que falamos é a miséria moral, ndo transferivel; nela, toma-se consciéncia de si
mesmo como pessoa que, num momento decisivo da sua vida, agiu por iniciativa propria: escolheu
algo e escolheu errado. Aqui estd o fundo que é preciso tocar para sentir dor pelos pecados e
arrepender-se verdadeiramente. Com efeito, noutras areas, a pessoa ndo se sente tdo livre nem sente
que o pecado afeta negativamente toda a sua vida e, consequentemente, ndo experimenta a sua
miséria; e assim perde a misericordia, que s6 atua sob aquela condi¢cdo. Uma pessoa ndo vai a
farmécia para dizer: por misericordia, dé-me uma aspirina. Por misericordia, pede que Ihe deem
morfina para alguém a bracos com as dores atrozes duma doenga terminal. Ou tudo ou nada. Ou se
penetra profundamente, ou ndo se entende nada.

O coracdo que Deus une a esta nossa miséria moral € o Coracdo de Cristo, seu Filho amado, que
pulsa como um s6 coragdo com o do Pai e 0 do Espirito. Quando Pio XII fez a Enciclica sobre o
Sagrado Coracéo de Jesus, recordo que alguém dizia: «Porqué um Enciclica sobre isto? Sao coisas de
freiras...» E o centro; o Coracdo de Cristo é o centro da misericordia. Talvez as freiras entendam
melhor do que nds, porque sdo maes na Igreja, sdo icones da Igreja, de Nossa Senhora. Mas o centro é
0 Coragdo de Cristo. Far-nos-a bem ler esta semana ou amanhd Haurietis aquas... «Mas ¢ pré-
conciliar!» — Sim, mas faz bem! Pode-se ler, far-nos-a muito bem! O coracédo que Deus une a esta
nossa miséria moral é o coracgdo de Cristo, seu Filho amado, que bate como um sé coragdo com o do
Pai e do Espirito. E um coragfo que escolhe a estrada de fazer-se proximo e se compromete. Isto é
préprio da misericordia, que suja as maos, toca, entra em jogo, quer envolver-se com o outro, atende a
pessoa no que tem de mais pessoal, ndo «se ocupa de um caso» mas compromete-se Com uma pessoa,
com a sua ferida. Atencédo a nossa linguagem. Muitas vezes, sem nos darmos conta, apetece-nos dizer:
«Tenho um caso...». Alto 1a! Diz antes: «Tenho uma pessoa que...» Isto € muito clerical: «Tenho um
caso...», «encontrei um caso...». Sucede muitas vezes também a mim. H& aqui um pouco de
clericalismo: reduzir a concretizacdo do amor de Deus, daquilo que Deus nos da, da pessoa, a um
«caso». E assim mantenho-me separado, e ndo me toca. E assim ndo sujo as maos; e assim faco uma
pastoral limpa, elegante, onde ndo corro qualquer risco. E onde — ndo vos escandalizeis! — nem
mesmo tenho a possibilidade de um pecado vergonhoso. A misericordia ultrapassa a justica, e fa-lo
saber, fa-lo sentir; ficam implicados um com o outro. Conferindo dignidade — e isto € decisivo, ndo o
esquecamos: a misericordia da dignidade —, a misericérdia eleva aquele sobre quem a pessoa se
abaixa e torna a ambos iguais, 0 misericordioso e o «misericordiado». Como a pecadora do Evangelho
(Lc 7, 36-50), a quem muito foi perdoado, porque amou muito, e pecara muito.

Por isso, o Pai precisa de fazer festa, para que se restaure tudo duma vez sé, devolvendo ao seu
filho a dignidade perdida. Isto permite olhar o futuro duma maneira nova. Nao é que a misericérdia
ndo tenha em conta a objetividade do dano causado pelo mal; mas tira-lhe poder sobre o futuro — isto
é o poder da misericérdia —, tira-lhe poder sobre a vida que continua. A misericérdia é a verdadeira
atitude de vida que se opde a morte, que € o fruto amargo do pecado. Nisto, é licida a misericordia;
ndo é ingénua de modo algum. Nao é que ndo vé o mal, mas vé como a vida é curta e todo o bem que
fica por fazer. Por isso, deve-se perdoar totalmente, para que o outro olhe para diante e ndo perca
tempo a culpar-se e a lamentar-se de si mesmo e do que se perdeu. Enquanto caminha para ir curar 0s
outros, a pessoa vai fazendo o seu exame de consciéncia e, na medida em que ajuda 0s outros,
reparara o mal cometido. A misericordia é, fundamentalmente, esperancosa. E mée de esperanca.

Deixar-se atrair e enviar pelo movimento do coracdo do Pai € manter-se naquela tensdo salutar
da dignidade envergonhada. Deixar-se atrair pelo centro do seu coragdo, como sangue que se inquinou
quando foi dar vida aos membros mais distantes, para que o Senhor nos purifique e lave 0s pés;
deixar-se enviar cheios do oxigénio do Espirito para levar vida a todos os membros, especialmente
aos mais afastados, frageis e feridos.

Narrava um padre — isto aconteceu mesmo — que uma pessoa sem-abrigo acabou vivendo num
hospicio. Aqui vivia fechado na sua propria amargura, ndo interagia com 0s outros. Pessoa culta —



soube-se mais tarde. Passados tempos, este homem foi parar ao hospital por uma doenca terminal e —
contara ele ao padre — quando & estava, perdido no seu nada e na sua dececdo com a vida, o doente
que estava na cama ao lado pediu que Ihe passasse a escarradeira e se depois a esvaziava. E aquele
pedido de alguém que verdadeiramente necessitava e estava pior do que ele, abriu-lhe os olhos e o
coracdo a um sentimento fortissimo de humanidade e a um desejo de ajudar o outro e de se deixar ele
mesmo ajudar por Deus. E confessou-se. Assim, um simples ato de misericordia ligou-o com a
misericordia infinita, teve a coragem de ajudar o outro e depois deixou-se ajudar a si mesmo: morreu
confessado e em paz. Tal é o mistério da misericérdia.

Assim, deixo-vos com a parébola do pai misericordioso, depois de nos termos «situado»
naquele momento em que o filho se sente sujo e revestido, pecador dignificado, envergonhado de si
mesmo e orgulhoso de seu pai. O sinal para se saber se a pessoa esta4 bem situada é o desejo de ser
doravante misericordioso com todos. Aqui esta o fogo que Jesus veio trazer a terra, aquele que acende
outros fogos. Se a chama ndo se acende é porque algum dos polos ndo permite o0 contacto: ou a
vergonha excessiva, que nao «descobre os fios» e, em vez de confessar abertamente «fiz isto e
aquilo», esconde; ou a dignidade excessiva, que toca as coisas com luvas de seda.

Os excessos da misericordia

E, para terminar, uma palavra muito breve sobre os excessos da misericordia. O Unico excesso
possivel face a excessiva misericordia de Deus é exceder-se em recebé-la e no desejo de comunicé-la
aos outros. O Evangelho mostra-nos muitos exemplos estupendos de pessoas que se excedem para a
receber: o paralitico, que os amigos fazem entrar pelo teto no local onde o Senhor estava a pregar —
exageram —; 0 leproso, que deixa 0s seus nove companheiros e regressa glorificando e agradecendo a
Deus em voz alta e vai ajoelhar-se aos pés do Senhor; o cego Bartimeu, que consegue deter Jesus com
0S Seus gritos — e consegue também superar a «alfandega dos padres» para ir ter com o Senhor; a
mulher hemorroissa que, na sua timidez, examina como conseguir uma proximidade intima com o
Senhor e que, como diz o Evangelho, quando tocou o manto, o Senhor sentiu que «saia» d’Ele uma
dynamis, uma forga...; todos sdo exemplo deste contacto que acende um fogo e desencadeia a
dindmica: desencadeia a forca positiva da misericordia. E temos também a pecadora, cujas excessivas
demonstracdes de amor para com o Senhor, lavando-Lhe os pés com as suas lagrimas e enxugando-os
com 0s seus cabelos, sdo para Jesus sinal de que recebeu muita misericérdia e, por isso, a expressa
daquela forma exagerada. Mas a misericordia sempre exagera, é excessiva! As pessoas mais simples,
0s pecadores, 0s enfermos, 0s possessos... sao imediatamente exaltados pelo Senhor, que os faz passar
da exclusdo a inclusdo plena, do distanciamento a festa. Isto s6 se compreende em chave de
esperanca, em chave apostolica e em chave de quem é «misericordiado» para «misericordiar.

Podemos concluir com o magnificat da misericérdia, o Salmo 50 do Rei David, que rezamos
nas Laudes de todas as sextas-feiras. E o magnificat de «um coragdo contrito e humilhado» que, no
seu pecado, tem a grandeza de confessar o Deus fiel, que é maior do que o pecado. Deus é maior do
que o pecado. Situados naquele momento em que o filho prédigo esperava um tratamento distante e,
em vez disso, o Pai fé-lo entrar plenamente numa festa, podemos imagina-lo a rezar o Salmo 50. E,
com ele, recita-lo em dois coros: nés e o filho prodigo. Podemos ouvi-lo dizer: «Tem compaixdo de
mim, 6 Deus, pela tua bondade; pela tua grande misericordia, apaga o meu pecado...». E nos
dizemos: «Pois eu [também] reconheco as minhas culpas e tenho sempre diante de mim os meus
pecados». E, em unissono, dizemos: «Contra ti, Pai, pequei, s6 contra ti».

Rezemos a partir daquela tensdo intima que acende a misericordia, aquela tensdo entre a
vergonha que diz: «Desvia o teu rosto dos meus pecados e apaga todas as minhas culpas»; e a
confianca que diz: «Purifica-me com o hissope e ficarei puro, lava-me e ficarei mais branco do que a
neve». Uma confianca que se torna apostolica: «Da-me de novo a alegria da tua salvacdo e sustenta-
me com um espirito generoso. Entdo ensinarei aos transviados os teus caminhos, e 0s pecadores hdo-
de voltar para ti».

Basilica de Sao Jodo de Latrdo - Quinta-feira, 2 de junho de 2016



