http://combonianum.orq/ FP Espaiiol 2/2016

Una espiritualidad desde abajo (2)
El dialogo con Dios desde el fondo de la persona.

Anselm Griin y Meinrad Dufner.

B) Aspectos psicologicos de la espiritualidad desde abajo

C. G. Jung nos recuerda constantemente que el camino para una verdadera «hominizacién» pasa
por las regiones inferiores del mundo interior y llega al inconsciente. En una ocasion llega a citar a Ef
4,9: «Si subid, supone necesariamente que habia bajado antes a lo profundo de la tierra». Cree que la
psicologia, contra la que tanto despotrican muchos cristianos, tiene exactamente los mismos objetivos
que el texto aludido. Se pinta la psicologia con colores tan intensamente negros porque, en consenso
total con la afirmacion del simbolo cristiano, ensefia que nadie puede subir si no ha bajado antes (t.
18, 1 733). Jung admite el hecho de que Cristo fue ejecutado entre dos malhechores por ser un
renovador. Nosotros no podemos asimilar la novedad de su mensaje si no estamos dispuestos a ser
contados alguna vez, como él, entre los malhechores, si no nos reconciliamos con los malhechores
existentes en nuestro interior. EI camino a Dios va, segun Jung, por el descenso a las oscuridades del
sujeto, al inconsciente, al reino de las sombras en el Hades. Desde alli puede emerger nuevamente el
yo ampliamente enriquecido, de la misma manera que Rosamaria en la fabula de La sefiora Holle.
Rosamaria se cae a un pozo y al bucear en el fondo encuentra alli unos tesoros que recoge y sube a la
superficie. Para Jung se trata de una ley de vida: no podemaos encontrarnos con nuestro yo y con Dios si
no tenemos la osadia de bajar a la region sombria de nuestras faltas y a las oscuridades del inconsciente.

Jung habla de la ampulosidad de los orgullosos hinchados de elevados ideales e identificados
con modelos arquetipicos, por ejemplo con el modelo de un martir, de un profeta o de un santo. La
identificacion con ese modelo arquetipico hace ciegos a la propia realidad. Humildad es para Jung el
valor de mirar de frente a las propias sombras. El autoconocimiento exige amargas préacticas de
humildad. Sin humildad se eliminan de la propia imagen los defectos y aspectos sombrios, pero sélo
el reconocimiento de las debilidades propias puede proteger contra los mecanismos excluso nos de los
que nos servimos para disimular nuestras sombras. Se necesita una gran dosis de humildad, segun
Jung, en relacion con el inconsciente. EI que pretende desentenderse del inconsciente queda
ridiculamente hinchado. EIl orgulloso identificado con simbolos arquetipicos, tiene como Unico medio
de curacion que el modelo le caiga en las narices, o sufrir un descalabro moral o sucumbir al pecado.

La humildad es para Jung condicién previa para desarrollar sentimientos de confianza y
aceptacion en los otros. El orgullo, por el contrario, actia como aislante, nos desconecta de la
comunicacion humana y del contacto con los hombres:

Parecen pecados contra la naturaleza tanto encubrir los defectos como vivir exclusivamente en
un complejo de inferioridad. Parece existir algo asi como una conciencia de humanidad, un saberse
humano, que sanciona en sus sentimientos al que no renuncia alguna vez y en algun lugar al orgullo-
virtud de la autoafirmacion y del auto-afianzamiento del propio yo y se niega a aceptar su condicién
humana defectuosa. Sin esta confesion de humildad queda el sujeto aislado, separado por un muro
insuperable del sentimiento vivo de ser humano entre los humanos (Jung, t. 16, 63).

S6lo me es posible vivir en comunidad con los demas humanos cuando estoy dispuesto a
asociarme a ellos aceptdndome como soy, con mis debilidades y limitaciones. Mientras persista en el
intento de encubrir mis puntos débiles, mis sombras, lo negativo, jamas podré establecer con los otros
mas que contactos superficiales. EI corazén quedara intacto. Por eso piensa Jung que la humildad es
una condicién previa e indispensable para las relaciones comunitarias humanas. A uno que le solicita
una entrevista inaplazable escribe:

Si usted se siente aislado se debe a que usted mismo se aisla. Tenga un poco de humildad y
sencillez y vera como nunca tendra que lamentar su soledad. No hay cosa que mas nos aisle y


http://combonianum.org/

distancie de los demés que presentarnos ante ellos con ostentacion de poder y prestigio. Intente usted
inclinarse un poco, aprender un poco de sencillez y nunca estara solo. (Jung, Cartas 111, 93).

Medard Boss, también psicélogo suizo, es de esta misma opinion: el camino ascensional a Dios
se inicia con el descenso a las profundidades de uno mismo:

Mi experiencia personal, apoyada por la de otros psicoterapeutas, me demuestra que nuestros
pacientes con deseos de legar a tener experiencias de Dios, necesitan primero experiencias
sensoriales, corporalmente sensoriales. De hecho, compruebo en muchos de mis clientes enfermos y
en alumnos que analizan conmigo sus métodos de aprendizaje, que si aceptan ensayar nuevos
métodos en el ambito de lo sensorial, de lo natural o de lo animal, y esto de manera concreta hasta
llegar incluso hasta lo sucio y fangoso, tienen de subito experiencias de algo totalmente nuevo y
diferente. Es el anti-mundo del espiritu, el reverso de lo religioso, que se les abre espontdneamente
sin ninguna intervencion mia. Si se les propusiera lo espiritual, lo celestial, lo religioso antes de
establecer estos contactos nuevos con lo creatural y material, la resultante seria una especie de
religiosidad artificial, etérea, sin contactos con el suelo

Y cuenta Boss casos de enfermos catdlicos terriblemente angustiados por representaciones
fantasticas tenidas en suefios, angustia debida Unicamente al hecho de una educacién que metio la
sexualidad entre paréntesis. EI camino de la madurez lleva derecho a la autenticidad del yo y a Dios
siempre que se esté en disposicion de descender a los fondos de la sexualidad.

Cuando vienen a mi catolicos para someterse a un tratamiento advierto lo siguiente: cuando
surgen en ellos representaciones del campo de lo sensorial, impuro, anal, sexual, lo mismo si esto
sucede en el suefio que en representaciones imaginarias durante la vigilia, por el recuerdo o por
imégenes, etc. experimentan sensaciones de angustia, se sienten culpables y me crean a mi y se crean
a si mismos graves conflictos de conciencia. Si no tolero estas situaciones en mis pacientes sé bien
que ni pueden resolver el problema por si mismos ni llegar a la aceptacién de su condicién de seres
humanos en su totalidad, incluidos los instintos naturales. No llegan por tanto a una auténtica
humanizacion de esta esfera’

Roberto Assagioli, fundador de la psicosintesis, habla del esquema ascenso-descenso como
camino caracteristico de la autorrealizacion humana. Cree poder descubrir ya este esquema magistral-
mente desarrollado en la Divina Comedia de Dante®. El significado simbélico central de la Divina
Comedia es un maravilloso cuadro de una psicosintesis completa. La primera parte, peregrinacion por el
infierno, es una exploracion psicoanalitica del inconsciente profundo. La segunda, subida a la montafia
del purgatorio, es una descripcion del proceso de purificacion moral y del paulatino ascenso al plano
consciente mediante la aplicacion de técnicas activas. La tercera parte, visita al paraiso o cielo, pinta de
manera incomparable los diferentes estadios de la autorrealizacion super-consciente hasta llegar a la
vision conclusiva del espiritu universal, Dios mismo, en el que se funden la voluntad y el amor.

El recorrido hasta Dios pasa por el descenso al infierno. Alli se encuentra frecuentemente el
hombre con terrorificos aspectos de su inconsciente, con imagenes que pueden estar relacionadas con
la figura de los padres. Assagioli invita a sus pacientes a seguir todos los pasos de la Divina Comedia
con descenso al infierno y subida luego, por el purgatorio, hasta el paraiso. Segun él, en este ejercicio
puede realizarse la trasformacion.

El psicoanalista Alberto Gorres da a las palabras de Tertuliano caro cardo salutis, “la carne es
quicio de la salvacion”, la siguiente interpretacion: la carne nos esta empujando constantemente a la
aceptacion en humildad de nuestra condicion humana. La espiritualidad de abajo toma muy en serio la
terrenalidad del hombre. No somos angeles sino hombres, seres humanos nacidos de la carne; el
mismo Jesucristo se hizo carne. Es exactamente la carne, puerta de entrada y salida de nuestros
afectos y pasiones, la que se convierte en quicio de salvacion. Sin ese quicio no es posible el giro de la
conversion. El impaciente, el iracundo, el insatisfecho o ambicioso recibe en esos afectos como un
recibo, una escala de valores donde pueden leer, como los enfermos la fiebre en el termdmetro, hasta
donde llega su insuficiencia, su ingratitud, sus falsas aspiraciones. Estos afectos son por una parte
incurables pero por otra son medicinales porque en cada aparicion ofrecen la oportunidad de una
purificacion y cambio de sentido en la marcha de la vida.*



El cuerpo obliga a muchos a comprender que son unos pobres tipos y no los grandes personajes
que se imaginan, protege contra la tentacion de endiosamiento con pretensiones de ocupar el lugar de
Dios. Nuestra total dependencia de los otros, que no tienen por qué estar a nuestra libre disposicion, y
nuestra radical carencia de autarquia nos protegen contra el regusto de creernos semejantes a Dios,
contra el engafioso orgullo del endiosamiento que derrib6 en un instante a los angeles pero en el que
viven largos afios algunos hombres: dictadores, fakires, profesores. Hambre y sed, aspiraciones y
deseos insatisfechos nos dan en cada momento la prueba palmaria de no ser dioses. Por fortuna, la
debilidad humana hace que también sus maldades sean débiles. La miseria corporal robustece
nuestros deseos del cielo.

La espiritualidad desde arriba pretende a veces llegar a Dios prescindiendo del cuerpo.
Considera humillante ver al espiritu sometido y dependiente del cuerpo en trivialidades como pueden
ser la sumision a la materia y a la necesidad de transformarla. Su ideal seria poder ser como los
angeles para elevarse por encima de toda materia. Pero la verdad es que nuestro itinerario hacia Dios
pasa por la realidad de la carne: caro cardo salutis.

El conde Durckheim, deudor consciente de la psicologia de Jung, habla del camino de la
maduracién humana como de un camino de crecientes experiencias del sujeto sobre si mismo. Ese
camino pasa, segun Durckheim, por la audacia de arriesgarse a bajar a las regiones sombrias,
solitarias y tristes en el fondo de uno mismo. El objetivo de este camino de la maduracion consiste en
hacer aparecer la imagen de Dios presente en primer plano y en lograr que el hombre se ponga en
contacto con lo méas auténtico de si mismo. Es un camino de trasformacion interior en el que la
imagen interior del hombre va cobrando progresivo relieve. Durckheim piensa que es en ciertas horas-
limite, horas de vacio humano casi absoluto, cuando el hombre puede hacer las mas ricas y positivas
experiencias de si mismo.

Hay horas en las que tocamos el borde de nuestros recursos, el limite de nuestras fuerzas, de
nuestras posibilidades y de la sabiduria humana. Son momentos de fracaso. Pero luego reaccionamos,
nos rehacemos y somos capaces de adaptarnos a la nueva situacion. En el momento del abandono y
muerte del viejo yo y de su viejo mundo, es cuando uno se percata de la aparicion de una nueva
realidad. Algunos han tenido esas experiencias al sentir cercana la muerte, en negras noches de ciegos
bombardeos, en una enfermedad grave o ante una amenaza mortal de cualquier naturaleza que sea.
Alli vieron como en el momento en que la angustia llegaba a su maximo de intensidad y las defensas
interiores se derrumbaban, cuando ellos estaban ya rendidos y resignados a aceptar la nueva situacion,
nacio de repente la calma, desaparecio todo temor sin saber como y en la conciencia se hizo clara
como la luz la existencia de algo vivo inalcanzable por las fuerzas destructoras de la muerte. Alguien
reflexiond en esos momentos de esta manera: si logro salir de aqui, ya sé de una vez para siempre de
donde viene mi vida y en qué debo emplearla. EI hombre no sabe lo que es, pero puede experimentar
stibitamente en sf una fuerza nueva’.

Parecidas experiencias puede hacer el hombre ante tantas situaciones absurdas en que vivimos:
ante situaciones desesperadas, ante la injusticia irremediable.

Algunos han hecho la experiencia de que en el momento en que se rendian, se entregaban y
aceptaban lo inaceptable, se veian de repente iluminados por la comprension de la vida en su
significacion méas profunda. EI hombre se siente de golpe ante un nuevo orden incomprensible. La
evidencia le invade. (Ib 20).

Incluso cuando alguien busca su soledad y soporta la tristeza que le embarga, puede sentirse de
repente sostenido, seguro y rodeado de amor sin que pueda decir a quién ama o de quién es amado. Se
encuentra sencillamente rodeado de claridad, lleno de amor, testigo viviente de un Ser que supera y
trasciende sus anteriores interpretaciones de la existencia (Ib 21). Para Durckheim el camino hacia
Dios pasa frecuentemente por la experiencia de la propia limitacién y miseria, de las amenazas por
parte de fuerzas extrafas, de la desesperacion, de la injusticia, de la soledad vy la tristeza. Al atreverse
el hombre a sumergirse en las profundidades oscuras de si mismo se trasforman sus sentimientos y en
el espacio negro de la necesidad aparece la luz de Dios como fuerza que sostiene, libera y ama.



La espiritualidad desde abajo en las fabulas

La fabula de tres idiomas es un bonito ejemplo para ilustrar la espiritualidad desde abajo. Su
héroe, un muchacho ingenuo, es enviado por su padre a rodar por el mundo para que aprenda algo.
Una tras otra regresa tres veces el héroe a casa de su padre y cuando éste le pregunta qué ha
aprendido, responde la primera vez: he aprendido a entender qué dicen los perros cuando ladran. La
segunda vez responde: he aprendido a entender qué se dicen los pajaritos cuando cantan. Y la tercera
vez dice: he aprendido a entender qué dicen las ranas cuando croan. Ante estas respuestas, el padre se
siente profundamente contrariado. Es un hombre que encarna perfectamente los puntos de vista de la
racionalidad pura, incapacitado para entender los matices del arte. Y despide a su hijo®. EI héroe sale
de su casa sin rumbo fijo y llega a un castillo donde se le ocurre pernoctar. Pero al duefio no le quedan
habitaciones libres, solo tiene disponible la torre del castillo y en ella hay unos perros tan feroces que
ya han devorado a més de un incauto. EI héroe no se arredra. Recoge algo para cenar y entra sin temor
en la torre. Los perros comienzan a ladrar furiosos pero €l se pone a dialogar serena, amistosamente
con ellos. Nace la calma y los perros le confian enseguida su secreto: ladran con tanta furia porque
guardan un tesoro que hay alli escondido. Le guian por el camino del tesoro, le muestran el lugar y
hasta le ayudan a desenterrarlo.

El camino hacia mi tesoro pasa también por el diadlogo con los perros furiosos, es decir, el
didlogo con mis pasiones, mis problemas, miedos y heridas, con todo lo que ladra dentro de mi y
amenaza con tragarse mis energias.

Una espiritualidad desde arriba empezaria por encerrar los perros en la torre y se haria construir
al lado un bonito chalet de ideas. Pero siempre habria que vivir alli preocupados ante la posibilidad de
que un dia los perros pudieran escaparse y devorar al primero que se encontraran por delante. Habria
que vivir ademas en angustia permanente ante la posibilidad de emboscadas de las diversas
concupiscencias, ante las tentaciones, constante espiritual en la vida de las personas piadosas. Y sobre
todo, quedaria uno aislado de la vida. Todo lo que se reprime o0 se aparca queda restado de la
vitalidad. Los furiosos perros ladradores estdn plenos de vitalidad. Si los encerramos quedamos
privados de su energia, necesaria para llegar a Dios y al encuentro con nos otros mismos. La torre es
un simbolo de maduracion humana; la torre hunde sus cimientos en la tierra y se eleva al cielo. Es
redonda, simbolo de totalidad. Si por un elevado idealismo encerramos y atamos los perros
ladradores, nos condenamos a vivir en tension permanente por miedo a que un dia se suelten y salgan.
Muchas veces huimos de nosotros mismos, nos da panico mirarnos al interior por miedo de ver alli un
peligroso perro. Pero cuanto mas encadenemos los perros tanto méas furiosos se vuelven. Se trata, por
tanto, de armarse de valor y penetrar en la torre y alli, en paz, dialogar confiadamente con ellos.
Pronto nos descubriran el secreto del tesoro que guardan. Ese tesoro puede ser un nuevo impulso de
vida, un nuevo estilo de autenticidad personal, la nueva manera de ser yo mismo hasta completar la
imagen que Dios se ha formado de mi.

Otra fabula que arroja luz sobre la espiritualidad de abajo es la conocida como Fabula de la
sefiora Holle. La Blanca Nieves en esta fabula es Rosamaria, una nifia pobre, maltratada sin piedad
por su madrastra. La desgraciada muchacha es obligada a sentarse a diario junto a una fuente en
medio de la calle mayor y alli hilar sin descanso hasta sacar sangre de los dedos. Al intentar un dia
lavar en la fuente la bobina ensangrentada se le cae al agua. En su desesperacion salta ella misma al
pozo Yy alli se encuentra con el mundo maternal de la sefiora Holle. Por una vez tiene, al fin, la
experiencia de una vida en plenitud. Laiblin interpreta esta fabula desde el punto de vista de la
psicologia profunda y cree ver en ella la confirmacion de un proverbio chino: El que es atormentado
arriba se siente mas seguro abajo.

Si alguna vez en nuestra vida nos encontramos en un callejon sin salida, la solucion puede estar
en desprenderse de todo y ponerse en manos de Dios. Si nuestros esfuerzos han chocado en vano con
un tope insuperable o si, a pesar de nuestra buena voluntad, nos vamos metiendo cada vez mas en una
situacion peor, la mejor solucién no seria resignarse y aguantar asi. El salto al fondo del pozo es, en la
fabula, el medio de trasladarse a otra situacion y lugar donde existen posibilidades de contacto con



otras realidades, de conocer el mundo de las almas donde se nos obsequia con el ramo con flores de
oro, que es nuestra dignidad divina. Es también el reino de Dios en su aspecto maternal.

La sefiora Holle representa en la fabula a la divinidad germana Hulda, simbolo de un dios
maternal, en cuyas manos caemos cuando saltamos al pozo. Para Drewermann en Fran Holle, la
madrastra cruel de Rosamaria es simplemente el mundo, mientras que la sefiora Holle representa el
interior mundo de Dios en el que entramos cuando nos decidimos a dar el salto a las profundidades de
nuestro yo. En el fondo del pozo descubre Rosamaria el aspecto interior de la realidad, tiene alli
vivencias del mundo considerado como una pradera sembrada de flores de oro, conoce que todas las
cosas son en si mismas buenas y para ella un regalo enriquecedor. Son precisamente las situaciones-
limite las que mejor pueden facilitarnos la oportunidad de penetrar profundamente en los misterios del
mundo y del alma, de descubrir nuevos horizontes, la riqueza interior, y transformarse con ella.

El simbolo del pozo se encuentra también en un cuento de Hubertus Halbfas, interpretado como
un importante camino hacia Dios. Un joven desea llevar a sus dos hermanos junto a un pozo: “Deseo
llevaros a un sitio donde debéis llegar al descubrimiento de la verdad sobre vuestra vida. Cuando
Ilegan al pozo dice al mayor de sus hermanos: VVoy a atarte y descolgarte al pozo. jFijate bien qué hay
alli! Pero al hermano mayor le da miedo bajar al pozo colgado de una cuerda. Lo mismo dice el
segundo. Sélo el més joven se decide a que le descuelguen pozo abajo’“. Tiene valor para llegar hasta
el fondo pasando por las oscuridades laterales.

Una vez invité a los participantes en un cursillo a que se imaginaran como podrian ser
descolgados con una soga por un amigo o amiga hasta el fondo del pozo y qué cosas pensaban que
podrian encontrarse alli. Para muchos, lo mas impresionante era el riesgo. Luego debian imaginarse
que tipo de experiencias podrian vivir abajo, en el fondo. Unos encontraban alli una fuente cristalina
en la que se refrescaban. Otros descubrian un paisaje bellisimo o encontraban perlas exéticas... El
camino hacia una nueva calidad de vida pasa por el descenso a las profundidades del propio yo.

En la fabula de La llave de oro citada por Laiblin se cuenta un extrafio hallazgo. Mientras un
joven pobre limpia de nieve el suelo para dejar libre un espacio donde encender una hoguera, toca de
repente con la pala una llave de oro. Sigue quitando nieve y descubre un cofrecito de hierro. La llave
se adapta bien al cofre. La introduce, la hace girar y esperamos ansiosos a que levante la tapa para ver
las maravillas encerradas dentro. También aqui hay un tesoro en el fondo. Previamente se da un
problema que el muchacho intenta solucionar con los medios naturales conocidos y a su disposicion.
La fabula quiere decir que al fin de nuestros fatigosos rodeos (Plutarco), de nuestros agobiantes
esfuerzos subjetivos en la oscuridad del error, en la angustia de la necesidad, en la renuncia, nos
espera un experto guia oculto que nos lleva al descubrimiento de un nuevo tesoro: la solucion del
problema se presenta de manera inesperada. Laiblin llama a este tipo de fabulas “cuentos de dos
mundos”. Una situacion conflictiva y sin salida a la vista, una fatal incapacitacion, un estancamiento
en la vida, llevan al héroe a abrirse camino hacia otro mundo para encontrar en él una nueva,
desconocida o perdida energia vital, una fuente de nueva vida. En lo mas profundo hay un tesoro que
el héroe puede llevarse a su mundo, puede servirle de ayuda en el camino y puede traerle la solucién
final.

Todas las fabulas bajo el titulo de “cuentos de dos mundos” sefialan el camino de una
espiritualidad desde abajo. Hay que descender siempre al fondo para descubrir alli una nueva fuente
de energia, para renovar la vida gastada y refrescar la vida reseca. La fuerza trasformadora no se
encuentra en la superficie en que vivimos sino en las profundidades. EI camino hasta esas
profundidades pasa por la confianza y decision, por el desprendimiento y receptividad. Yo no puedo
seguir ese camino por decision propia sino Unicamente si soy llamado. Sélo el que escucha la llamada
de la vida y la obedece puede encontrar la fuente de la vida en lo profundo. El que avanza en
inmadurez, es decir, en caprichos egoistas, en curiosidades o intereses, sera despreciado y sancionado
por los que se encuentran ya al otro lado, como en el caso de la fabula. Muchas veces es un fracaso o
la misma desesperacion la que me obliga a seguir el camino hacia abajo para descubrir alli la fuente
de la vida.



C) Desarrollo de una espiritualidad desde abajo

La espiritualidad desde abajo, quiere afirmar que en todos nuestros movimientos afectivos, en
nuestras enfermedades, heridas, traumas, en todo cuanto hacemos y buscamos, en nuestras
decepciones cuando comprobamos que las posibilidades humanas tienen un tope, lo que estamos
haciendo es buscar a Dios. Nos podria servir muy bien de guia y simbolo la fabula de los tres idiomas
como paradigma de la espiritualidad desde abajo. Podriamos vivir segun la moraleja que de ella se
desprende empezando por establecer un diadlogo con todas nuestras inclinaciones naturales, con
nuestras enfermedades, heridas y traumas. En ese didlogo podriamos preguntar y discutir qué pretende
Dios decirnos a través de cada una de esas situaciones animicas y de qué manera quiere utilizarlas
como guias para llevarnos a descubrir el tesoro enterrado en el fondo de la torre de nuestra existencia.
Porque es cierto que jaméas podremos descubrir ese tesoro sin descender al fondo de nuestra realidad.
Hay quienes sobrevuelan la torre, intentan descubrir el tesoro alla arriba en la superficie pero caen
precipitadamente sin haberlo encontrado. Otros buscan afanosamente ideales fuera de si y nunca
logran establecer contacto con la verdad de si mismos. Explotan estos ideales para satisfacer sus
ambiciones. A veces logran grandes resultados innegables en el exterior de si, pero no llegan al
descubrimiento de su verdadero yo, su propio interior sigue siendo misterio, viven de hecho al margen
de su propia realidad y de la vocacion a la que Dios les ha llamado. Deberiamos empezar por dejarnos
orientar por los ladridos de los perros de la torre, seguirlos hasta el fondo y alli dejar que ellos mismos
nos sefialen el lugar exacto en que esta enterrado el tesoro. Los salvajes perros, lejos de hacernos
dafio, dejarén de ladrar y ellos mismos nos ayudaran a desenterrarlo. Si preferimos el simbolismo de
la fabula de la sefiora Holle entonces, en el momento de la desesperanza, nos lanzaremos
decididamente al fondo del pozo puesta la Unica confianza en Dios. Del fondo hara él surgir nuevas
perspectivas y aparecer nuevas posibilidades.

El camino hacia el tesoro, es decir, al auténtico yo, es un aspecto de la espiritualidad desde
abajo. Otro aspecto es la experiencia de la propia impotencia en las profundidades del yo, que se
convierte, por fortuna, en punto de apoyo para dar el salto hacia arriba de la gracia. Es en la
profundidad de mi mismo donde puedo ser curado. La experiencia de mi nada me lanza a la totalidad
de Dios. En el momento mismo en que capitulo ante Dios es cuando veo claro que no puedo yo solo
liberarme de mi embotamiento ni hacerme mejor, y es alli donde puedo hacer una nueva
importantisima experiencia de Dios, Unico capaz de hacer todo lo que no puedo hacer yo. Alli
empiezo a vislumbrar quién es de verdad Dios y en qué consiste su gracia.

En el proceso de acompafiamiento espiritual se reciben muchas veces confidencias de personas
altamente decepcionadas Y tristes, atormentadas por complejos de insuficiencia o frustracion por el
hecho de no haber sido capaces de llenar las exigencias del programa espiritual que una vez se
propusieron con grandes dosis de ilusion y buena voluntad. Pero han comprobado una vez tras otra
sus fallos a pesar de sus buenos prop6sitos. En lugar de animarles a renovar esfuerzos para eliminar
los fallos y no recaer en las mismas faltas, intentemos hacerles caer en la cuenta de que se trata en este
hecho de una fundamental y decisiva experiencia espiritual. No poseemos en nosotros garantias de
nada. No podemos lograr siempre lo que estaria en el fondo de nuestros deseos. Pero exactamente, en
ese punto en que comprobamos que ya no podemos mas, en el momento en que se desvanecen en
irrealidad todos nuestros suefios de perfeccién que creiamos al alcance de nuestro esfuerzo y que
siguiendo los criterios humanos habria que darlo todo por perdido, es ahi precisamente donde esta el
punto sensible en el que Dios puede tocarnos para hacernos sentir que todo es obra de su gracia. En la
experiencia de las propias limitaciones e impotencias se hace mas clara la vivencia, segun Karl
Rahner, de la accion del Espiritu. Rahner describe la experiencia de la accién del Espiritu Santo en
situaciones limite, en horas de capitulacion ante Dios:

¢Hemos intentado alguna vez amar a Dios cuando no nos empuja a ello ningin viento
favorable de entusiasmo, cuando no es posible confundir a Dios ni con nosotros ni con los impulsos
de la vida, cuando se piensa que ese amor significaria la muerte, donde tiene apariencias de muerte y
de negacién absoluta, alli donde nos parece estar gritando en un desierto en el que nadie oye, 0
cuando amar parece tan escalofriante aventura como la de dar un salto a un vacio en el que todo



parece incomprensible y aparentemente absurdo? Cuando desaparece lo disponible, lo preciso, lo
disfrutable, cuando sobre todas las cosas caen silencios de muerte o hay sabor de muerte y todo
reviste tonalidades de ocaso o parece fundirse en una indefinible beatitud de blancura, entonces esta
operante en nosotros no sélo el espiritu sino el mismo Espiritu Santo. Es la hora de su gracia.
Entonces experimentamos el aparente e inquietante vacio de la existencia y el abismo de Dios que se
nos comunica sin caminos, y es saboreado como una nada porque es la infinitud®.

La condicion para experimentar la gracia de Dios es siempre el reconocimiento de la propia
nada, del fracaso de todo voluntarismo en el trata miento de las enfermedades del espiritu. Cuando el
alcoholico ha llegado a confesar que esta destrozado y ya no tiene voluntad frente al alcohol, es
cuando puede empezar a sentirse fuerte confiando en Dios. Sobre las ruinas de sus vanos esfuerzos
nace vigorosa una nueva relacion con Dios como medicina eficaz. Hermann Hesse experiment6 en su
propia carne estas contradicciones de los esfuerzos humanos. En una de sus cartas escribe que el
camino de la lucha por el bien termina inevitablemente en desesperacion y fracaso, es decir, termina
en la comprension de que no existe realizacion pura de las virtudes, ni obediencia perfecta, ni un
servicio cumplido, que la justicia es un ideal inasequible y la bondad un bello deseo irrealizable. Este
pesimismo lleva o al hundimiento espiritual o a instalarse en un tercer del espiritu, es decir, en una
atmosfera y vida nueva mas alla de la ley y la moral, en un anticipo de gracia y salvacion, en un nuevo
género de suprema irresponsabilidad, dicho en una palabra, a la fe°. Sélo cuando se ha llegado a la
conclusién de la imposibilidad de vivir por una parte una vida segun la voluntad de Dios y por otra, a
la conviccion de no ser posible transformar nuestras deficiencias con el propio esfuerzo, se esta en
disposicion de comprender el alcance del abandono total y confiado en las manos de Dios. Se trata por
tanto en la espiritualidad desde abajo de un proceso de maduracion humana y del descubrimiento del
tesoro mediante un analisis de los pensamientos y deseos, de las heridas y enfermedades en la lucha
por la vida; y se trata también de hacer una nueva experiencia de fe en el lugar y momento en que se
ha comprobado que las posibilidades humanas han tocado techo y no llegan a méas. A partir de esa
constatacion se trata de establecer un nuevo género de relacion con Dios y sentirse completa mente a
solas con él.

Dialogo con los pensamientos y sentimientos.

Los principios de la espiritualidad desde abajo ponen al sujeto a la escucha de Dios, atento a su
voz que se hace sentir y habla por nuestros pensamientos, sentimientos, inquietudes y deseos. Dios
nos habla a través de todo. So6lo prestando mucha atencion a los matices de su voz podremos descubrir
la imagen que él se ha formado de cada uno de nosotros. No es licito minusvalorar las emociones 0
pasiones porque todo esta lleno de sentido. Lo importante es lograr captar y descifrar el mensaje que
Dios nos manda por medio de ellas. Hay quienes se consideran culpables de sentimientos que
podriamos llamar negativos como pueden ser la coélera, la irascibilidad, la envidia, la apatia. Y
procuran «con la gracia de Dios» dominar esas pasiones y desentenderse de ellas. La espiritualidad
desde abajo las contempla desde otra perspectiva, no intenta reprimirlas sino reconciliarse con ellas.
Todas, en efecto, pueden contribuir a ayudarnos en el camino hacia Dios. La Unica condicion
indispensable es meterse en medio de ellas, dialogar y preguntar qué mensaje traen y quieren
trasmitimos de parte de Dios.

Naturalmente, la espiritualidad desde arriba considera un gran triunfo si ha logrado dominarlas
y someterlas. El ideal de la serenidad interior, del amor al projimo, la afabilidad y otros objetivos de la
espiritualidad, estan exigiendo de mi un dominio lo mas absoluto posible de la irascibilidad y mal
humor. Pero por la ira, por ejemplo, puede estar Dios dandome gritos y llamando mi atencion sobre el
tesoro que hay enterrado dentro de mi. Si yo logro penetrar en mi interior y dialogar alli con mi ira,
quiza pueda oir como ella me hace caer en la cuenta de que estoy viviendo una vida falsa, que vivo
contra lo que soy y no dejo aparecer al exterior la imagen que Dios se ha formado de mi. La ira me
acusa con frecuencia de haber dado excesivos poderes a otros. He vivido siempre procurando llenar
las expectativas de otros sobre mi sin prestar apenas atencion a las exigencias y necesidades de mi
propia vida. No he vivido yo; he vivido al dictado de otros que han penetrado dentro de mi territorio



causandome inmenso dafio. En lugar de reprimir la colera seria mucho mas positivo dialogar con ella
para descubrir en mi el tesoro de mi propia imagen.

En si misma, la cdlera es una energia que me permite guardar una cierta y positiva distancia respecto
de quienes me han hecho mal. Solo asi puedo perdonarlos y liberarme de su influjo negativo sobre mi.
Esto se ve muy claro en el caso de mujeres de las que han abusado sexualmente en su infancia. Es muy
importante que reflexionen sobre los sentimientos de indignacion para tomar las correspondientes
distancias respecto de los que las utilizaron. Es condicion también para cicatrizar las heridas.

Hay sin embargo quiza una clase de ira o indignacién que me domina y con la que ya no logro
establecer dialogo. No logro por més que lo intente adivinar su razon de ser, no puedo entender en ella
el lenguaje de os perros. Eso quiere decir que tengo que cambiar de método porque de lo que aqui se
trata es de la fuente y lo que tengo que hacer es lanzarme al fondo, como Rosamaria en el caso de la
fabula cuando ya todo habia perdido para ella su sentido. Quiza llegue a descubrir en el fondo de mi
una pradera de flores que trasforma todo mi interior y mi entorno. Talvez encuentre en el fondo de mi
ira una nueva fuente de energia que se trasforma ella misma en gusto por la vida. Y cuando llego a
sentirme completamente impotente, quiza pueda actuar la ira como elemento equilibrante que me
saque de esa depresion, me ayude a superar la fatiga y a ponerme en manos de Dios. La ira habria
desempefiado el importante papel de ayudarme a mejorar mis relaciones con Dios.

Estamos tratando siempre de tres caminos o métodos en que se expresa la espiritualidad desde
abajo. En primer lugar esta el didlogo con los pensamientos y sentimientos. En segundo, el descenso
hasta el fondo de las emociones y sentimientos aguantando alli hasta verlos trasformados en faros
luminosos que me hagan ver a Dios. En tercer lugar, la capitulacion ante Dios, la confesion de la
propia nada y consiguientemente la necesidad de ponerme en las manos de Dios o, utilizando la
imagen de la fabula, la necesidad de saltar al fon do de la fuente.

Hay quienes piensan que la irascibilidad es cualidad del caracter y por lo tanto imposible de
cambiar. Pero si empiezo a dialogar con mi irascibilidad pronto me dara a entender que no es mas que
un grito por la vida. Y remite con frecuencia a situaciones de infancia en las que uno no se sinti¢
valorado, no fue tomado en serio en su manera individual de ser y sentir. Y era entonces probablemente
vital desplegar mecanismos de autodefensa contra esas faltas de consideracion y reaccionar de manera
irascible, con pataleos, para evitar mayores indiferencias ante los propios sentimientos. La irascibilidad
era un importante medio de supervivencia. Pero ahora ha dejado de ser una buena estrategia. Al
contrario, muchos sufren a causa de su irascibilidad porque complica su vida y la de su entorno.

Un dialogo con la irascibilidad podria muy bien poner al sujeto en contacto con un deseo oculto
exteriorizado en ella: el deseo de un derecho a los propios sentimientos. Es cierto que hay personas a
las que de nada sirve el didlogo con su irascibilidad. Lo unico que les queda es tratar humildemente de
reconciliarse con sus desérdenes incontrolados y por la irascibilidad llegar a la confesion de su
impotencia y aceptar que lo Gnico posible que queda es ponerse confiadamente en manos de Dios tal
COMO Uno es.

Mucha gente padece algun tipo de angustia. La reaccion més frecuente es intentar controlarla
mediante una adecuada terapia o pedir incansablemente a Dios que les libere de ella. En ambas
hipotesis permanece el individuo fijo en su angustia de la que desea verse libre. Pero entonces ya no
puede interpretar su mensaje. Sin angustia nos veriamos todos un poco privados del sentido de
moderacion y estariamos constantemente desbordados. Si una angustia tiene tonos de exceso nos esta
frecuentemente sefialando un falso posicionamiento en un determinado estilo de vida. No pocas veces
la causa de la angustia reside en una actitud de perfeccionismo. Si tengo que ser necesariamente y a
toda costa el primero y el mejor en todo, si en una discusion tengo que aportar yo siempre los
argumentos mas turbativos, si me creo con derecho a exigir de los demas la aprobacién entusiasta de
mis «geniales» ocurrencias, es entonces natural que sufra de angustia permanente ante cualquier
posibilidad de ridiculo. Lo desorbitado de mis expectativas es la causa de mi angustia. La terapia
cognitiva de la conducta nos sefialaria la existencia de falsos presupuestos fundamentales, por
ejemplo: “Yo no puedo permitirme falta alguna porque se derrumbaria mi prestigio; no puedo
exponerme a hacer el ridiculo porque eso significaria mi rechazo”.



El dialogo con la angustia podria ayudar a desarrollar en nosotros ciertos principios generales de
humanismo. Por ejemplo: “Yo tengo derecho a ser como soy; tengo derecho a cometer errores, a
equivocarme alguna vez; mi dignidad es cualidad personal que no desaparece por la incidencia en mi
conducta de algunos errores o imperfecciones”. Y entiéndase bien que no estamos ofreciendo trucos o
pequefios engafios para eliminar la angustia a toda costa. Puede suceder que la angustia nos esté
haciendo continuas invitaciones a un autocontrol mas metédico para mejorar objetivamente la imagen.

Y puede suceder también que todo didlogo con mi angustia se quede en palabras vanas que se
lleva el viento y seguiré sufriendo bajo los golpes y lesiones de la angustia. Si sucede asi, quiere decir
que la misma angustia me esta empujando hacia Dios. Significaria que no queda mas solucién que la
de reconocer honestamente mi incapacidad para liberarme de mi angustia, que significa mi punto bajo
en el que debo hacer pie para ir a Dios. Deberé entonces someter mi angustia a terapias espirituales,
ver a Dios en ella o repetir una oracion de la Biblia: «Aunque camine por cafiadas oscuras nada temo
porque ti vas conmigo» (Sal 23). O también: “El Sefor estd conmigo, nada temo. ;Qué podra
hacerme el hombre?” (Sal 118). La angustia dejaria de serlo para actuar como estimulo espiritual y
como test para comprobar hasta qué punto tomo en serio a Dios y sus promesas. Aunque crea
sinceramente que Dios estd conmigo, esa fe no es magia ni desaparece por ello la angustia, pero si que
encontraré en medio de ella el agarradero firme de la fe para no dejarme arrastrar por nada. Me
reconciliard con mi angustia y no permitira la invasion del panico ante la aparicion de cualquiera
sombra inquietante. Otro remedio consiste en reconocer la angustia sabiendo que, al mismo tiempo,
existe en cada uno un espacio acotado al que nadie, ni tampoco la angustia, tiene acceso libre sin mi
consentimiento. Mis emociones estan marcadas de angustia pero ésta no puede penetrar en mis
profundidades.

A veces llegamos a tener miedo hasta de nosotros mismos. Hemos reprimido los instintos
agresivos y tenemos miedo de que un dia exploten. Una sefiora padece la angustia irracional de que un
dia pueda llegar a matar a su hijo al que sin embargo ama con pasién de madre. El dialogo con su
angustia podria hacer ver a esta mujer que existen juntos en ella los sentimientos de amor al hijo y de
agresividad. Se comprende por otra parte que una madre, que ocupa sus veinticuatro horas del dia en
el cuidado de su hijo, pueda sentir brotes agresivos. Desearia poder estar sola y disponer de algun
momento libre para la atencion de si misma. Los brotes agresivos estan diciendo a esa mujer que
necesita tomar mayor distancia de su hijo. Desde los principios de la espiritualidad desde arriba jaméas
pudo ni imaginarse la legitimacién de la agresividad. Su ideal de la maternidad era demasiado
elevado. Una madre debe ser en todo momento ternura para su hijo. Y cuando mas elevaba este ideal
con tanta mayor violencia protestaba el anti-polo de la agresividad. El didlogo con su angustia podria
orientar a la madre a un cambio que mejorara las atenciones a su propia persona sin descuidar las
necesidades del hijo. La angustia tiene siempre un sentido. Basta descifrar su lenguaje para descubrir
el tesoro cuya existencia nos esta insinuando.

Existen, por supuesto, angustias asociadas a la naturaleza como una cualidad natural, algo como
innato, tales como el miedo a la soledad y a la muerte. Lo importante aqui es tolerar la angustia y
seguirla en sus motivaciones. En lo mas profundo de mi estoy siempre completamente solo. Hay
zonas de mi ser humano a las que nadie puede acompafiarme. Alli me siento necesariamente solo.
Hermann Hesse contempla el ser humano como un estar solo: “Vivir es estar solo. Nadie conoce a
nadie, todo el mundo esta Solo”. Para Paul Tillich la religién es algo que cada uno inicia con su
soledad. Si llego a reconciliarme con mi soledad y con la angustia que ella me produce, me encontraré
en disposicion de descifrar el misterio de mi existencia: «EI que conoce la Gltima soledad, conoce las
ultimas realidades» (E. Nietzsche). La soledad, el estar solo, podria también llevarme a la profunda
experiencia de sentirme formando parte en la unidad de un todo. En Gltima instancia, mi soledad me
esta hablando de Dios. El fildsofo catolico Peter Wust lo experimento en su tltima enfermedad poco
antes de la muerte: «Yo creo que la razon méas profunda de toda soledad humana es la nostalgia de
Dios». Todo el mundo esta solo en el acto de morir. «Morir es la dltima soledad total. Morir crea
soledad y obliga a sumergirse en la mas extrema soledad»™°. Por consiguiente, la soledad podria estar
invitandome a gritos a ponerme sin reservas en manos de Dios. La soledad se tornaria entonces
fecunda, seria fuente de espiritualidad.



10

En los creyentes, la fe en la resurreccion no elimina la angustia ante a muerte. No queda otro
remedio que aceptar en mi esa angustia pensando: «Si, tengo que morir. Puedo morir en un accidente,
de cancer o de infarto. No puedo proteger me contra esa realidad». Si acepto esto me veo obligado a
seguir reflexionando sobre la condicion de mi ser humano. ¢En qué consiste mi vida, cual es su
sentido? La angustia ante la muerte me obliga a formular preguntas fundamentales sobre la existencia
humana. Y a través de la angustia pueden hacer su aparicion, renovadas, las verdades de la fe
cristiana, por ejemplo, que por el bautismo estoy viviendo ya en a otra orilla; que he muerto ya con
Cristo y la muerte no tiene mas dominio sobre mi. Hay en mi algo indestructible por la muerte. La
imagen que de mi se ha forma do Dios es indestructible y brillara en su mas pura belleza a la hora de
la muerte.

La espiritualidad desde abajo tiene otro tratamiento para los impulsos instintivos. No pretende
reprimirlos sino transformarlos. Se pregunta sobre ellos: ¢addnde o a qué me lleva este impulso? En
nuestra sociedad del bienestar hay mucha gente con problemas en el comer. Muchos luchan toda la
vida para librarse de esa esclavitud sin conseguirlo. EI ayuno o privacion puede ser un buen remedio
contra la gula. Pero si yo me impongo el ayuno como penitencia por excesos anteriores, sucedera que
la comida y el ayuno vendran a convertirse en tema central de mis conversaciones y preocupaciones.
Mucho mejor seria preguntarme por qué me gusta comer hasta excederme, qué otras apetencias se
ocultan detras de mi gula. Si logro ponerme en contacto con esas apetencias cambiara seguramente
todo mi desorden. En la comida se esconde un ansia de disfrutar. EI remedio contra el exceso
consistird en aprender a disfrutar y a permitirme el placer de comer. Segun la mistica medieval, el
objetivo de la vida espiritual consiste en llegar al frui deo, a disfrutar de Dios. Si uno se yeta toda
clase de placer, se incapacita para gozar de la experiencia intima de Dios en el placer justificado. La
verdadera ascética no es renuncia y mortificacion sino aprendizaje en el arte de hacerse humano y en
el arte de disfrutar.

Lo mismo sucede con la sexualidad. Muchas veces la hemos encerrado en la torre por miedo a
los perros salvajes. Pero entonces nos privamos de su energia para desarrollar debidamente nuestra
vitalidad y nuestra espiritualidad. Una espiritualidad que encadena la sexualidad por miedo,
necesariamente ha de estar en constante angustia ante las concupiscencias que nos acechan y asaltan.
Entender la sexualidad s6lo como una fuerza que hay que someter es una vision lamentablemente
negativa. La sexualidad es la fuente principal de que disponemos para el desarrollo de nuestra
espiritualidad. Si logramos hacernos sus amigos Yy dialogar en paz con ella, como el joven de la fabula
dialogaba con los perros, podré indicarnos dénde esta enterrado en nuestras profundidades el tesoro
de nuestra vitalidad y de nuestras aspiraciones espirituales. Y quiza podria también decirnos: intenta
vivir y amar de verdad. La vida que llevas ahora es un vivir al margen de tu verdadera vida y de ti
mismo. jNo te contentes con una vida friamente correctal Hay en ti grandes aspiraciones a vivir y a
amar; debes fiarte un poco de esas aspiraciones y deseos. Entrégate a la vida, entrégate a los demas,
ama a todos y ama a Dios con toda tu alma, con tu cuerpo y tus instintos. jNo te permitas descanso
antes de haber llegado a Dios y haberte identificado con él!

No se trata s6lo de penetrar en la torre del tesoro y de dialogar con la sexualidad para descubrir
el lugar exacto donde se encuentra. Muchas veces nos asalta la sexualidad, nos domina y no podemos
dialogar con ella. Somos con excesiva frecuencia una presa facil. Muchos ceden al placer solitario y
los vanos intentos para superarse degeneran en frustracion.

En lugar de torturarse con sentimientos de culpabilidad seria mucho mas positivo reconocer la
incapacidad para controlar la propia sexualidad. Esta incapacidad puede resultar positiva y saludable
en algunos casos porque obliga al sujeto a reconocer en humildad que es un ser humano de carne y
hueso, incapaz por propio esfuerzo de llegar a ser persona espiritual.

Los monjes suelen repetir que es necesario reconocerse primero incapaces para que Dios asuma
nuestra lucha. Asi lo expresa un viejo apotegma: “Un monje consultaba con su viejo director
espiritual algunos problemas sobre la continencia. El viejo le explico: jAnimo! Pon tu incapacidad
ante Dios y quedaras tranquilo”. (...)



11

En la espiritualidad desde abajo se acepta la sexualidad con animo agradecido porque es la
encargada de recordarnos constantemente que nuestra vida espiritual llega a su cumbre cuando ha
logrado el gusto por la vida, que nadie puede contentarse con llevar una vida asépticamente correcta
porque todos debemos tender a elevar nos sobre nosotros mismos hasta la plenitud del gozo en Dios.
Tradicionalmente hemos exagerado la valoracién de la sexualidad en su aspecto negativo
considerandola como una fuerza que nos aparta de Dios. Es evidente que puede suceder asi. Pero
existe otra experiencia de signo contrario, es decir, comprobar que los impulsos sexuales con llevan
siempre energia espiritual, que la sexualidad nos recuerda constantemente la suprema aspiracion
humana a llegar a unirnos y fundirnos en amor con Dios y vivir en él la plenitud de nuestros deseos.

Profundamente enraizado en el corazon esta el deseo de poner en orden nuestros sentimientos
negativos como la tristeza y la sensibilidad. Con excesiva frecuencia comprobamos que no es posible
alejar esos sentimientos con una mera apreciacion positiva. Tampoco ayuda siempre la oracion.
Muchos acuden a Dios pidiéndole se digne liberarles de los sentimientos depresivos. Lo que sucede es
que en su oracion no hacen mas que girar en torno a si mismos.

Una religiosa sufria permanentemente bajo el influjo de sentimientos profundos de tristeza. Una
simple advertencia por parte de otra hermana, una insatisfaccion en la realizacion del propio trabajo,
el cansancio o cualquier otro pequefio detalle bastaban para trasformar de golpe su superficial alegria
en amarga tristeza. Y acrecentaba su tortura con quejas contra ella misma porque a pesar del
acompafiamiento terapéutico y espiritual no experimentaba mejoria alguna. Vivia asqueada de si
misma sin confiar en nada. Ante casos asi seria ingenuo pensar en recetas magicas, espirituales o
psicologicas, capaces de actuar mecanicamente y sacar definitivamente de esta situacion.

Pero la pregunta que se plantea es por qué ella desea verse libre a toda costa de su tristeza. ¢Es
esa la voluntad de Dios o la suya propia? ¢No corresponde esa tristeza al ideal que de si misma se ha
formado de ser una religiosa que vive siempre en Dios y que por la oracién piensa instalarse en una
atmdsfera serena por encima de toda contrariedad y por encima de cuanto suceda en las cosas que
maneja o0 las personas con quienes trata? ;Corresponde verdaderamente ese ideal a la imagen que
Dios mismo se ha formado de ella? O es que pretende superponer el propio ideal al ideal de Dios
pensando que es mas a su gusto, mas ideal y mas perfecto? ¢;Piensa instrumentalizar a Dios para que
la ayude a llenar las exigencias del ideal que de si misma se ha formado? Durante mucho tiempo
penso en poder liberarse de la hipersensibilidad por la oracién y meditacion. Pero el camino no es ése.
Equivaldria a instrumentalizar a Dios para verse libre de sentimientos incomodos sin interés
verdadero por Dios mismo. Si en su espiritualidad se tratara ante todo de buscar a Dios y no de
arreglar detalles para estar en paz y sentirse satisfecha de la vida, entonces no prescindiria de Dios en
su tristeza sino que le veria en medio de ella. La solucion esta en reconocer en su hipersensibilidad la
causa de sus tristezas: «Si, me siento herida y eso me duele». Si logro dialogar con mi tristeza y si
ademéas me sumerjo en ella e intento tocar sus raices, puede suceder que se transforme y me deje un
sabor agridulce. Entonces llego a comprender, al fin, que mi tristeza es un sentimiento muy profundo
que me permite barruntar algo de la dureza de la vida y del misterio de la existencia. En ese caso me
hace bien dar entrada libre a la tristeza. Ella puede transformarse en bello sentimiento o en
presentimiento de las muchas ilusiones existentes en mi que deben caer hechas pedazos si quiero
conocer y vivir la verdad de mi vida y la verdad de Dios.

En el mundo de las relaciones humanas surgen frecuentemente problemas para los que no
aporta solucion alguna la interpretacion del lenguaje de los ladridos de los perros furiosos. Si yo, por
ejemplo, me siento incomprendido y marginado en la vida de mi comunidad podré preguntarme por
qué sucede asi e intentar dialogar conmigo mismo para aclarar posibles malentendidos. Pero
frecuentemente permanece la sensacion de vivir incomprendido y marginado. De nada sirve renovar
los esfuerzos para lograr comprension y aceptacion. Hasta podra parecer que cuanto mas lo intento
menos logro. Me queda como solucion el plantearme el estar dentro de mi comunidad como un reto
espiritual. Tanto en la vida religiosa como en la matrimonial se dan situaciones tan complicadas que
no permiten entrever solucion posible. Esta circunstancia me obliga de alguna manera a vivir mas en
Dios y buscar mi paz en él. Porque si no encuentro ayuda en mi comunidad tengo que preguntarme



12

qué significa para mi la lectura del salmo 23: “El Sefior es mi pastor, nada me puede faltar”. ;Es Dios
solo el garante de mi bienestar y estoy en disposicion de afirmar con Teresa de Avila que «solo Dios
basta»?

Los problemas sin visible solucion dentro de la comunidad podrian servir de test para poner en
claro mi conducta ante Dios. Me pueden ensefiar a edificar en el Sefior, a orientar a €l solo mis
aspiraciones y deseos, a esperarlo todo de El. Si no logro encontrar en la comunidad el calor de hogar
que necesito, deberé buscarlo dentro de mi mismo. Existe efectivamente un espacio en mi interior al
que no pueden llegar los pinchazos de mis compafieros, un remanso de paz en el que habita
misteriosamente Dios dentro de mi y donde yo puedo sentirme comodo viviendo con él en mi propia
casa. De mi depende estar dando vueltas y lamentar mis problemas de incomprension o aprovechar
por el contrario esa situacion para intensificar mi intimidad en el trato con Dios.

Los ejemplos anteriores ponen énfasis y marcan con mas relieve algunos aspectos de la
espiritualidad nacida desde abajo, desde los bajos fondos de nuestras limitaciones y miserias. Consiste
en encorvarse para ver lo que hay alli, en tomar muy en consideracion los sentimientos que brotan del
interior y en no ser excesivamente faciles a la hora de condenar cualquier emocion o tendencia que
brote desde dentro. Entendemos, por el contrario, que Dios habla a través de esos impulsos o
sentimientos para atraer nuestra atencion sobre el riesgo de estar viviendo al margen de la propia vida.
El didlogo con los sentimientos y aspiraciones podria ayudarnos a observar méas detalladamente las
zonas olvidadas de nuestra personalidad sin las cuales la vida queda notablemente empobrecida. Las
emociones que injustificadamente nos vetamos podrian proporcionarnos una inestimable ayuda para
cotejar la imagen que Dios mismo tiene de nosotros con nuestro auto-concepto, frecuentemente
superpuesto sobre aquélla. Muchas veces hacemos consistir nuestro ideal en ser personas que saben
controlarse y permanecer serenas, pacificas, amables. Pero quiza con esta imagen propia desplazamos
la de Dios. Existe tal vez algo en mi que desea vivir de otra manera méas personal, algo que s6lo Dios
puede hacer crecer y que yo me empefio en reprimir porque no coincide con mis ideales
prefabricados.

Pero, al mismo tiempo, me estoy dando cuenta de que en mi espiritualidad desde abajo se
incluye la aspiracidn o deseo de transformarme, de ser capaz de encontrar mi camino hacia Dios, el
mismo de mi juventud pero con variaciones y matices nuevos. La espiritualidad desde abajo me
convence de que nunca seré capaz de inventar un método para transformarme y salvarme. Debo, por
el contrario, repetirme sin cansancio: A pesar de todos tus esfuerzos espirituales y de los libros que
escribes seguiras enfrentdndote a los mismos problemas y nunca lograras verte libre de tu sensibilidad
y afectos desordenados. Esta sincera confesion me abre a la accion de la gracia. Entonces
comprenderé que debo abrir también mis manos y presentarme con ellas abiertas ante Dios. En este
sentido me impresionaron profundamente las palabras con que termina la novela de Graham Greene
El fin de la aventura. El autor, que se habia enamorado de Sara, estd tomando unas copas en
compafiia de su marido y reza asi:

Sefior, t0 has hecho ya demasiado, ti me has arrebatado demasiado. Yo me siento demasiado
cansado Yy viejo para empezar otra historia de amor. Por favor, déjame solo para siempre.

Después de todas las aventuras pasionales con su amada, al fin de la aventura s6lo puede confiar
en Dios. Esta experiencia de Dios no fue el fruto de sus virtudes sino el fracaso de su amor prohibido.

De manera parecida reza el cura rural en la novela de G. Bernanos:

Sefior, me encuentro completamente al desnudo como sélo ante ti puedo estar, porque nada
escapa a tu conmovedora providencia ni a tu conmovedor amor.

Llegard un dia en que me sienta cansado de tanto ensayo de transformacion. Tanto intento de
sentirme libre en Dios no seré entonces virtud mia de la que pueda enorgullecerme sino la expresion
de este presentarme desnudo ante ti. Entonces me dejaré caer en Dios porque es la Gnica posibilidad
que me queda. Y me sentiré al fin libre de tanta absurda pretension de atribuir los logros de mi
espiritualidad a merecimientos propios.



13

;Cfr. W. BITTER: Meditation in Religion und Psychotherapie. Stuttgart, 1958, p. 189.
Ibidern.

®R. ASSAGIOLI : Psychosynthese. Adliswi, 1988, p. 238 sig.

* A. GORRES: Del Leib und das Heil: Caro cardo salutis en K. RAHNER: Der Leib und das Heil. Mainz.
1967. p. 21 Ss.

°> K. G. DURCKHEIM: Uberweltliches Leben in der Welt. Der Sinn der Mindigkeif. Weilheim. 1968.

® W. LAIBLIN: Symbolik der Wandlung in Marchen, en Die Wandlung des Measchen in Seelsorge und
Psychorherapie. Gottingen, 1956. p. 295.

"H. HALBFAS: Der Sprung in den Brunnen. Dusserldorf. 1981.

® K. RAHNER: Escritos de teologia. t. Il, p. 106-108.

° H. HESSE: Obras completas. Aguilar: Madrid. | p. 389.

!9 CH. SCHUTZ: Einsamkeit en Lex. der Spir., Friburgo, 1988, p. 277.



