
https://combonianum.org/ FP português 1/2021

Formação Permanente - português 1/2021

O cristão serve o tempo: 
Estar radicalmente no presente para ser inteiramente na eternidade

Dietrich Bonhoeffer

Moderno ou antigo – esta pergunta está hoje mais do que nunca em primeiro plano para todos
os  interesses,  não  só nas  questões  de  moda  ou de saúde,  mas  em todas  as  áreas  dos  interesses
humanos, na ciência, na literatura, na religião. E sobre esta palavra os espíritos divergem: alguns
gritam absolutamente por aquilo que é moderno, outros, que estão conscientemente fora de moda,
olham para trás para os bons velhos tempos de maneira mascarada.  À pergunta «queres ser uma
pessoa moderna?», alguns respondem: «Sim», seguros de si; outros, pelo contrário: «Não», também
eles seguros de si. Como faz aquele que se define cristão? Como se confronta com as mudanças dos
tempos? O cristão deve pensar de maneira conservadora ou progressista, deve ser antigo ou moderno?
A pergunta fundamental de cada cristão é, evidentemente, a pergunta perante a eternidade. Como
alcanço a eternidade no seio do tempo? Aqui, na contínua mudança do devir e do transcorrer, não há
nada de eterno, que permanece; provavelmente há uma via fora do tempo, indiferente a tudo aquilo
que acontece aqui, viver só na eternidade. Trata-se de fugir ao tempo tirano.

Por outro lado, a nossa palavra chama-nos: quereis encontrar a eternidade, então servi agora o
tempo. Esta palavra deve ressoar-nos como uma enorme contradição: quereis coisas eternas? Então
permanecei no transitório. Quereis coisas eternas? Então permanecei no temporâneo. «Quereis Deus?
Então permanecei no mundo.» Parecia que já éramos capazes de nos subirmos para fora do mundo,
através dos degraus de uma escada de virtudes para o Céu. A margem do mundo já tinha desaparecido
na distância, e fomos impelidos para os espaços eternos, ainda metade humanidade, já metade Deus.
Depois a Palavra arremessou-nos para o sentido contrário do nosso voo, caímos das alturas e eis que
nos reencontramos no mundo. Se quereis ser eternos, então servi o tempo, assim ressoa nos nossos
ouvidos.

Servi o tempo – porquê? Porque só no tempo encontrareis Deus e a eternidade. É a vontade
oculta de Deus que se deixa encontrar no tempo; encontramos a vontade de Deus só em Jesus Cristo.
Nada do que existe no tempo é divino, nem sequer a Igreja nem a nossa religião. Tudo isso está
sujeito à fugacidade; todavia, em toda a transitoriedade do singular, do indivíduo, está contida uma
parte  da  vontade  de  Deus,  um  pedaço  de  eternidade.  O  tempo  é  como  um  poço  profundo  e
inesgotável, no qual, através das suas águas, brilha o ouro da fundura nunca alcançada; é como a
rocha  da  montanha  através  da  qual  não  se  veem  os  veios  do  ouro  nas  profundezas.  Toda  a
imperfeição, porém, é pelo menos imagem do perfeito, todo o transitório é um símbolo do eterno.

Cada instante está dirigido a Deus, afirmou um grande historiador; quer dizer que cada instante
oculta  um pedaço de eternidade,  que deve ser  encontrado;  Deus governa sobre cada instante.  O
instante, o presente, é a palavra decisiva a que aponta o nosso texto. Servi o tempo, quer dizer, cada
tempo,  isto  é,  o  presente.  Por  outras  palavras,  o  presente  é  santo,  está  sob o  olhar  de  Deus,  é
consagrado, é iluminado de luz eterna. O presente é a hora da responsabilidade de Deus connosco,
cada presente; hoje e amanhã, o presente em toda a sua realidade e diversidade; há uma só hora
verdadeiramente significativa em toda a história do mundo: o presente. Quem foge do presente foge
da hora de Deus; quem foge do tempo foge de Deus. Servi o tempo!

O Senhor do tempo é Deus, a viragem do tempo é Cristo, o verdadeiro espírito do tempo é o
Espírito Santo. Assim, em cada instante oculta-se esta tripla dimensão: que eu reconheça Deus como
o Senhor da minha vida, que me submeta a Cristo como ponto de viragem da minha vida, do juízo à
graça, que eu consiga dar espaço e força ao Espírito Santo no meio do espírito do mundo. Servi o

https://combonianum.org/


2

tempo; isto é, servi Deus, o Senhor, Cristo o reconciliador, o Espírito, o Santo do nosso mundo. Só
quando permitimos ao presente dar cumprimento ao seu propósito, vivemos uma vida cristã, servimos
o tempo. Servir o tempo – e isto reencaminha-nos à primeira pergunta – não quer dizer fazer-se seu
“escravo”, não quer dizer aprovar aquilo que é moderno, só porque é “moderno”.

O serviço inclui  a força da própria  vontade e dos próprios pensamentos,  e  não a fraqueza
daqueles que correm atrás, daqueles que berram juntamente com os outros; não significa: “serve a
moda”, mas serve o tempo (…), ou seja, coloca-se no meio dele, nas suas tarefas e dificuldades, na
sua seriedade e na sua indigência, e serve; é uma pessoa contemporânea no sentido mais profundo;
quer se trate de indigências “políticas”, “económicas”, de decadência “moral” e “religiosa”, ou de
preocupação pela nossa juventude adolescente, cada cristão é chamado a mergulhar na indigência do
presente. Entra com todo o amor e toda a força que está à tua disposição. A água do poço do tempo
tornou-se turva, de tal maneira que já não vemos o ouro do fundo eterno; façamos de modo que o
poço seja de novo puro e límpido, façamos de modo a encontrar um pedaço de eternidade no tempo,
escavemos em profundidade, até encontrar as fontes eternas. O amor, contudo, faz parte do serviço
como a coisa mais importante; isto é, ama o teu tempo, de maneira a poder servi-lo.

Não  nos  coloquemos  fora  dos  acontecimentos  da  modernidade.  Todos  nós  temos  a
responsabilidade da culpa e da miséria de todos nós, é preciso aprender de novo a compreender o que
é a solidariedade no interior da humanidade. Manter-se de fora e dizer «hoje não tenho nada a ver
com aquilo que acontece, e demasiado repreensível para mim que me intrometa nisso», significa não
servir, mas julgar. Sede fraternos: servi o tempo!

O sentido mais profundo, todavia, revela-se apenas quando consideramos que não só o mundo
tem o seu tempo e as suas horas, mas que a nossa própria vida tem o seu tempo e a sua hora de Deus,
e que por trás dos tempos da nossa vida tornam-se visíveis os traços de Deus; que os poços profundos
da eternidade estão debaixo dos nossos caminhos, e cada passo ecoa um frágil eco da eternidade.
Significa compreender a forma profunda e pura destes tempos para a presentar na nossa conduta de
vida; só assim, no meio do nosso tempo, encontraremos a santa presença de Deus. O meu tempo está
nas tuas mãos. A minha infância, a minha juventude, o meu tempo de adulto e a minha velhice.

Servi o vosso tempo, a presença de Deus na vossa vida; Deus santificou o vosso tempo; cada
tempo, retamente compreendido, conduz diretamente a Deus; e Deus quer que sejamos de todo aquilo
que somos. «Sê totalmente criança», até seres uma criança na brincadeira e na alegria, na recetividade
e  na  gratidão,  no  abandono  à  vontade  daqueles  que  amas;  «sê  totalmente  um  jovem»,  na
independência e na segurança, na coragem e no despeito, que é próprio do jovem; na força, mas
também na submissão àqueles que adoras como teus guias, e na medida em que realizares o propósito
desse tempo teu que Deus te dá, estarás radicado nas profundidades da eternidade. Leva todas as
alegrias e sofrimentos do teu tempo, preenche a essência daquilo que a juventude é na sua necessidade
e na sua liberdade, e assim sobre ti estará o comprazimento de Deus, assim chegarás do tempo à
eternidade.

Sede pessoas com a própria vontade, com as próprias paixões e as próprias preocupações, a
própria felicidade e a própria miséria, a própria seriedade e a própria inconsciência, o próprio júbilo e
o próprio lamento. Deus quer ver as pessoas, não os fantasmas que fogem da Terra; Deus amou a
Terra e fez-nos da Terra, tornou a Terra nossa mãe, Ele, que é nosso Pai. Não somos criados como
anjos, mas como filhos da Terra, com a culpa e a paixão, com a força e as fraquezas, mas somos filhos
da Terra amada por Deus, amados por Deus, especialmente na nossa fragilidade, nas nossas paixões,
na nossa culpa; Deus ama-nos especialmente na nossa atitude rebelde sobre a Terra – no tempo, no
nosso tempo; Deus quer-nos na permanência na nossa Mãe Terra e no que doou, na solidariedade com
os humanos, mesmo quando são frágeis, em fraternidade com o nosso pequeno e frágil tempo, e
ilumina os nossos corações com um pouco de eternidade que rompe cada tempo.

Há uma antiga lenda grega centrada no gigante Anteu, tão forte que ninguém podia derrotá-lo.
Muitos  tinham tentado  a  luta  e  revelaram-se  inferiores,  até  que  chegou  alguém que,  durante  o
combate, levantou o gigante do solo e, inesperadamente, teve sucesso sobre ele; tinha terminado a sua



3

força, que nele fluía apenas pelo facto de estar com os pés seguros no solo. Esta lenda é extremamente
profunda. Só aquele que está com ambos os pés na terra, que é e permanece totalmente filho da terra,
que  não faz tentativas  desesperadas  de voar  para  alturas  que são inalcançáveis  para  ele,  que se
contenta  com aquilo  que  tem e  a  isso  permanece  fiel  com  gratidão,  este  tem toda  a  força  da
humanidade, este serve o tempo, e portanto a eternidade.

Depois, no entanto, acontecer-nos-á que no tempo, pela sua transitoriedade, voltemos sempre de
novo os olhos para o tempo que virá no final dos tempos. Servi o tempo, a hora que Deus quer ter
com o vosso povo, com vós próprios; sede pessoas do santo presente, que não volta mais, como
aquele  samaritano  compassivo  era  o  homem  do  presente,  de  maneira  a  tornar-vos  pessoas  da
eternidade. O Senhor do tempo é Deus. A viragem dos tempos é Cristo. O verdadeiro espírito do
tempo é o Espírito Santo.

Dietrich Bonhoeffer


	Formação Permanente - português 1/2021
	O cristão serve o tempo: Estar radicalmente no presente para ser inteiramente na eternidade Dietrich Bonhoeffer

